Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 2

Artikel: Der Film in der Jugend- und Erwachsenenbildung : der konventionelle
Film und seine Folgen

Autor: Schonecker, Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Film in der Jugend- und Erwachsenenbildung:
Der konventionelle Film und seine Folgen

Die biirgerliche Auffassung von Kunst und wertvoller, interessanter Unterhaltung ist
immer, auch noch heute in unserer aufgekléarten Zeit, allzu eng gewesen, das heisst
konventionell gewesen, im negativen Sinne von &usserlich, oberflachlich, férmlich,
leicht festgefahren-erbaulich. Konventionell soll hier also verstanden werden als
Synonym fiir tote oder entleerte Tradition. Auch auf den Film — soweit es liberhaupt
geschah — wurden die starren Ubereinkiinfte eherner Kunst- und Moralregeln ange-
wendet. Man hat den Film nicht erkannt als eigene, neue, in erster Linie soziale Kunst,
als neue Ausdrucks- und Erlebnismdglichkeit sozialer Beziehungen und Fehlkontakte.
Da die Bedeutung des Films nicht recht erkannt wurde, konnte er auch nicht seiner
Bedeutung gemiss anerkannt werden. Auch vom Film erwartete der gebildete Biirger
eben das, was man seit jeher von grossen Malern oder anerkannten Schriftstellern
erwartet hat: «<Erhebung», «dsthetisch addquate Form der Aussage», anderseits auf
niedrigerem, breitem Niveau geistfremde, geistabschaltende Zerstreuung, Ablen-
kung, Entspannung, auch Abwendung von der Wirklichkeit. Derartige etablierte Bil-
dungs- beziehungsweise Konsumtrends haben in der uns zum Teil noch direkt beriih-
renden Geschichte des Films zu Wellen des Protestes und der kiinstlerischen Rebel-
lion gefiihrt — in den goldenen 20er Jahren (den in Wirklichkeit «schreienden» roa-
ring twenties) die Reaktionen des Dadaismus, des Surrealismus, des Cinéma Pur, der
Neuen Sachlichkeit (was alles wir heute als klassische Avantgarde zusammenfassen
mogen), dann in der Blitezeit des européischen Despotismus (unter Hitler — Musso-
lini — Stalin) war es gegen Kriegsende und danach der vor allem in Italien ausge-
priagte Neo-Realismus, wie auch in der Wirtschaftswunderbliite der 50er Jahre die
«neuen Wellen», in Frankreich die Nouvelle Vague, in England unter Beteiligung Os-
bornes das «Free Cinema», in den USA das «Off Hollywood», das New American
Cinema zusammen mit dem Underground Cinema, nicht zu libersehen im Osten die
bahnbrechenden Bewegungen der geistigen Tauwetter, insbesondere der selbst-
besinnenden Liberalisierung zunéchst in Polen, dann noch stirker in der CSSR, die
dadurch von 1963 bis 1968 das fiihrende Filmkunstland Europas werden konnte. Diese
Bewegungen, diese Aktionen der Auflehnung gegen Erstarrung und Konvention ent-
standen ganz natirlich, zwangslédufig als Folge der allzu eng gefassten, wirtschaft-
lich oder politisch-ideologisch eingelibten Mechanismen und offiziellen Reglements,
entgegen Konventionsregeln, die einen geradezu bedingungslosen Anschluss an ver-
altete Wirtschaftsformen, Konsumregeln, Denkschemen und Gruppen-Gepflogenhei-
ten anstrebten, die infolge ihrer Befolgung durch die Masse des Publikums zu so
etwas wie Gewohnheitsrecht erstarkt waren. Solche Konventionen und Spielregeln
mussten allem Neuen, Experimentellen, Freiheit und freien Ausdruck suchenden
Geist feindlich gesinnt sein. Sie bedeuteten den apodiktischen Versuch, alles Neue
im Keim zu ersticken und damit — alle kiinstlerische Kraft zu ersticken. Denn geisti-
ges Schaffen sucht nach neuen Wegen und ldsst sich nicht in einer einseitig ge-
wiinschten, festgelegten Richtung reglementieren. Es kann zwar keine absolute Ent-
wicklung der Kunst geben, doch sprechen wir mit Recht von einer ewigen Suche nach
freier kiinstlerischer Entfaltung aufgrund ihres Wesens und ihres Selbstverstandnis-
ses: Kunst bedeutet immer Neues, Personliches, Originéres, darum auch Originales
und Originelles.

Damit ist natiirlich noch nicht gesagt, dass alles Neue auch geistige Bedeutung hat.
Diese Bedeutung — fiir den Menschen und sein Zusammenleben, eine fiir sein Seins-
verstandnis wichtige Funktion — hat Neues, Unkonventionelles nur, wenn es in
irgendeiner Form noch Ankniipfungspunkte, gewisse Beziige zum Alten, zur Vergan-
genheit, zu liberlieferten Werten hat — oder zu Unwerten, aus denen es gelernt hat,
aus denen es Schliisse zog, neue Sprach- und Bildformeln.

36



Umwandlung, nicht Umfunktionierung

Entgegen Gewohnheiten und festgefahrenen Ubereinkiinften quasi dogmatischer
Sanktionierung verwendet das Neue das Alte, verbessert es, wandelt es um, verwan-
delt sich Altes zu Neuem. Dazu kann — und muss oft — ein Akt der Zerstérung geho-
ren, der aber — das klingt paradox — ein notwendiger Prozess des Konstruktiven
ist. Wenn ein Kiinstler wie zum Beispiel Robert Bresson nach seinem Versténdnis
vom Film als einer eigenen Sprache — nicht eines Schauspiels — etwa einen musi-
kalischen Satz von Mozart oder Monteverdi in seine Komposition einbaut, so muss
dieser Satz seine urspriingliche Form, seinen Klang und Zusammenhang verlieren,
denn er ist zum Baustein einer anderen, einer neuen Struktur geworden, die mit der
alten nur noch insoweit Gemeinsames hat, als sie ein bereits vorhandenes, vorgefun-
denes Element enthilt. Solche Arbeit ist neu, indem sie Altes, in sich und fiir sich
Fertiges, fertig Gewesenes aufgenommen hat. Hier wird Altes weder verleugnet noch
verketzert, wie es viele radikale modische Kiinstler tun (aus Unwissenheit oder aus
ignoranter Selbstiiberschidtzung), die sich fiir modern ausgeben, indem ihr Schaffen
zum unsinnigen, hemmungslosen Affront wird gegen alle traditionellen Seh-, Hor-,
Erlebnisweisen — auch die der Kiinstler, nicht nur des Publikums — und indem ihnen
jede masslose Eskalation der Gestaltungsmittel recht ist, oft nur um des «Schocks»
willen, den sie fiir therapeutisch wertvoll halten, ohne sich um Analyse und Diagnose
zu kiimmern, sich also nicht die erforderliche Miihe machen um den ersten entschei-
denden Schritt zur Therapie. Solche Kiinstler (die sich tbrigens um den Sinn von
Kunst ebenso wenig kiimmern, ja sich oft dariiber belustigen) bemihen sich dabei
auch kaum mehr um subjektiv nachvollziehbare, das heisst auch objektivierbare Be-
trachtungsweisen und Beurteilungsmoglichkeiten und fallen dabei von einem Extrem
(zum Beispiel Verurteilung eines Objekts als «entartete» Kunst) ins andere, indem
sie den bei aller Kunst notwendigen Prozess der Selektion, alles Abwagen und Unter-
scheiden, fiir nutzloses Zeug halten oder als Relikt anachronistischer Kunstbetrach-
tung ablehnen. Sie propagieren statt dessen die vermeintlich absolute Selbsthe-
freiung sowie die einfache Umfunktionierung der ehemaligen Werte; statt eines not-
wendigen Abbaus antiliberaler Herrschaftsformen kehren viele Herrschaft nur um
zugunsten neuer Diktate — die sie nun selber ausiiben mochten.

Anderseits riihrt eine gewisse Rebellion her von einem echten, berechtigten Unbe-
hagen am althergebrachten, geistig starren, eingeiibten Film, der durch fortwahren-
den Konsum zu einer Art Gewohnheitsrecht gelangte, das andere, formal «gewagte»
Filmgestaltungen nicht aufkommen liess. Natirlich sind daran nicht nur die Produ-
zenten und kommerziellen Verleiher schuld, sondern nicht zuletzt die Vermittler der
Filme, die Reprdsentanten der Bildungsstatten und nichtkommerziellen Verleihstel-
len, die sich den eingelibten, «konventionellen», geisttétenden Trends angepasst hat-
ten oder haben (ihre Zahl wird allm#hlich geringer). Tatsidchlich miissen wir uns
heute fragen, ob nicht allzulange einem unterschitzten Konformismus und Opportu-
nismus, einer Intoleranz und Ignoranz Raum und Mittel {iberlassen worden sind. Die
Opposition der jungen Generation bringt diese Frage zur Auseinandersetzung, der
nicht mehr auszuweichen ist. Man sollte dabei Modewérter, wie progressiv und kon-
servativ, autoritdr und antiautoritir, nicht tiberbewerten, doch auch nicht in ihrem
Ursprung unterschitzen. Hierzu gehdren grundsitzliche Gedanken iiber Freiheit,
Freiheitsmissbrauch, Tabu und geselischaftliche Zwinge. Es ist verstindlich, dass
Missbrauch von Autoritit, beispielsweise auch bei der Auswahl der empfohlenen,
geforderten und verbreiteten Filme, Widerstand verursacht und auch erfordert, sogar
bis zur Gefahr, dass aus lbersteigerten «Gegenmassnahmen» oder «antiautoritaren
Verhaltenspflichten» weitere Ideologien und Aggressionen entstehen, indem die
Unzufriedenen oder Benachteiligten, zu kurz Gekommenen (bei ihren geistigen, poli-
tischen Interessen) tibers Ziel schiessen.

Es ist natiirlich dumm, ja wohl gar selbstm&rderisch, génzlich «antiautoritiar» sein zu
wollen, denn eine Ordnung, die ohne jedes Gefiihl fiir echte Autoritdt — also Vorbild
und Ansehen (auctoritas!) — auskommen méchte, ist selbst als die «best»-denkbare

37



anarchische nicht lebensfiahig. Die Zeitkrankheit anarchischen Denkens und Lebens-
gefithls hat die gleichen Symptome wie die Extreme der modernistischen Epigonie,
der Mode anbetenden Bluffer und Scharlatane, die sich als Neuerer ausgeben, in
Wirklichkeit aber nur blind fechten, polemisieren, ohne zu denken, zerstéren, ohne
dabei aufbauen zu kénnen.

Demgegeniiber ist jedoch zu priifen, inwieweit falsch verstandene und widersinnig
angewandte Autoritat auch bei der filmkulturellen Auswahl und Férderung, also eitles
und starrkdpfiges Obrigkeitsdenken, das zu Konventionalgesetzen und abgestande-
nen Filmformen fiihrte, an dieser Entwicklung schuld ist, und wie es verhindert wer-
den kann. Hier eingeschlossen ist das dngstliche Bewahren und Vorschreiben mit
Hilfe praktisch gelebter Herstellungs- und Konsumregeln, anstatt einer Hilfestellung
mit fortschrittlichen Filmen zugunsten eines offenen, tabufreien Sichbewihrens und
Sichbewihrenlassens auf dem einzig méglichen menschenwiirdigen Wege des Miin-
digmachens.

Kritische Urteilsfahigkeit und Selbstverpflichtung

Zur selbstandigen, geistigen Freiheit, zu der wir bestimmt sind, ben&tigen wir aber
nicht nur den freien, pluralen Willen verantwortender Gewissen, sondern kritische
Urteilsfahigkeit und die Bereitschaft, Sachkenntnis auch anzuwenden und durchzu-
setzen. Denn wir haben einerseits an den rezipierenden Menschen, an das sich um
Bildung bemiihende Publikum in kleinen oder grésseren Gruppen zu denken, dabei
keine Minderheiten zu vernachléssigen, also nicht nur dem sogenannten «normalen»
Bedarf des «breiten Publikums» zu entsprechen, sondern zuerst auch einmal unsere
Pflicht einzusehen gegeniiber dem Kiinstler und Filmautor, der um notwendige Infor-
mation, um Wahrheit und Wahrhaftigkeit besorgt ist; diesem Filmautor miissen wir
jede Freiheit zugestehen und sichern, denn ohne sie ist ernst zu nehmende geistige
Arbeit, darunter auch unbequeme Dokumentation und ehrliche Polemik, nicht denk-
bar. Andere Forderungen an solche Autoren, zum Beispiel solche in Richtung «leich-
terer» (konventioneller) Konsumierbarkeit, kénnen sich leicht zur Stagnation, zur
Intoleranz und Unmoral verkehren.

Von einer gesunden liberalen Offnung des Menschen (des Autors wie des Publikums)
ist natiirlich sorgsam zu trennen ein schief liegender Begriff von «Freiheit», die kri-
tische Auseinandersetzung, sachliche und korrigierende Gespriche meidet und ver-
hindert; denn ebenso gefidhrlich wie einseitig betonierte ideologische Standpunkte
sind sich «ideologiefrei» tarnende, oft auch politisch unreife Schwérmereien, die in
geistiges, soziales und moralisches Niemandsland fuhren, wo wirkliche Freiheit ins
Haltlose und Ungewisse entgleitet, wo dann — wie wir aus Erfahrung wissen — jede
Muhe nutzlos wird, fiir die Absicherung von Freiheit und Menschenwiirde noch einzu-
tieten. Es ist zu beachten, dass es — auch fiir den Filmschaffenden — keine «abso-
lute», selbstvergessene Freiheit geben kann — also keine Freiheit ohne notwendige
Abhangigkeit, Bestimmung und Zuordnung. Diese Bedingtheit hat nichts mit Konven-
tion oder Konventionalregeln zu tun; sie ist das Gegenteil von Unfreiheit, von autori-
tdrem Zwang, von «Frustration». Diese bedingte, naturgemiss eingeschrinkte Frei-
heit ist sogar die Voraussetzung des unbedingten Ja zum freiheitlich bestimmten Sinn
menschlichen Lebens. Jede Gabe, alle Begabung und alles Tun ist doch letztlich
diesem Sinn verpflichtet, auch die Kunst, die Unterhaltung, Eros und Sexualitat, das
ganze menschliche Da-Sein. Wo dieses Bewusstsein solcher Selbstverpflichtung
nicht spiirbar, sondern eher verdrangt als erstrebt wird, haben wir Grund, skeptisch
und — im besten Sinne des Wortes — konservativ zu sein, weil es hier um die Exi-
stenz des Menschen liberhaupt geht.

Der konventionelle, nur nach eingefahrenen Ubereinkiinften gemachte Film (nicht
zuletzt der «Kulturfilm», der lebendige Kultur einfriert oder einbalsamiert) ist — nach
mehreren Jahrzehnten falscher Moral oder Doppelmoral — auch schuld daran, dass
die notwendige sexuelle Emanzipation und Aufkldrung ebenfalls iibersteigert wird

38



und sich selbst in hektischer, das heisst schadlicher Weise ad absurdum fiihrt. Das
geht letztlich schon so weit, dass der exhibitionistische Exzess (bis zum Lustmord
ist kein weiter Schritt) als «experimentalerotisch» und kommunikationsférdernd pro-
pagiert wird.

Schuld daran ist natiirlich nicht nur der konventionelle, formal verbrauchte Film, der
den Affront herausforderte, sondern dessen Ursachen, die falschen biirgerlichen
Moralvorstellungen und iiberlebten Erziehungssysteme, die eine gesunde, rechtzei-
tige, kontinuierlich abgewickelte Aufklarung versdaumt haben. Eigenartigerweise
sprach man in der Intimgruppe, der Familie, kaum {lber «intime», allzumenschliche
Dinge. Hier ist es an den Herstellern und Verteilern progressiver Filme gelegen, das
zu sein und in der Filmauswahl und -empfehlung so zu handeln, was riickschrittliche
Menschen und Systeme als grosse Liige auf ihren Fahnen stehen haben: eben fort-
schrittlich.

Falsche Toleranz

Fortschreiten kann man aber nicht im luftleeren Raum — dazu gehért Boden, geh&-
ren Standorte und Meinungen, Richtpunkte und Orientierungszeichen. Der wache
Mensch will wissen, woher er kommt, wo er steht und wohin er fortschreitet. Also mis-
sen wir an seine hinter ihm liegenden Strecken und Wege denken wie auch an die
vor ihm liegenden méglichen Wege. Er muss sich deshalb vielfiltig geschichtlich
orientieren, Erfahrungen in einen Zusammenhang bringen. Das ist auf allen Gebieten
so und beim Film nicht anders. Gegenwirtiges kann man oft erst verstehen, wenn
man das Vergangene kennt. Progressiv und erneuernd, gegenwarts- und zukunfts-
bejahend kénnen wir nur wirken, wenn wir auch das kennen, was «konventionell» ge-
worden ist, traditionell entleert, abgestanden, schéadlich und akut oder zunehmend
gefahrlich. Indem wir die Entwicklungen studieren, kénnen wir auch die Fehler auf
Wegen des «Fortschritts» erkennen.

Auf einen der verhéangnisvollsten Fehler ist besonders hinzuweisen, der bis heute
weitere, neue Friichte tragt: die Férderung (wenn auch teilweise ungewollt!) und
Neubelebung, das Interessantmachen aggressiver Filme, nicht nur der direkt bruta-
len, sadistischen und kriegférdernden Filme, sondern solcher Streifen mit subli-
mierten aggressiven Substanzen und Wirkstoffen, Filme, in denen Gefiihle der Men-
schenverachtung und des Vélkerhasses nicht als Problem erscheinen, sondern als
«Alibi» oder als Mittel der Spannung und als Thema der Unterhaltung. Oft werden
auch unter dem Deckmantel des «Antikriegsfilms» die Grundlagen einer vorhandenen
und entwicklungsfahigen, méglichen Friedensgesinnung zerstért. Man muss das hier
besonders betonen, weil es im Filmangebot von Bildungsinstituten mehrere solcher
Filme gibt, die aufgenommen worden sind, nur weil sie «interessant» oder «brisant»
erscheinen und einen Katalog «attraktiver» aussehen lassen. Das bedeutet aber
faische Toleranz, wenn nicht wenigstens genauere, entdeckende Hinweise gegeben
sind beziiglich solcher immanenter, oft raffiniert versteckter Gefahrenherde. Nicht
jeder Gruppe kann ohne die Garantie eines griindlichen, kritischen Gesprichs jeder
Film an die Hand gegeben werden. Zumindest gehéren dann zum Film verschiedene,
moglichst unterschiedliche Besprechungen, die mehrere Analysen und Deutungs-
moglichkeiten enthalten oder erschliessen helfen. Leo Schénecker/KFK

«Rassismus» — Fotoausstellung und Tonbildschau. Ende Januar fiihrte die Kommis-
sion fiir Entwicklungslander der Studentenschaft der Universitiat Ziirich im Rahmen
des von der UNO zum «Jahr des Rassismus» erkldrten Jahres 1971 eine Ausstellung
sowie eine Vortragsveranstaltung zum Thema «Rassismus» durch. Er6ffnet wurde sie
von Dr. Michael Traber, der aus Rhodesien ausgewiesen worden ist.

39



	Der Film in der Jugend- und Erwachsenenbildung : der konventionelle Film und seine Folgen

