
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 2

Artikel: Der Film in der Jugend- und Erwachsenenbildung : der konventionelle
Film und seine Folgen

Autor: Schönecker, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Film in der Jugend- und Erwachsenenbildung:
Der konventionelle Film und seine Folgen

Die bürgerliche Auffassung von Kunst und wertvoller, interessanter Unterhaltung ist
immer, auch noch heute in unserer aufgeklärten Zeit, allzu eng gewesen, das heisst
konventionell gewesen, im negativen Sinne von äusserlich, oberflächlich, förmlich,
leicht festgefahren-erbaulich. Konventionell soll hier also verstanden werden als
Synonym für tote oder entleerte Tradition. Auch auf den Film — soweit es überhaupt
geschah — wurden die starren Übereinkünfte eherner Kunst- und Moralregeln
angewendet. Man hat den Film nicht erkannt als eigene, neue, in erster Linie soziale Kunst,
als neue Ausdrucks- und Erlebnismöglichkeit sozialer Beziehungen und Fehlkontakte.
Da die Bedeutung des Films nicht recht erkannt wurde, konnte er auch nicht seiner
Bedeutung gemäss anerkannt werden. Auch vom Film erwartete der gebildete Bürger
eben das, was man seit jeher von grossen Malern oder anerkannten Schriftstellern
erwartet hat: «Erhebung», «ästhetisch adäquate Form der Aussage», anderseits auf
niedrigerem, breitem Niveau geistfremde, geistabschaltende Zerstreuung, Ablenkung,

Entspannung, auch Abwendung von der Wirklichkeit. Derartige etablierte Bil-
dungs- beziehungsweise Konsumtrends haben in der uns zum Teil noch direkt
berührenden Geschichte des Films zu Wellen des Protestes und der künstlerischen Rebellion

geführt — in den goldenen 20er Jahren (den in Wirklichkeit «schreienden» roaring

twenties) die Reaktionen des Dadaismus, des Surrealismus, des Cinéma Pur, der
Neuen Sachlichkeit (was alles wir heute als klassische Avantgarde zusammenfassen
mögen), dann in der Blütezeit des europäischen Despotismus (unter Hitler— Mussolini

— Stalin) war es gegen Kriegsende und danach der vor allem in Italien ausgeprägte

Neo-Realismus, wie auch in der Wirtschaftswunderblüte der 50er Jahre die
«neuen Wellen», in Frankreich die Nouvelle Vague, in England unter Beteiligung Os-
bornes das «Free Cinema», in den USA das «Off Hollywood», das New American
Cinema zusammen mit dem Underground Cinema, nicht zu übersehen im Osten die
bahnbrechenden Bewegungen der geistigen Tauwetter, insbesondere der
selbstbesinnenden Liberalisierung zunächst in Polen, dann noch stärker in der CSSR, die
dadurch von 1963 bis 1968 das führende Filmkunstland Europas werden konnte. Diese
Bewegungen, diese Aktionen der Auflehnung gegen Erstarrung und Konvention
entstanden ganz natürlich, zwangsläufig als Folge der allzu eng gefassten, wirtschaftlich

oder politisch-ideologisch eingeübten Mechanismen und offiziellen Reglements,
entgegen Konventionsregeln, die einen geradezu bedingungslosen Anschluss an
veraltete Wirtschaftsformen, Konsumregeln, Denkschemen und Gruppen-Gepflogenheiten

anstrebten, die infolge ihrer Befolgung durch die Masse des Publikums zu so
etwas wie Gewohnheitsrecht erstarkt waren. Solche Konventionen und Spielregeln
mussten allem Neuen, Experimentellen, Freiheit und freien Ausdruck suchenden
Geist feindlich gesinnt sein. Sie bedeuteten den apodiktischen Versuch, alles Neue
im Keim zu ersticken und damit — alle künstlerische Kraft zu ersticken. Denn geistiges

Schaffen sucht nach neuen Wegen und lässt sich nicht in einer einseitig
gewünschten, festgelegten Richtung reglementieren. Es kann zwar keine absolute
Entwicklung der Kunst geben, doch sprechen wir mit Recht von einer ewigen Suche nach
freier künstlerischer Entfaltung aufgrund ihres Wesens und ihres Selbstverständnisses:

Kunst bedeutet immer Neues, Persönliches, Originäres, darum auch Originales
und Originelles.
Damit ist natürlich noch nicht gesagt, dass alles Neue auch geistige Bedeutung hat.
Diese Bedeutung — für den Menschen und sein Zusammenleben, eine für sein
Seinsverständnis wichtige Funktion — hat Neues, Unkonventionelles nur, wenn es in
irgendeiner Form noch Anknüpfungspunkte, gewisse Bezüge zum Alten, zur
Vergangenheit, zu überlieferten Werten hat — oder zu Unwerten, aus denen es gelernt hat,
aus denen es Schlüsse zog, neue Sprach- und Bildformeln.

36



Umwandlung, nicht Umfunktionierung

Entgegen Gewohnheiten und festgefahrenen Übereinkünften quasi dogmatischer
Sanktionierung verwendet das Neue das Alte, verbessert es, wandelt es um, verwandelt

sich Altes zu Neuem. Dazu kann — und muss oft — ein Akt der Zerstörung gehören,

der aber — das klingt paradox —- ein notwendiger Prozess des Konstruktiven
ist. Wenn ein Künstler wie zum Beispiel Robert Bresson nach seinem Verständnis
vom Film als einer eigenen Sprache — nicht eines Schauspiels — etwa einen
musikalischen Satz von Mozart oder Monteverdi in seine Komposition einbaut, so muss
dieser Satz seine ursprüngliche Form, seinen Klang und Zusammenhang verlieren,
denn er ist zum Baustein einer anderen, einer neuen Struktur geworden, die mit der
alten nur noch insoweit Gemeinsames hat, als sie ein bereits vorhandenes, vorgefundenes

Element enthält. Solche Arbeit ist neu, indem sie Altes, in sich und für sich
Fertiges, fertig Gewesenes aufgenommen hat. Hier wird Altes weder verleugnet noch
verketzert, wie es viele radikale modische Künstler tun (aus Unwissenheit oder aus
ignoranter Selbstüberschätzung), die sich für modern ausgeben, indem ihr Schaffen
zum unsinnigen, hemmungslosen Affront wird gegen alle traditionellen Seh-, Hör-,
Erlebnisweisen — auch die der Künstler, nicht nur des Publikums — und indem ihnen
jede masslose Eskalation der Gestaltungsmittel recht ist, oft nur um des «Schocks»
willen, den sie für therapeutisch wertvoll halten, ohne sich um Analyse und Diagnose
zu kümmern, sich also nicht die erforderliche Mühe machen um den ersten entscheidenden

Schritt zur Therapie. Solche Künstler (die sich übrigens um den Sinn von
Kunst ebenso wenig kümmern, ja sich oft darüber belustigen) bemühen sich dabei
auch kaum mehr um subjektiv nachvollziehbare, das heisst auch objektivierbare
Betrachtungsweisen und Beurteilungsmöglichkeiten und fallen dabei von einem Extrem
(zum Beispiel Verurteilung eines Objekts als «entartete» Kunst) ins andere, indem
sie den bei aller Kunst notwendigen Prozess der Selektion, alles Abwägen und
Unterscheiden, für nutzloses Zeug halten oder als Relikt anachronistischer Kunstbetrachtung

ablehnen. Sie propagieren statt dessen die vermeintlich absolute Selbstbefreiung

sowie die einfache Umfunktionierung der ehemaligen Werte; statt eines
notwendigen Abbaus antiliberaler Herrschaftsformen kehren viele Herrschaft nur um
zugunsten neuer Diktate — die sie nun selber ausüben möchten.
Anderseits rührt eine gewisse Rebellion her von einem echten, berechtigten
Unbehagen am althergebrachten, geistig starren, eingeübten Film, der durch fortwährenden

Konsum zu einer Art Gewohnheitsrecht gelangte, das andere, formal «gewagte»
Filmgestaltungen nicht aufkommen liess. Natürlich sind daran nicht nur die Produzenten

und kommerziellen Verleiher schuld, sondern nicht zuletzt die Vermittler der
Filme, die Repräsentanten der Bildungsstätten und nichtkommerziellen Verleihstellen,

die sich den eingeübten, «konventionellen», geisttötenden Trends angepasst hatten

oder haben (ihre Zahl wird allmählich geringer). Tatsächlich müssen wir uns
heute fragen, ob nicht allzulange einem unterschätzten Konformismus und Opportunismus,

einer Intoleranz und Ignoranz Raum und Mittel überlassen worden sind. Die
Opposition der jungen Generation bringt diese Frage zur Auseinandersetzung, der
nicht mehr auszuweichen ist. Man sollte dabei Modewörter, wie progressiv und
konservativ, autoritär und antiautoritär, nicht überbewerten, doch auch nicht in ihrem
Ursprung unterschätzen. Hierzu gehören grundsätzliche Gedanken über Freiheit,
Freiheitsmissbrauch, Tabu und gesellschaftliche Zwänge. Es ist verständlich, dass
Missbrauch von Autorität, beispielsweise auch bei der Auswahl der empfohlenen,
geförderten und verbreiteten Filme, Widerstand verursacht und auch erfordert, sogar
bis zur Gefahr, dass aus übersteigerten «Gegenmassnahmen» oder «antiautoritären
Verhaltenspflichten» weitere Ideologien und Aggressionen entstehen, indem die
Unzufriedenen oder Benachteiligten, zu kurz Gekommenen (bei ihren geistigen,
politischen Interessen) übers Ziel schiessen.
Es ist natürlich dumm, ja wohl gar selbstmörderisch, gänzlich «antiautoritär» sein zu
wollen, denn eine Ordnung, die ohne jedes Gefühl für echte Autorität — also Vorbild
und Ansehen (auctoritas!) — auskommen möchte, ist selbst als die «best»-denkbare

37



anarchische nicht lebensfähig. Die Zeitkrankheit anarchischen Denkens und Lebensgefühls

hat die gleichen Symptome wie die Extreme der modernistischen Epigonie,
der Mode anbetenden Bluffer und Scharlatane, die sich als Neuerer ausgeben, in
Wirklichkeit aber nur blind fechten, polemisieren, ohne zu denken, zerstören, ohne
dabei aufbauen zu können.
Demgegenüber ist jedoch zu prüfen, inwieweit falsch verstandene und widersinnig
angewandte Autorität auch bei der filmkulturellen Auswahl und Förderung, also eitles
und starrköpfiges Obrigkeitsdenken, das zu Konventionalgesetzen und abgestandenen

Filmformen führte, an dieser Entwicklung schuld ist, und wie es verhindert werden

kann. Hier eingeschlossen ist das ängstliche Bewahren und Vorschreiben mit
Hilfe praktisch gelebter Herstellungs- und Konsumregeln, anstatt einer Hilfestellung
mit fortschrittlichen Filmen zugunsten eines offenen, tabufreien Sichbewährens und
Sichbewährenlassens auf dem einzig möglichen menschenwürdigen Wege des
Mündigmachens.

Kritische Urteilsfähigkeit und Selbstverpflichtung

Zur selbständigen, geistigen Freiheit, zu der wir bestimmt sind, benötigen wir aber
nicht nur den freien, pluralen Willen verantwortender Gewissen, sondern kritische
Urteilsfähigkeit und die Bereitschaft, Sachkenntnis auch anzuwenden und durchzusetzen.

Denn wir haben einerseits an den rezipierenden Menschen, an das sich um
Bildung bemühende Publikum in kleinen oder grösseren Gruppen zu denken, dabei
keine Minderheiten zu vernachlässigen, also nicht nur dem sogenannten «normalen»
Bedarf des «breiten Publikums» zu entsprechen, sondern zuerst auch einmal unsere
Pflicht einzusehen gegenüber dem Künstler und Filmautor, der um notwendige
Information, um Wahrheit und Wahrhaftigkeit besorgt ist; diesem Filmautor müssen wir
jede Freiheit zugestehen und sichern, denn ohne sie ist ernst zu nehmende geistige
Arbeit, darunter auch unbequeme Dokumentation und ehrliche Polemik, nicht denkbar.

Andere Forderungen an solche Autoren, zum Beispiel solche in Richtung «leichterer»

(konventioneller) Konsumierbarkeit, können sich leicht zur Stagnation, zur
Intoleranz und Unmoral verkehren.
Von einer gesunden liberalen Öffnung des Menschen (des Autors wie des Publikums)
ist natürlich sorgsam zu trennen ein schief liegender Begriff von «Freiheit», die
kritische Auseinandersetzung, sachliche und korrigierende Gespräche meidet und
verhindert; denn ebenso gefährlich wie einseitig betonierte ideologische Standpunkte
sind sich «ideologiefrei» tarnende, oft auch politisch unreife Schwärmereien, die in
geistiges, soziales und moralisches Niemandsland führen, wo wirkliche Freiheit ins
Haltlose und Ungewisse entgleitet, wo dann — wie wir aus Erfahrung wissen — jede
Mühe nutzlos wird, für die Absicherung von Freiheit und Menschenwürde noch
einzutreten. Es ist zu beachten, dass es — auch für den Filmschaffenden — keine «absolute»,

selbstvergessene Freiheit geben kann — also keine Freiheit ohne notwendige
Abhängigkeit, Bestimmung und Zuordnung. Diese Bedingtheit hat nichts mit Konvention

oder Konventionalregeln zu tun; sie ist das Gegenteil von Unfreiheit, von autoritärem

Zwang, von «Frustration». Diese bedingte, naturgemäss eingeschränkte Freiheit

ist sogar die Voraussetzung des unbedingten Ja zum freiheitlich bestimmten Sinn
menschlichen Lebens. Jede Gabe, alle Begabung und alles Tun ist doch letztlich
diesem Sinn verpflichtet, auch die Kunst, die Unterhaltung, Eros und Sexualität, das
ganze menschliche Da-Sein. Wo dieses Bewusstsein solcher Selbstverpflichtung
nicht spürbar, sondern eher verdrängt als erstrebt wird, haben wir Grund, skeptisch
und — im besten Sinne des Wortes — konservativ zu sein, weil es hier um die
Existenz des Menschen überhaupt geht.
Der konventionelle, nur nach eingefahrenen Übereinkünften gemachte Film (nicht
zuletzt der «Kulturfilm», der lebendige Kultur einfriert oder einbalsamiert) ist — nach
mehreren Jahrzehnten falscher Moral oder Doppelmoral — auch schuld daran, dass
die notwendige sexuelle Emanzipation und Aufklärung ebenfalls übersteigert wird

38



und sich selbst in hektischer, das heisst schädlicher Weise ad absurdum führt. Das
geht letztlich schon so weit, dass der exhibitionistische Exzess (bis zum Lustmord
ist kein weiter Schritt) als «experimentalerotisch» und kommunikationsfördernd
propagiert wird.
Schuld daran ist natürlich nicht nur der konventionelle, formal verbrauchte Film, der
den Affront herausforderte, sondern dessen Ursachen, die falschen bürgerlichen
Moralvorstellungen und überlebten Erziehungssysteme, die eine gesunde, rechtzeitige,

kontinuierlich abgewickelte Aufklärung versäumt haben. Eigenartigerweise
sprach man in der Intimgruppe, der Familie, kaum über «intime», allzumenschliche
Dinge. Hier ist es an den Herstellern und Verteilern progressiver Filme gelegen, das
zu sein und in der Filmauswahl und -empfehlung so zu handeln, was rückschrittliche
Menschen und Systeme als grosse Lüge auf ihren Fahnen stehen haben: eben
fortschrittlich.

Falsche Toleranz

Fortschreiten kann man aber nicht im luftleeren Raum — dazu gehört Boden, gehören

Standorte und Meinungen, Richtpunkte und Orientierungszeichen. Der wache
Mensch will wissen, woher er kommt, wo er steht und wohin er fortschreitet. Also müssen

wir an seine hinter ihm liegenden Strecken und Wege denken wie auch an die
vor ihm liegenden möglichen Wege. Er muss sich deshalb vielfältig geschichtlich
orientieren, Erfahrungen in einen Zusammenhang bringen. Das ist auf allen Gebieten
so und beim Film nicht anders. Gegenwärtiges kann man oft erst verstehen, wenn
man das Vergangene kennt. Progressiv und erneuernd, gegenwarts- und
zukunftsbejahend können wir nur wirken, wenn wir auch das kennen, was «konventionell»
geworden ist, traditionell entleert, abgestanden, schädlich und akut oder zunehmend
gefährlich. Indem wir die Entwicklungen studieren, können wir auch die Fehler auf
Wegen des «Fortschritts» erkennen.
Auf einen der verhängnisvollsten Fehler ist besonders hinzuweisen, der bis heute
weitere, neue Früchte trägt: die Förderung (wenn auch teilweise ungewollt!) und
Neubelebung, das Interessantmachen aggressiver Filme, nicht nur der direkt brutalen,

sadistischen und kriegfördernden Filme, sondern solcher Streifen mit subli-
mierten aggressiven Substanzen und Wirkstoffen, Filme, in denen Gefühle der
Menschenverachtung und des Völkerhasses nicht als Problem erscheinen, sondern als
«Alibi» oder als Mittel der Spannung und als Thema der Unterhaltung. Oft werden
auch unter dem Deckmantel des «Antikriegsfilms» die Grundlagen einer vorhandenen
und entwicklungsfähigen, möglichen Friedensgesinnung zerstört. Man muss das hier
besonders betonen, weil es im Filmangebot von Bildungsinstituten mehrere solcher
Filme gibt, die aufgenommen worden sind, nur weil sie «interessant» oder «brisant»
erscheinen und einen Katalog «attraktiver» aussehen lassen. Das bedeutet aber
falsche Toleranz, wenn nicht wenigstens genauere, entdeckende Hinweise gegeben
sind bezüglich solcher immanenter, oft raffiniert versteckter Gefahrenherde. Nicht
jeder Gruppe kann ohne die Garantie eines gründlichen, kritischen Gesprächs jeder
Film an die Hand gegeben werden. Zumindest gehören dann zum Film verschiedene,
möglichst unterschiedliche Besprechungen, die mehrere Analysen und
Deutungsmöglichkeiten enthalten oder erschliessen helfen. Leo Schönecker/KFK

«Rassismus» — Fotoausstellung und Tonbildschau. Ende Januar führte die Kommission

für Entwicklungsländer der Studentenschaft der Universität Zürich im Rahmen
des von der UNO zum «Jahr des Rassismus» erklärten Jahres 1971 eine Ausstellung
sowie eine Vortragsveranstaltung zum Thema «Rassismus» durch. Eröffnet wurde sie
von Dr. Michael Traber, der aus Rhodesien ausgewiesen worden ist.

39


	Der Film in der Jugend- und Erwachsenenbildung : der konventionelle Film und seine Folgen

