
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 31 (1971)

Heft: 1

Rubrik: Filmbesprechung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Le fou Il—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Schweiz (Le Groupe 5 Genève / La Télévision Suisse SSR); Verleih: Sep-
tima Film (G. Müller, 17, rue des Sources, 1205 Genève); Regie und Buch: Claude
Goretta, 1970; Kamera: Jean Zeller; Musik: Guy Bovet; Darsteller: François Simon,
Camille Fournier, Arnold Walter, Pierre Walker, André Neury, Jean Claudio, Deski
Janjic u. a.

I.

Zu Alain Tanners «Charles mort ou vif» (Fb 3/70) gesellt sich ein Jahr später der erste
Kino-Spielfilm seines Kollegen Claude Goretta, der den Weg in unsere Theater leichter

zu finden scheint. Das neue Filmschaffen in der Westschweiz hat offenbar nicht
nur in filmkulturellen Kreisen Hoffnungen geweckt, sondern auch bei der Filmwirtschaft

schon ein gewisses Vertrauen erworben. Beides ist wichtig: dass den Worten
von der Erneuerung des Films in der Schweiz zukunftsweisende Taten folgen, und
dass diese Taten auch honoriert werden. Nur so lässt sich der Teufelskreis von
fehlender Finanzierung und fehlender Vorleistung aufsprengen. Und es ist gut, wenn
man zur Kenntnis nimmt, dass dies — jenseits der Saane jedenfalls — mit Hilfe des
Fernsehens gelungen ist. Wie Tanner, so hat auch Goretta seinen Film mit der
Television, ko-produziert.
Es gibt zwischen Tanner und Goretta —-die schon ihre Ausbildung gemeinsam in England

geholt haben — noch andere Parallelen. Beide stützen sich auf den gleichen
Hauptdarsteller, auf François Simon, dessen bedächtiges, karges Spiel ihren
Intentionen entgegenkommt. Und beide beschäftigen sich mit der Krise eines alternden
Mannes, der am Ende als ein «Verrückter» ausserhalb der Gesellschaft steht. Bei
Goretta heisst er Georges Plond, ist 52, seit 22 Jahren Angestellter in der gleichen
Firma, verheiratet mit einer invaliden Frau. Auf ärztlichen Rat hin muss Plond eines
Tages seine Berufstätigkeit einstellen. Mit ein paar freundlichen Worten, einem
Einkaufs-Bon für ein Warenhaus und einem netten Geschenk der Mitarbeiter wird er
«beurlaubt». Plond aber weiss: «Ich bin fertig.» Damit ist auch seine Hoffnung, Besitzer

eines kleinen Einfamilienhauses zu werden, dahin. Was bleibt ihm noch? Seine
Markensammlung — und viel unausgefüllte Zeit. In der Verzweiflung versucht er sein
Glück bei einem Investment-Fonds und verliert dabei sein Erspartes. Hat man ihn
betrogen? Seiner Frau wagt er die Katastrophe nicht mitzuteilen. Stattdessen
beginnt er seltsame Dinge zu tun. In einem Laden entwendet er ein Buch, bloss um es
nachher fortzuwerfen. Er bricht in einsame Villen ein, stiehlt Geld und vergräbt es in
Einmachgläsern. Er fuchtelt mit einer Spielzeugpistole herum, bedroht damit einen
Fremden und schliesslich auch die Polizei, die ihn vor dem eingeschlagenen Fenster
eines Schmuckladens verhaften will und tötet.
Plond wird durch sein Unglück zum «Spinner», gar zum Kriminellen. Dennoch wirkt
das Eingreifen der Polizei am Schiuss unangemessen. So sehr die Handlungen dieses
Mannes Protest-Charakter haben, so wenig sind sie eine ernstliche Gefahr für die
bestehende Ordnung. Sie wirken vielmehr als Symptome einer Verwirrung, als
Hilfeschreie, die auf eine Ueberforderung hinweisen: Plond kann die Welt, in der er bisher

gelebt hat, mit dem, was ihm widerfahren ist, nicht mehr zur Deckung bringen. Ein
Bruch hat sich ereignet, der beide in Frage stellt: Diesen Einzelnen und seine Umgebung.

Plond ist verschlossen, kontaktarm, hat neben der Arbeit nur sein Briefmarken-
Hobby und die routinemässige Fürsorge für seine Frau. In dieser grauen Landschaft
von Verbissenheit und Enge bildet der Plan für ein Eigenheim das einzige
Zukunftsversprechen. Das Ende seiner Berufstätigkeit ist für ihn das Ende seines — wirklichen

3



oder ersatzweisen — Lebensinhaltes; und zugleich das Ende der Hoffnung, weil sein
Plan unausführbar wird. Der letzte Rest von Kommunikation friert schliesslich ein im
Schweigen, das er zuhause über den Verlust des Geldes wahrt. Wie Plond diese
Probleme in sich hineinarbeitet, wie sich der daraus entstehende Druck in unerwarteten
Reaktionen und Besessenheit äussert, das kann man als ein Krankheitsbild verstehen.
Aber dieser Einzelne ist auch geformt von der Gesellschaft, von den Verhältnissen,
in denen er lebt: In der Gegenwart, in der Schweiz. Sein Schicksal und seine Einstellung

dazu haben etwas mit diesen Verhältnissen zu tun. Obwohl Autor Goretta scheinbar

nur Plond ins Auge fasst, zeichnet er auch unauffällig die anonyme, selbstgefällige
Wohlstands-Gesellschaft mit, an deren engem Leitbild und deren Beziehungsarmut

sein Held zugrunde geht. Dabei steckt keine aufdringliche Tendenz und keine
Karikatur in seiner Schilderung. In geduldiger Kleinarbeit fügt der Film die Elemente
zusammen, die erklären, wie aus Georges Plond «Le fou» wird. Doch die Erklärung ist
weder erschöpfend, noch will sie einfach über den Einzelfall Aufschluss geben. Sie
setzt Gedanken in Bewegung, die den Zuschauer selbst betreffen und seine Welt.
Die fast zeitlupenhafte Behutsamkeit und die Zurückhaltung im Gestalterischen, mit
denen Goretta zu Werke geht, geben seinem Film eine echte Chance, hier zum
wirksamen Anreger zu werden. Wie «Charles mort ou vif» ist er ein Beitrag zu einem
neuen, einem selbstkritischen Bild der Schweiz und ihrer Menschen. ejW

IL

Goretta hat das Leiden, den sinnlosen, weil wirkungslosen Protest und den ebenso
sinnlosen Tod des kleinen Mannes ungeheuer subtil und oft mit melancholischer Poesie

eingefangen; es stimmt alles an Georges Plond, es stimmt alles am tristen,
kleinbürgerlichen Milieu, es stimmen die psychologischen Motivationen. Wir haben bereits
oben auf Parallelen zwischen Tanner und Goretta hingewiesen; zu ihr gesellen sich
noch weitere gemeinsame Berührungspunkte: So gehören sowohl Tanner als auch
Goretta zur Genfer «Groupe de cinq», die in Zusammenarbeit mit dem interessierten
und aktiven Westschweizer Fernsehen, auch mit dessen finanzieller Unterstützung
(die allerdings keine Risikodeckung einschliesst) ihre Spielfilme produziert. Weiter
handelt es sich bei beiden Werken um sogenannte Autorenfilme, die mit kleinen Budgets

hergestellt wurden und deutlich die Handschrift ihrer Schöpfer tragen.
Sicher handelt es sich auch bei Gorettas Film (vielleicht in noch stärkerem Masse als
bei Tanner) um ein politisch engagiertes Werk; es schildert den Untergang eines
Mannes, dem die bestehende Ordnung zum Verhängnis wird. Allein schon diese
Tatsache gibt mannigfache Ansatzpunkte, Kritik zu üben und anzugreifen. Was «Le fou»
jedoch wohltuend von andern, sich kritisch-aggressiv gebenden Werklein aus der
Küche des heimischen, vornehmlich deutschschweizerischen Untergrunds haushoch
abhebt, ist seine Fähigkeit zu differenzieren, seine poetisch klare Sicht und seine
politisch überzeugende Kontestation, die auf jeglichen oberflächlichen Ausfall im
Stile des gängigen politischen Traktätchens verzichtet. «Le fou» ist ein böser, ein
kritischer Film (man denke nur an die schlichtweg grossartig in Szene gesetzte
Begegnung zwischen dem abtretenden Magaziner und seinem Direktor oder an das T reffen

zwischen Plond und dem Investment-Berater!), eine harte Anklage gegen die
Mängel unseres Systems, meinetwegen ein linker Film, polemisch aber ist er nicht.
Stilistisch ist Goretta wohl eher dem Fernseh- als dem reinen Kinofilm zuzuordnen;
einige Szenen verraten deutlich den Lehrmeister, für den der Regisseur seit Jahren
tätig ist, doch stellt solches beileibe kein Hindernis dar, sondern prädestiniert den
Film dazu, auch am Fernsehen (vielleicht sogar im deutschschweizerischen
Programm!) gezeigt und damit einem grösseren Zuschauerkreis zugänglich gemacht zu
werden.
Im Zusammenhang mit «Le fou» ist zu erwähnen, dass das Zürcher Kino «Studio Nord-
Süd» im Dezember ein interessantes Experiment durchgeführt hat: In täglich
wechselndem Programm konfrontierte es den Zuschauer mit «Charles mort ou vif» und «Le
fou». Die Gegenüberstellung der beiden für unser einheimisches Filmschaffen
äusserst relevanten Werke gab dem interessierten Zuschauer Gelegenheit, die beiden

4



geistig verwandten Regisseure gegeneinander abzuwägen und ihr Werk kritisch zu
vergleichen. Im Interesse des guten Films scheint uns diese Art, die Diskussion über
den jungen Schweizer Film zu entfachen, zweckmässig, sinnvoll und wirksam. bl.

Leo the Last (Leo der Letzte) III. Für Erwachsene

Produktion: Grossbritannien (Caribury Films); Verleih: Unartisco; Regie: John Boor-
man, 1970; Buch: Bill Stair, J. Boorman; Kamera: Peter Suschitzky; Musik: Fred
Myrow; Darsteller: Marcello Mastroianni, Billie Whitelaw, Calvin Lockhart, Glenna Forster

Jones, Graham Crowden u. a.

Würde man zur Beurteilung von «Leo the Last» nur die ersten Sequenzen heranziehen,

müsste man den Film vielleicht als geschmäcklerische und formalistische Spielerei

abtun; betrachtet man ihn aber als Ganzes, muss man das anfängliche Urteil
revidieren. Hinter der Fassade von John Boorman's schwarzer Tragikomödie
verbirgt sich mehr als blosser Wille zu unterhalten, mehr als nur geistlose Dümmeleien.
Held oder, besser gesagt, Anti-Held des modernen Märchens ist Prinz Leo, letzter,
dekadenter Nachfahre einer abgehalfterten europäischen Adelssippe, der nach dem
Tode seines autoritären Vaters von den Galapagos in die Londoner Slums zurückkehrt,

um das Erbe — einen alten, mit seiner tristen Umgebung seltsam kontrastierenden
Palast — zu übernehmen. Anstatt der erwarteten Vögel erscheinen nun aber vor

dem Fernrohr des Hobby-Ornithologen Menschen; Leo wird förmlich gezwungen,
sich mit ihnen zu beschäftigen. Dem Voyeur wider Willen eröffnet sich der Blick auf
eine von menschlichem Elend, sozialer Not, materiellem und moralischem Schmutz
und Brutalität geprägte Welt, die ihn zugleich erschreckt und anzieht; erst am Schluss
erfährt er, dass eigentlich er selbst Urheber des Elends ist, denn ihm gehören die
Häuser, deren Bewohner alle Erniedrigungen über sich ergehen lassen müssen, um
die Miete zu bezahlen. Nachdem sich Leo auf einer orgiastischen Party von seinen
fanatischen, der Idee eines fiktiven Königreichs nachtrauernden, politischen
Gesinnungsfreunden losgesagt, von seiner hysterischen Frau getrennt hat und endlich
einzusehen beginnt, wo sein Platz ist, stösst er auf Widerstand seiner Klassengemeinschaft,

die ihn, der alles den Armen schenken will, für verrückt erklären lässt und in
ein Irrenhaus bringen möchte. Es kommt zum offenen Kampf, in dessen Verlauf der
alte Palast in die Luft fliegt — eine in ihren Wiederholungen übrigens stark an An-
tonionis «Zabriskie Point» (Fb 5/70) erinnernde Szene.
John Boorman stellt in «Leo the Last», der auf dem Mittelstück «Der Prinz» des
Dreiakters «The Nigger Lovers» von George Tabori basiert, einen Mikrokosmos dar,
dessen Vorgänge Modellcharakter annehmen und sich alle in der weltverbessernden,
einer grenzenlosen, naiven Nächstenliebe und Humanität anhängenden, jedoch
passiven Figur Leos gleichsam wie in einem Brennglas konzentrieren und widerspiegeln.
Dabei haftet des Prinzen Haupteigenschaft uns allen an: Die Menschenliebe auf
Distanz — «Ich liebe die Welt, wenigstens die Menschen, aber nur aus Entfernung»,
lässt Boorman seinen Antihelden ausrufen —, die wohl durch die Massenmedien (das
immer wieder auftauchende Fernrohr erinnert ans Fernsehen) mit dem Elend
unserer Welt konfrontiert wird, alles zwar glasklar sieht und vielleicht auch Mitgefühl
empfindet, zum Handeln aber nicht fähig ist; die zwar, wie Leo, bei jeder Untat, von
der sie Zeuge wird, aufbegehrt und wehklagt, dies aber aus sicherer Entfernung tut
und nicht imstande ist, den Platz hinter dem Fernrohr mit dem unsichereren und
gefährlicheren, da Stellungnahme, Engagement und Exponierung fordernden Platz auf
der Strasse zu tauschen. Der anfänglich weltfremde Leo tut dies zwar am Schluss des
Filmes, doch setzte seine Entscheidung die Entwicklung zum sozial denkenden und
kommunizierenden Menschen voraus, die mit Hindernissen mannigfacher Art
bepflastert ist. Leo muss sich seine neue Stellung erkämpfen, er muss einsehen, dass
auch eine gute Tat böse Folgen haben kann, geschieht sie unbedacht; er muss mit
seinem bisherigen Leben, seinen bisherigen Freunden brechen, er muss auf Kom-

5



promisse verzichten und muss lernen, die Initiative zu ergreifen. Erst wenn ihm das
gelingt, bekommt die Figur Leos in den Augen Boorman's positive Züge und wird
Mensch, dessen vornehmste Pflicht es ist, zu handeln.
Neben dem Aufruf zur Veränderung geizt der Film nicht mit Persiflagen auf aktuelle
Modeerscheinungen und -auswüchse; so etwa bei der Szene, wo Leo seine anfänglichen

Kommunikationsschwierigkeiten mit dem in den USA weitverbreiteten Sensi-
vity-Training lösen will und gleichsam unter Regie mühsam die «Freiheit» erlernt,
oder wo die zur Orgie ausartende Party beinahe surrealistisch ganz aus dem
Blickwinkel des hilflosen Leo gezeigt und die Besucher zu alles verschlingenden Geiern
verzerrt werden. Betrachtet man den Film, der übrigens — abgesehen von den
erwähnten Formalismen zu Beginn — ganz ausgezeichnet fotografiert und von
ausdrucksstarken Songs begleitet ist, als Modell, kann man ihm Gültigkeit nicht
absprechen; versteht man ihn aber als realistischen Aufruf zum Engagement — und so
wird er, fürchte ich, von den meisten Zuschauern verstanden —, so muss man sich
wohl die Frage stellen, ob es damit getan ist, nur «die Strasse zu verändern», während

man sich von der übrigen Welt abwendet und sie einem andern überlässt. In
einem solchen Fall würde der Stolz Leos zur Anmassung.
Hinzuweisen bleibt noch auf den Hauptdarsteller Marcello Mastroianni, der einen
erstaunlichen Leo gibt. Die komische und zugleich tragische Figur des
willensschwachen und menschenscheuen Adeligen, der anfänglich die Ereignisse um ihn
herum nur mit Entsetzen registrieren kann, steht in direktem Gegensatz zu all jenen
Rollen, die Mastroianni in früheren Jahren spielte und die ihn zum Prototyp des
romantischen Liebhabers machten — «Leo the Last» beweist seine schauspielerischen
und komödiantischen Fähigkeiten. bl.

Porcile (Schwei nestall) III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Italien, Frankreich (IDI Cinemat., I Film dell'Orso, I.N.D.I.E.F., C.A.P.A.C.);
Verleih: Majestic; Regie und Buch: Pier Paolo Pasolini, 1969; Kamera: Tonino Delli
Colli, Armando Nannuzzi; Musik: B. Ghiglia, L. v. Beethoven u.a.; Darsteller: Pierre
Clementi, Jean-Pierre Léaud, Alberto Lionello, Ugo Tognazzi, Anne Wiazemsky,
Margherita Lozano, Marco Ferreri, Franco Citti u. a.

Der Film zeigt gleichzeitig zwei Handlungsabläufe: In der Einöde einer Vulkanlandschaft

ernährt sich ein junger Mann von Insekten und Schlangen, um die Zeit der
Wende vom Mittelalter zur Neuzeit. Er beginnt Menschen zu überfallen und frisst sie
auf. Andere schliessen sich ihm an und bilden eine Gruppe von Wegelagerern, die
schliesslich von der «zivilisierten Gesellschaft» besiegt und gerichtet wird. Die
andere Handlung spielt in der Gegenwart der deutschen Bundesrepublik, und zwar auf
zwei Ebenen: den Alten, am Krieg und den Naziverbrechen schuldig Gewordenen,
steht die revoltierende Jugend gegenüber. In einem kühlen Renaissanceschloss bei
Bad Godesberg muss der Industriemagnat Klotz, der sein Haar immer noch in der Art
Hitlers kämmt, seinen ehemaligen Studienkollegen Hirt empfangen, der ihn erpresst.
Hirt ist jener Strassburger Anatomieprofessor, der aus den Köpfen «jüdischer
Sowjetkommissare» ein Museum einrichten liess (der dritte Prozess gegen ihn ging erst im
Herbst 1970 zu Ende). Er hat sich in Italien durch eine Operation ein neues Gesicht
machen lassen und sich den bezeichnenden Namen Herdhitze zugelegt. Wenn Kiotz
glaubt, ihn dem Gericht übergeben zu können, so täuscht er sich: Herdhitze weiss,
dass der Sohn Julian Klotz Sodomie mit Schweinen betreibt, und er zwingt den alten
Freund zu einem Wirtschaftsabkommen. Gegen diesen moralischen Schweinestall der
deutschen Bourgeoisie revoltiert die Jugend auf zwei Arten: Julians Freundin
schliesst sich den Berliner Studentenrevoluzzern an; Julian selber flüchtet in den
Umgang mit den unschuldigen Tieren und wird von ihnen aufgefressen.
Pasolinis Hass gegen die korrupte Bourgeoisie des Wirtschaftswunderlandes tritt klar
zutage, doch steckt hinter seiner Sozialkritik eine allgemeinere philosophische
Auffassung: Der Herrschaft des Verstandes, des Intellekts, des Kalküls und des Wirt-

6



schaftsdenkens steht das Primitive, Ursprüngliche, Archaische und Unschuldige
gegenüber. Wenn der junge Kannibale die Häupter seiner Opfer in den Vulkan wirft,
so bedeutet das Absage an die Vorherrschaft der Ratio, welche Körperlichkeit,
Instinkthaftigkeit und Animalität des Menschen in der modernen Zivilisation nicht
mitintegriert hat. Schuldhaft wird Menschentötung im Bereich der Ideologie, der
Naziideologie. Etwas von ursprünglicher Unschuld haftet der Perversion dort an, wo sie,
wie beim jungen Mann in der Vulkanwüste, aus materieller Not, oder wie bei Julian,
aus seelischer Not entsteht.
Auch in diesem Werk bedient sich Pasolini der Form der belehrenden Parabel und
der Allegorie. Die Sodomie hat hier die gleiche symbolische Funktion wie die
Geschlechtlichkeit in «Teorema» (Fb 10/68, 6/69, 12/70). Sie deckt einen ursprünglichen
Tatbestand auf, welchen das Vernunftsdenken zu verneinen versucht ist. Auch hier
eine Menge von Bildsymbolen: Der wilden, eben aus dem Schöpfungsakt
hervorgegangenen Vulkanlandschaft steht die bedrückende Strenge des Renaissanceschlosses

gegenüber, den freien Bewegungen der wilden Kannibalen das militärische
Zeremoniell der Zivilisierten. Jede Einstellung ist eine Ikone: Einmal mehr schuf der
Regisseur von «Edipo re» (Fb 12/68) eine Reihe herrlichster Bilder, welche die Brutalität
ihres Inhalts ins Geistige erheben. In erster Linie bleibt Pasolini doch der grosse
Künstler, und sein kritisches Engagement trifft nicht nur die kapitalistische Gesellschaft,

sondern auch die intellektualistische Form des Marxismus P. Gr.

(In diesem Zusammenhang sei nochmals hingewiesen auf «Der Fall Pier Paolo Pasolini,

Biographie, Filmographie, Bibliographie, Zitate», zusammengestellt von Paul
Gregor, 50 S., 1970, zu beziehen beim Akademischen Filmforum, Dammstrasse 11,
6280 Hochdorf, Fr. 8.—.)

En kärlekshistoria (Eine schwedische Liebesgeschichte) III. Für Erwachsene

Produktion: Schweden (AB Europa Film); Verleih: Monopol; Regie und Buch: Roy
Andersson, 1970; Kamera: Jörgen Persson; Musik: Björn Isfält; Darsteller: Ann-Sofie
Kylin, Rolf Sohlman, Anita Lindblom, Bertil Norström, Margret Weivers u. a.

Im Rahmen des Berichtes über die Filmfestspiele Berlin 1970 brachten wir im Fb 8/70
(S. 124/125) eine Besprechung dieses Films. Nachdem «En kärlekshistoria» nun auch
in der Schweiz angelaufen ist und vermutlich zu einigen Diskussionen Anlass geben
wird (Liebe zwischen Minderjährigen ist das heikle Thema), kommen wir nochmals
auf den Film zurück, indem wir Auszüge einer Pressekonferenz mit Andersson wiedergeben,

die an der Berlinale aufgezeichnet worden sind. Es sei in diesem Zusammenhang

aber noch auf die unzulänglichen Bedingungen aufmerksam gemacht, unter
denen in Berlin internationale Pressekonferenzen durchgeführt wurden. Was bei den
Obersetzungen an Gehalt der Fragen und Antworten verloren ging, ist beträchtlich.

Roy Andersson über seinen Film:

Journalist: Sie zeigen uns eine schwarz-weisse Welt! Die Erwachsenen sind nervös
und dumm und schreien andauernd. Dem stellen sie die heile Welt der Kinder gegenüber.

Andersson: Ich kann diese Auffassung nicht teilen. Die beiden Jungen benehmen
sich doch teilweise ganz wie die Erwachsenen. Auch die Jungen leben in einer
Klischeewelt. Ich erinnere nur an die Szene mit den beiden Mädchen, wo die Freundin
aus einer Popzeitung vorliest, um Annika zu trösten —- wie dies auch bei Erwachsenen
geschieht. An die Szene, wo Pär vor dem Spiegel seine Haltung und sein Aussehen
prüft —- sieht das gut aus, wenn ich so rauche? An die Vermittlungsszene. Immer wieder

die gleichen Klischees, immer wiederholt also auch die negative Seite der
Jugendlichen.

J.: In der Szene mit den Kühlschrankverkäufern wird ein Lied gesungen, dessen Text
nicht untertitelt wurde. Worum geht es?

7



A.: Es ist ein Vaterlandslied. Nun wird Ihnen wohl klar, dass es sich um eine parodi-
stische Szene handelt, wenn gerade bei einer solchen Verkaufsmesse ein
nationalvaterländisches Lied vorgetragen wird.

J.: Wir sehen in dem Film keine Motivation für das Verhalten der Erwachsenen und
der Jugendlichen. Weshalb haben sie sich so verhalten? Warum werden gerade die
Klischees gewählt? Es gibt keine Motivation für das Versagen des Vaters. Man darf
sich selbst zusammenreimen, weshalb das so passiert.

A.: Das ganze Thema des Films kann man natürlich kritisieren. Aber die Motivation
des Vaters des Mädchens wird nach und nach aufgebaut. Sie ist am Anfang nur ge-
fühlsmässig für den Zuschauer vorhanden, aber mehr und mehr wird das Verhalten
bestätigt, bis am Schluss der Schlüssel für diese Haltung offengelegt wird.

J.: Aber das ist doch nur Ausdruck für ein Verhalten!

A.: Man kann natürlich abstrakte Theorien über das Verhalten eines Charakters
aufstellen. Ich bin aber der Meinung, dass man ganz realistisch und konkret darstellen
sollte, wie einzelne Phänomene in der Gesellschaft immer wieder auftreten. Das sind
einzelne Puzzlestücke, die zusammengesetzt werden können. Dieser Film ist eines
und ein anderes kann später kommen. Der Film ist für ein Publikum gemacht, das von
diesen abstrakten Theorien nichts weiss, und er soll konkret wirken. Ich bin der
Ansicht, dass ein Film mit realistischen Szenen besser wirkt, als wenn er versucht, ein
theoretisches Gedankengebäude aufzubauen.

J.: Es wurde geschrieben, dass es sich um einen Film über schwedische
Durchschnittsfamilien handelt. Ist das richtig?
A.: Ich stimme dieser Meinung zu. Die Familien, so wie sie hier dargestellt werden,
sind durchaus allgemeingültig. Ich glaube sogar, dass dies fürs Ausland genauso
zutreffend ist wie für Schweden, kann es aber mit meiner Erfahrung nicht ganz genau
beurteilen. Der Vater des Mädchens ist ja ein Produkt des amerikanischen Lebens,
sozusagen eine synthetische Figur in diesem Sinn.

J.: Wollen Sie dem Zuschauer nur sagen, so sind die Jugendlichen, oder soll der Film
das Problem aufwerfen — seht, so sind sie auch, macht euch Gedanken darüber,
sprecht mit ihnen oder nehmt sie doch so, wie sie sind?
J.: Das müssen Sie selber entscheiden!

A.: Es ist ein Film über die Gesellschaft, nicht allein über die Jugend. Zunächst -st es
seine Hauptabsicht, die bestehenden Verhältnisse darzustellen. Vielleicht ist es nicht
ganz deutlich geworden, aber alle Menschen im Film neigen dazu, sich nur passiv zu
verhalten. Die unsympathischen Züge der Erwachsenen sind nicht eine Frage des
Charakters, sondern eine der sozialen Zustände.

J.: Soll die Haltung der Eltern Gleichgültigkeit oder Grosszügigkeit darstellen?

A.: Keines von beiden! — sondern Hilflosigkeit dem gegenüber, das sie selbst
geschaffen haben. Zusammenstellung: -an

The Ox-Bow Incident (Ritt zum Ox-Bow)
II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Fox; Verleih: Columbus; Regie: William A. Wellman, 1943; Buch: Lamar
Trotti, nach einem Roman von Walter Van Tilburg Clark; Kamera: Arthur Miller; Musik:
Cyril J. Mockridge; Darsteller: Henry Fonda, Henry Morgan, Dana Andrews, Anthony
Quinn, Jane Darwell, Francis Ford, Harry Davenport und andere.

Die seit einigen Jahren bestehende Gelegenheit, diesen 1943 entstandenen Western
wiederzusehen, ist aus zwei Gründen wertvoll: Sie zeigt, dass Kritik an der Legende

8



Liber die Eroberung des Westens nicht erst und nicht glaubwürdig nur durch die
modische Brutalisierung des Genres geübt wird; und sie zeigt weiter, dass Kritik auch
gegenüber den Legenden der Wildwest- Film geschichte geboten ist. Beides
Hinweise übrigens, die zur Skepsis gegenüber der voreiligen Zumessung von Superlativen

in Filmbesprechungen mahnen.
William Wellmans Film ist kein Unterhaltungsstück für Liebhaber harter und turbulenter

Leinwandkost. Die Distanz, welche die Kamera selbst in dramatischen Momenten
von den einzelnen Figuren wahrt, hindert die Identifikation und bringt einen
ungewöhnlich nüchternen Zug in die Schilderung. Äusserlich wirkt darum der Film geradezu

unscheinbar; und doch enthält er einigen Sprengstoff. Denn nicht nur negativ,
durch das, was ihm fehlt, sondern auch positiv weicht er von der Gattung ab: Durch
die traditionswidrige Interpretation der widergegebenen Episode. Er setzt damit
nicht nur zur Entmythisierung des Western an, sondern zur Kritik am amerikanischen
Selbstverständnis überhaupt. Dass dies bewusst geschieht, versteht sich aus den
zeitgeschichtlichen Umständen seiner Entstehung und aus dem Werkzusammenhang,
in den er bei Wellman einzuordnen ist.
Die Handlung des Films dreht sich um einen Fall von Lynchjustiz. Die Nachricht vom
Überfall auf einen Rancher löst unter den Männern eines kleinen Dorfes in Nevada
Rachestimmung aus. Die Verfolgung der Mörder soll sogleich aufgenommen werden
unter der Führung eines Hilfssheriffs. Trotz eifriger Beschwörung einiger Besonnener
und des Richters, die Rückkehr des allein zuständigen Sheriffs abzuwarten oder
wenigstens die Täter einem rechtmässigen Verfahren zuzuführen, zieht die Schar
sogleich los und bekundet unverhohlen die Absicht, die Hinrichtung selbst
vorzunehmen. Es fallen ihr denn auch drei Männer in die Hände, die durch Indizien belastet
sind. Da die Verdächtigen Beweise für ihre Unschuld an Ort und Stelle nicht zur
Verfügung haben, beschliesst die Mehrheit, sie zu erhängen. Kurz darauf wird bekannt,
dass der Totgeglaubte gar nicht umgebracht worden ist, und dass der Sheriff die
wirklichen Angreifer dingfest gemacht hat.
Unterschiede zum normalen Western fallen sofort auf: Den Helden, den Kämpfer und
Sieger des «Guten» gibt es in diesem Film nicht. Gil (Henry Fonda) wird zwar in einer
«klassischen» Einleitung so vorgestellt, als übernähme er diesen Part. Im Verlaufe
des Films tritt er jedoch in die Rolle des Beobachters zurück. Auch die Entscheidung
zwischen Recht und Unrecht fällt nicht eindeutig aus. Zwar scheut Wellman offenbar
den Schock des bösen Endes und dämpft ihn ab, indem er den Film einigermassen
versöhnlich ausklingen lässt. Aber vom Happy-end ist er doch weit entfernt, der
verbrecherische Lynch-Akt ist unwiderruflich vollzogen, die Partei der Besonnenen
unterlegen. Dass Wellman ohne das übliche Beiwerk an dramatisch zugespitzten
Verfolgungsjagden, Schiessereien und Zweikämpfen auskommt, ist ebenfalls
anzumerken. Doch findet er für diesen Verzicht noch nicht den vollgültigen Ersatz; die
differenziertere Psychologie, die hier einzuspringen hätte, ist erst in Ansätzen
vorhanden. Daraus erklärt sich eine gewisse Kargheit der Schilderung, die offenbar den
Regisseur veranlasst hat, den Film zu dehnen, etwa durch Einschiebung eines
Intermezzos mit einer aus dem Dorf vertriebenen Frau, und wiederum am Schluss, wenn
die ganze Gesellschaft in der Bar über dem begangenen Unrecht brütet, während Gi!
seinem Begleiter den Brief eines der Hingerichteten an seine Frau vorliest. Diese
Schlusszene verrät auch, wie stark sich Wellman auf den Dialog stützt. Den Brief des
Gelynchten benützt er, um programmatisch zu formulieren, was der Film vor Augen
führen soll: Achtung vor dem Menschen und Beachtung des Rechts bedingen einander,

sind die Grundlage jeglichen Zusammenlebens. Der Mahnung kam 1943, als der
Film entstand, besondere Aktualität zu angesichts der in den USA sich regenden
nazistischen Tendenzen. Aber sie richtet sich auch zweifelnd gegen das Schlagwort
vom «gesunden Rechtsempfinden» des Volkes, das im allgemeinen Neigung zeigt,
das Verfahrensrecht als «formalistisch» abzutun. «The Ox-Bow Incident» ist so zwar
dramaturgisch kein Muster-Western, und auch in seiner kritischen Haltung fehlt ihm
eine letzte Konsequenz. Aber er zeigt doch, welch wertvolle Möglichkeiten im
Themenkreis um die Geburt der amerikanischen Gesellschaft enthalten sind. ejW

9


	Filmbesprechung

