Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 12

Artikel: Zurick zur Poesie und Sakralitat : zu "Teorema" von Pier Paolo Pasolini
Autor: Gregor, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964547

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964547
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zuriick zur Poesie und Sakralitat

Zu «Teorema» von Pier Paolo Pasolini

Im Jahre 1967 erkrankt Pier Paolo Pasolini an einem Ulkus (Geschwiir). Wahrend der
Rekonvaleszenz schreibt er sechs Tragddien in Versen und das Treatment zu «Teo-
rema» (1968, Fb 10/68, S. 147 ., Fb 6/69, Fb 5/70, S. 71 f.) Im gleichen Jahre dreht er
«Edipo re» (Fb 12/68), und Teile seiner Tragédien gehen in «Porcile» (1969, Fb 1/71)
und «Medea» (1969, Fb 6/70) ein. Die Beschiftigung mit der antiken Mvthologie ist
also fiir diese Jahre offenkundig. Mit ihr stehen zwei andere Quellen im Zusammen-
hang: Die Lektlire Sigmund Freuds und die Auseinandersetzung mit dem Strukturalis-
mus bei C. Lévi-Strauss fiillen eine gewisse Liicke aus, die sich nach «Uccellacci e
uccellini» (1965) eingestellt hat. Die «Grossen Végel und die kleinen Végel» rechnen
mit dem Marxismus togliattisch-stalinistischer Pragung ab. Ubersehen wir nicht, dass
Pasolini ein einziges Jahr Mitglied der Kommunistischen Partei, namlich 1948, war
und durch die Lektiire Gramscis, den Daniel Guérin mit Recht den Anarchisten bei-
z&éhlt, zu einer humanistischeren, vor allem volksverbundeneren Konzeption des Mar-
xismus gelangte. Psychoanalyse, Strukturalismus und Mythologie ergédnzen also in
den letzten Jahren das sozialkritische Denken, dem sich der Lyriker, Romanschrift-
steller und Regisseur Pasolini seit jeher verpflichtet wusste. Aber auch in dstheti-
scher Hinsicht hat er eine Wandlung durchgemacht. Dazu folgende Hinweise.

Struktur

Es fallt jedem Kritiker auf, wie klar, vielleicht allzu klar «Teorema» gegliedert ist. Der
Film zerfallt schematisch in zwei Teile. Im ersten Teil wird die Begegnung mit dem
Gast geschildert, im zweiten Teil die Folgen dieser Begegnung. Im Mittelpunkt steht
der Gast als Hauptperson. Um ihn gruppieren sich in klarer Ordnung Mutter Lucia,
Vater Paolo, der Sohn Pietro, seine Schwester Odetta und die Dienstmagd Emilia.
Wenige andere Personen stehen am Rand. Pasolini erzdhlt im ersten Teil der Reihe
nach die Begegnung jeder Gestalt mit dem Gast und féhrt in gleicher Weise im zwei-
ten Teil fort. Jeder Teil zdhlt zwischen zwanzig und dreissig Sequenzen. Nur die Ge-
schichte Emilias ist etwas komplizierter aufgegliedert.

Es besteht kein Zweifel, dass dieser geradezu mathematische Aufbau seine Wurzeln
im strukturalistischen Denken hat, das die traditionalistisch-illusionistische Erz&hl-
weise durchschaut, auf die Grundelemente zuriickfiihrt und daraus ein Kunstwerk
neuer Art macht. Pasolini gewinnt einen neuen «Standpunkt», der ihm eine neue Di-
stanz zu den Personen einbringt, mit denen er sich als Lyriker nur allzu gerne identi-
fiziert. Dass diese Distanznahme, um die {ibrigens auch Antonioni immer so ringt, ein
Element grosserer Intensitét beinhaltet, wird unter anderem klar, wenn wir das «Van-
gelo secondo Matteo» (1964, Fb 6/65, Fb 5/70, S. 73) und vielleicht sogar «Uccellacci
e uccellini» zum Vergleich beiziehen, wo das Poetische fast im Ubermass die Erzihl-
weise bestimmt.

Denn es geht Pasolini — wie Michelangelo Antonioni und Jean-Luc Godard — in
erster Linie um das Poetische. Im Gegensatz jedoch zu Godard, fiir den alles schén
ist, was vor die Kamera kommt, bleibt der Regisseur von «Teorema» ideellen, um

Das «Akademische Filmforum 1970» vom 21./22. November in Luzern war dem Werk P. P. Pasolinis ge-
widmet. In diesem Zusammenhang drucken wir diesen Vortrag von Dr. P. Gregor ab, den er an einem
Filmkurs der Aargauer Mittelschullehrer gehalten hat. — Die Zitate sind entnommen aus: Film 2/66
und «Teorema oder die nackten Flisse», Piper, Miinchen 1969. — Unsere Leser seien darauf aufmerk-
sam gemacht, dass die von Dr. Gregor flir das Filmforum zusammengestellte flinfzigseitige Dokumenta-
tion «Der Fall P. P. Pasolini» (Biographie, Filmographie, Bibliographie, Zitate) mit einer Fille von
Material zum Preis von Fr. 8.— bezogen werden kann bei: Akademisches Filmforum, Dammstrasse 11,
6280 Hochdorf.

197



nicht zu sagen ideologischen Strukturen verhaftet, welche der erlebten Welt, die an
und fiir sich dem Chaotischen zuneigt, zu einer Ordnung verhilft. Das Wort «ldeo-
logie» hat bei Pasolini einen durchaus positiven Sinn. Philosophisch bedeutet es
sittliches Bewusstsein, filmisch zum Beispiel Kamerawinkel. In dieser Hinsicht ist er
mit Bresson verwandt, den er sehr hoch einschitzt. Wir diirfen nicht ausser acht
lassen, dass sich Pasolini bewusst an ein Publikum wendet. Der Adressat des «Van-
gelo» war noch das Volk, indem er den Kulturbegriff Gramscis teilte, der, wie Lenin
und Eisenstein um 1918 mit ihrem Proletkult, die Revolution von unten her anstrebte.
Aber das «Vangelo» fand gerade in Siiditalien, wo es gedreht wurde, keinen Anklang.
Mit den neuen Filmen wendet sich Pasolini direkt an die Bourgeoisie. Bei ihr will er
einen Bewusstseinswandel erzeugen, indem er ihr die offensichtliche Zerfallenheit
wie in einem Spiegel vor Augen hélt. «Teorema» heisst ja «Lehrsatz». Auch das di-
daktische Moment ist eine der Ursachen des einfachen formalen, ja fast formalisti-
schen Gesamtaufbaus des Films.

Subjektivierung und Stil

Entscheidender aber als das dramaturgische ist eben das poetische Anliegen Paso-
linis. Eine Erzdhlung wird poetisch, sagt er, wenn sie dem «discorso libero indiretto»,
der freien, indirekten Rede, folgt. In der Literatur ist die «freie, indirekte Rede» das
Hineinversetzen des Autors in die Seele des Darstellers. Sie unterscheidet sich vom
inneren Monolog, der bloss eine vom Autor nacherlebte Rede einer Person ist, «die
zumindest ideell seiner Generation und sozialen Stellung entspricht». in der biirger-
lichen, nicht klassenbewussten Literatur (das heisst, in der Literatur, die sich mit der
gesamten Menschheit identifiziert) ist die indirekte freie Rede oft nur ein Vorwand:
Der Autor konstruiert eine Gestalt, die woméglich eine erfundene Sprache spricht,
um seine persdnliche Interpretation der Welt zu geben (zum Beispiel Dante). Die
klassenbewusste freie, indirekte Rede ist naturalistischer (man denke an die mo-
dernen italienischen Romanschriftsteller wie Moravia, Carlo Levi, aber auch an Paso-
lini selber). Der poetische Film verfiugt aber nicht iiber die Méglichkeiten der freien
indirekten Rede, weil er sich nicht auf die gesprochene Sprache stiitzen kann. Bei
ihm wird der «discorso libero indiretto» zur «<soggettiva libera indiretta», zur «freien,
indirekten Subjektivierung». Was bedeutet das? Der Regisseur versetzt sich so in
seine Figur, dass er die sichtbare Welt nicht so zeigt, wie er sie als Regisseur und
Zuschauer sieht, sondern so, wie die Figur sie wahrnimmt und erlebt. Die «Subjekti-
vierung» betrifft also die Figur, nicht den Regisseur, ausser natiirlich insofern er
Kinstler ist. In «ll Vangelo secondo Matteo» sah sich Pasolini vor das Problem ge-
stellt, glaubige Menschen als Glaubige zu zeigen, obwohl er selber Atheist war. In
«Teorema» stellt er vier verschiedene Vertreter des Kleinblrgertums dar, obwohl er
sich ihrer Gesellschaftsklasse gegentiber gleichzeitig kritisch, wenn nicht feindlich
verhalt. Durch die «Subjektivierung» gelingt es ihm, kiinstlerisch authentische Figu-
ren zu schaffen. Jede von ihnen hat ein autonomes Leben. Um dieses dem Zuschauer
begreiflich zu machen, kann sich der Regisseur nicht auf das Wort verlassen, son-
dern muss alles auf das Bild abstellen. Wohl schreibt Pasolini zuerst ein Treatment
und misst dem Drehbuch eine grosse Bedeutung bei. Das geschriebene Drehbuch ist
jedoch ein literarisches Kunstwerk, das sich vom Film wesensmissig unterscheidet.
Bei der Realisierung des Filmes tberldsst er sich weitgehend der visuellen Intuition.
Die Aussage des Filmes ist somit nie abstrakt. Sie ist vielmehr eine Frage des Stils:
«Die wesentliche Charakteristik der  freien, indirekten Subjektivierung’», sagt er,
«besteht also darin, dass sie nicht ein linguistisches, sondern ein Stilelement ist. Man
konnte sie somit als einen ,inneren Monolog’ ohne begriffliche und philosophisch-
abstrakte Ziige definieren». Was heisst aber Stil beim Film? Er geht von anderen
Voraussetzungen aus als der literarische Stil. Die Sprache besitzt ein feststehendes
Vokabular und eine allgemein verbindliche und gebriuchliche Grammatik. Der Dich-
ter wéhlt aus dem vorgegebenen Sprachmaterial aus. Der Film hingegen kennt sozu-

198



sagen keine durch Geschichte und Konvention sanktionierte Wortlisten und Gram-
matikregeln. Im Zentrum des Bildes steht zwar immer der Gegenstand. Der Gegen-
stand allein sagt aber noch nichts aus — oder aber er sagt alles Mégliche aus, was
zu seinem Verstandnis auch nichts beitragt. Gerade der Film, der kiinstlerischen An-
spruch erhebt, lauft Gefahr, zu vieldeutig und darum unverstéandlich zu werden. Des-
halb ist Stil nétig. Er ist darum moéglich, weil jeder fotografierte Gegenstand nie bloss
objektiv da ist, sondern beim Betrachter Assoziationen, Gefiihle und Gedanken aus-
lost. Er ist immer Bedeutungstriager, also Zeichen. Mittels der Filmtechnik holt der
Regisseur jene Bedeutungen hervor, die er fiir wichtig erachtet. Das blosse Bild
(italienisch «imagine») wird also beim Kunstfilm zum «im-segno», zum Bildzeichen.
Dieses «im-segno» dringt tief in den Zuschauer hinein, bis ins Unterbewusste, bis in
den Ursprung. Ursprung aber ist Poesie. Die freie, indirekte Subjektivierung ist somit
der Stil, der urspriingliche Poesie ermdglicht. Pasolini sagt: «Sie vertieft . .. die Aus-
druckskraft der traditionellen, erzdhlerischen Konvention durch eine Art Riickkehr
zum Ursprung: durch die technischen Mittel des Films findet sie zu ihrem urspriing-
lichen, onirischen, barbarischen, ungeordneten, aggressiven und visiondren Wesen
zurlick.» Um «Barbarei» geht es letztlich bei Pasolini. Er sagt, dieses Wort sei jenes,
das er am meisten liebe. Barbarei ist bei ihm nicht die zerstérerische, sondern die
urspriingliche Kraft, auf der alles andere aufbaut. Das ist fiir ihn im Asthetischen so,
aber auch im Psychologischen und Sittlichen, daher auch im Politischen.

Wenn wir also «Teorema» -besser verstehen wollen, missen wir unser Augenmerk
auch auf die stilistischen Gegebenheiten richten. Die Wahl der Schauspieler und
deren Gesichter, ihr Blick und Mienenspiel, ihre Haltung und Gebérden, ihre Klei-
dung und Frisur, die Innen- und Aussenrdume, in denen sie sich bewegen, die Mébel,
Teppiche und andere Gegenstinde, die Jahres- und Tageszeit, die den Figuren
eigene, dusserlich wahrnehmbare Art zu handeln (oder auch nicht zu handeln) — das
sind alles Elemente, die vom Gegenstand her auf eine gewisse Bedeutung hinweisen.
Die langen Einstellungen im ersten Teil, das helle Licht und die herrlichen Farben,
ein ungesuchter, fast banaler Aufnahmewinkel, tibersichtliche Bildausschnitte und
ein seltsam monotoner und doch irgendwie gestorter, nicht von einem fassbharen
Grund getragener Rhythmus vermitteln den Eindruck von Reichtum, tragem Luxus,
innerer Leere, denen die Angehdrigen der Bourgeoisie ausgesetzt und verhaftet sind.
Der Film ist ja an Handlung ziemlich arm, vor allem im ersten Teil am Anfang. Paso-
lini ibermittelt den Eindruck von Langeweile durch die Art, wie er die Familie filmt.
Ganz anders ist hingegen sein Stil bei der Dienstmagd Emilia im zweiten Teil. Hier
stellt er die Welt Emilias dar, wie sie diese erlebt. Er verwendet die Stilmittel der
Volkspoesie, der Heiligenlegenden und des katholischen Brauchtums. Anderseits
wird der Gast im ersten Teil fiir das Biirgermilieu zu einer géttlichen Gestalt, weil
dieses in seiner psychologischen Verfassung dazu bereit ist und ihn so sehen will.
Die Schénheit des Jiinglings ist nicht «wirklich» im objektiven Sinn, sondern subjek-
tiv: jeder Beteiligte projiziert in ihn sein Bild von der absoluten Schénheit. Wir koén-
nen ihn letztlich bloss verstehen, wenn auch wir als Zuschauer uns wie der Regisseur
in jede einzelne Gestalt hinein versetzen. Von ihnen her begreifen wir, wie gewisse
Dinge fiir sie bedeutsam werden, wie zum Beispiel die weissen Wischestiicke fiir
Lucia, die der blosse Zuschauer als banal oder, wie in diesem Falle, als peinlich
empfindet. Wie sehr das subjektive Erleben die sogenannte objektive Wirklichkeit
verandern kann, zeigt das Schlussbild, wo Paolo in die Wiiste geht. Diese Wiiste
kdnnten auch die Strassen Mailands sein. Er empfindet jetzt die Welt als Wiiste, und
Pasolini schreckt nicht davor zuriick, sie auch als solche darzustellen.

Eine Parabel von der echten und falschen Identifizierung

Nun scheint es aber nicht unangebracht, einige Hinweise auch auf den Inhalt und die
psychologischen Hintergriinde dieses Films zu geben.

199



Hier finde ich zwei Verse wichtig, die im 24. Kapitel des — librigens nachtrédglich ver-
fassten — Textbuches stehen:
«, .. La nostra esistenza non & che un folle identificarsi con quella dei viventi che
qualcosa di immensamente nostro ci mette vicino.»
(«... Ist doch unser Dasein nichts als ein irres Identifizieren mit dem Dasein an-
derer Menschen; etwas, das unermesslich uns selber ist, stellt uns ihm zur Seite».)

Der Mensch ist also vom Drange erfiillt, sich mit anderen Menschen zu identifizieren.
Es gibt eine unschiatzbare Kraft in ihm, die ihn zum Andern hindringt. Es ist seine
eigenste Kraft, sein Selbst.

«Teoremas» ist nichts anderes als die Parabel von der echten und falschen Identifizie-
rung.

DiegGIieder der Biirgerfamilie identifizieren sich falsch, das heisst nur unvollkom-
men. Emilia identifiziert sich richtig, das heisst total.

Die «durchschnittlichen Leute», diese «Kleinbiirger im ideologischen, nicht dkono-
mischen Wortsinn», diese Industriellenfamilie hat ihre Moral auf den Besitz ausge-
richtet. «<Haben» bedeutet ihr mehr als «Sein», um mit Gabriel Marcel zu sprechen.
Vor der Ankunft des Gastes identifiziert sich der Vater Paolo mit seiner Fabrik, die
Gattin Lucia mit dem Luxus, die Tochter Odetta mit dem Vater und der Sohn Pietro
mit dem Entwurf von sich selbst als Kiinstler. Bei Emilia kdnnte man von einer Dienst-
Identifikation mit ihrer Herrschaft sprechen. Diese Art von noch undefinierter Exi-
stenz ist menschlich begreiflich. Nichtsdestoweniger ist sie uneigentlich. Unbehagen
und Langeweile sind mit Handen zu greifen. Das riihrt daher, dass der «unermess-
liche» Drang nach ldentifizierung mit einem absoluten Wert noch kein Objekt ge-
funden hat.

Der ankommende Gast, auf den alle gewartet zu haben scheinen, wird zu diesem Ob-
jekt. Pasolini nennt ihn eine Art Jehova oder Dionysos, eine véterlich-miitterliche
Rauschgottheit also, die jedem Gelegenheit bietet, zu sich selbst zu kommen. Sein
hervorstechendstes Merkmal ist die kérperliche Schénheit: «Eine Schénheit, so ein-
zigartig, dass ihr Kontrast zu allen tibrigen schon fast ein Skandal ist.» Er ist das, was
den anderen mangelt. Schénheit bedeutet nicht bloss dusserer Reiz, sondern Einheit
von Geist, Seele und Kérper. In den verschiedenen Liebesbegegnungen offenbart
sich, dass alle Gestalten, ausser Emilia, sich zu ihrem Kérper in einem gebrochenen
Verhiltnis befinden. Leib und Geschlechtlichkeit sind tabuiert. Sie méchten iiber
ihren Kérper verfiigen, ihn besitzen und ihn niemals vollstéandig hingeben.

Die Mutter

Am augenfilligsten ist dieser Tatbestand bei Lucia, der Gattin. Wohl fiihlt sich diese
«gelangweilte Frau», mit den «ausgezehrten und leichenahnlichen Wangen», die,
«verkrampft» und unentschieden gerade wegen ihrer inneren Leere einen Hauch von
Geheimnis ausstrémt, von dem jungen Gast hingezogen. «Wie eine Mutter, die sich
der Wunden ihres Sohnes annimmt», beugt sie sich Uber die weissen Waschestiicke
des jungen Mannes, die Zeichen echter Schépfungskraft sind, und wird ergriffen von
der Sehnsucht, zu empfangen und zu schenken. Doch anstatt sich demiitig der Kraft
der Natur zu iiberlassen und sich als reife Frau bewusst zu einem Entschluss durch-
zuringen, muss sie, «will sie die Schranken ihrer Erziehung und ihrer Welt Gberwin-
den... handeln, ehe sie begreift». Von falscher Scham gepeinigt, ihr natiirliches
Verlangen heuchlerisch mit Koketterie verbramend, mehr einem Traum gehorchend
als ihrer tiefsten Natur, streift sie sich provozierend die Kleider vom Leib und gibt
sich trotzdem dem Gast nur widerstrebend, mit schlechtem Gewissen, mehr nehmend
als gebend, preis — der Geschlechtsakt wird zu keinem Liebesakt. Sie hat nicht ja
gesagt zu dem, was sie ist oder sein kdnnte. So hilft es auch nichts, wenn sie im zwei-
ten Teil sich anderen Burschen hingibt. Der Kairds (der giinstige Augenblick) ist
nicht wiederholbar, es sei denn, Lucia wiirde sich wenigstens beim armen Studenten
von Liebe ergreifen lassen. Doch es bleibt beim fliichtigen Mitleid, mit Hass ver-
mischt. «Zu Pietét, Respekt und ... Heuchelei erzogen», ist Lucia nicht fihig, sich zu

200



verschenken. Es bleiben in ihr «nichts anderes als Verhéartung, Zuriickweisung. Ein
,Nein’ gegeniiber einer Wahrheit, einer vielleicht gar erbéarmlichen, diirftigen, ver-
zweifelten Wahrheit». Von der Prostitution weg fliichtet sie wieder in den geistigen
«Uberbau», in eine dumme und bigotte Kirche, wie Pasolini sagt, in eine Kirche des
19. Jahrhunderts, wo der am Kreuz hingende Christus das Aussehen eines jungen,
ein wenig bléden und zweideutigen Seelsorgers mit blauen Augen hat: «Sie lasst
ihren mageren Korper hier an der Tir wie eine leere Hiille, die zu ihrem alten Leben
zurlickgekehrt ist.»

Die Tochter

Ahnlich misslingt die Begegnung fiir die Tochter Odetta. Sie identifiziert sich mit
dem Vater. Darum weist sie den Jungen auf dem Schulweg zuriick. Als der Gast er-
scheint, nimmt sie zuerst keine Notiz von ihm. Erst die Blicke des Vaters machen sie
auf ihn aufmerksam. Nun kann sie sich aber nicht vom Vater |6sen, obwohl er fiir sie
nur als Tochter und Kind Gultigkeit haben kann. Sie méchte den Vater und den Gast
zugleich besitzen. Sie fotografiert beide zusammen, das heisst, sie macht sich von
beiden ein eigenes Bild. Der Fotoapparat ist fiir Pasolini «das Instrument des Fa-
milien- und Vater-Kultes: Bewahrungs-Kult (im Laufe der Jahrhunderte so oft den
Jungfrauen anvertraut)». Das Foto ist ein Zeichen des Besitzes und der Verfiigung.
Wohl lachelt der Gast auch fiir sie «véterlich und mutterlich» — dem Gast haftet ja als
einer Gottheit etwas Hermaphroditisches an. Aber Odetta gibt sich ihm nicht in kraft-
voller, dionysischer Begeisterung hin, sondern «ganz starr, ganz Kérperlichkeit». Sie
ergreift von ihm eigensiichtig Besitz. Als dann im zweiten Teil der Gast nicht mehr
vorhanden ist, wihlt sie die Bilder, die sie gemacht hat, als Ersatz. Sie identifiziert
sich mit diesen, anstatt das Leben zu wihlen, das fliessend und offen ist. Sie ent-
scheidet sich fiir die hysterische Verkrampfung. Die geballte Faust driickt drast'sch
ihren Willen zum Festhalten aus.

Der Sohn

Pietro, der Sohn, begegnet dem Gast, wiahrend er Kunstdrucke betrachtet. Er méchte
nicht sich selber, sondern Kiinstler werden. Ihn driangen mehr Neugierde und dumpfe,
uneingestandene Lust zum andern, als die legitime Sehnsucht, einen wahren Freund
zu finden. Als der Gast fort ist, wird auch er nicht schopferisch. Er verdeckt sein
mangelndes Talent, fehlende Begabung und fehlenden Opferwillen, den die Kunst
nun einmal fordert, durch das Ausprobieren von Techniken, an die er selber nicht
glaubt. Er will verbliiffen, durchschaut sich jedoch verzweifelt selbst und pisst auf
seine Bilder. Sein Handeln ist die Umkehrung des schépferischen Prozesses, dessen
offenkundige Perversion. Es ist nichts anderes als Selbstzerstérung. Im Textbuch
schleudert an dieser Stelle Pasolini seine Polemik gegen die sogenannte avant-gar-
distische Jugend von heute:

«Nun ja, was tun denn die Jungen, die intelligenten,
die aus wohlsituierten Familien, andres,
als Uber Literatur und Malerei reden?»

Er wendet sich mit Zorn gegen die Hippies, die aufriihrerischen Studenten und Re-
voluzzer, die nur Ausdruck der Selbstzerstdrung der Bourgeoisie sind, nicht Zeichen
einer neuen Welt.

Der Vater

Der Vater Pietro, der sich bis dahin mit seinem Unternehmen identifiziert und dabei
offensichtlich auch die Familie vernachlissigt hat, erblickt im Gast ebenfalls keines-
wegs den Andern, den N&chsten, sondern nur sich selbst, als er noch jung war.

201



Krankheit und Alter erwecken in ihm die Sehnsucht, wieder jung zu sein und der zu
werden, der er gewesen ist. Die Wiese mit den Pappeln, Gber die er mit dem jungen
Mann geht, ist die Wiese seiner Jugend. Es ist zugleich die Wiese der Jugend Paso-
linis, indem er sie als reale Erinnerung in den Film einflocht. Mit dem Gast zusammen
wird der Vater wieder zu Paolo, der Gast zum Vater. Doch auch diese Begegnung schei-
tert. Es offenbart sich Paolo der Unwert dessen, was er in seinen langen Mannes-
jahren an sich gerafft hat. Aber auch diese Einsicht wird nicht fruchtbar. Er iiberlésst
zwar seine Fabrik den Arbeitern, doch nicht aus sozialer Uberzeugung. Er schenkt sie
ihnen nicht, bereitet sie nicht vor, fragt sie nicht nach ihrer Meinung, handelt nicht
aus sozialer Verantwortung heraus. Er ergreift die Flucht nach vorn, die Flucht ins
Nichts, «Genau wie seine Frau ist auch Paolo mit dem Leben einen Handel eingegan-
gen... und so kann seine Art und Weise, es zu verlieren, auch nur ein Handel sein,
wenn auch ein unverniinftiger und verwerflicher.»

Ebenso absurd ist seine Entbléssung auf dem Mailiander Bahnhof. Sie ist sinn- und
zwecklos, die Tat eines Verzweifelten, der zwar seine Wahrheit gefunden hat. Doch
diese Wahrheit ist das Nichts.

Die Magd

So bleibt denn noch Emilia. lhre Begegnung mit dem jungen Gast sieht anders aus.
Sie erblickt ihn, als sie den Rasen maht. Er raubt ihr das Bewusstsein. Mit ungeheurer
Kraft fiihlt sie sich von ihm angezogen. Wihrend sie den Rasenméher fiihrt, werden
ihre Bewegungen rituell. Emilia ist eine Bauerntochter. Sie stammt aus der Bassa,
den unterentwickelten Gegenden der Poebene. In ihr haben sich die urhaften Krifte
noch bewahrt. Zwar hat auch sie Hemmungen zu tUberwinden, sie fliichtet in einen
hysterischen Anfall, bevor sie sich hingibt. Dann aber gehorcht sie blind ihrem In-
stinkt, «mit miitterlichem Zartgefiihl». Auch der Gast hat ihr gegeniiber etwas eigen-
artig Beschiitzendes, fast Miitterliches, «wie eine Mutter, die ihres Kindes Unart
kennt und sie in einer Art liebevollen Wissens vorausahnt». Mit der Reinheit eines
Kindes, der Demut eines Tieres, schenkt sich Emilia wie eine Tochter, die den Vater
liebt. Schenken und geschenkt bekommen — das ist die Weise ihres Liebesaktes.
Sie findet wirklich in dem «folle identificarsi» das «immensamente nostro», ihr uner-
messliches Selbst.

Darum wird sie auch als einzige fruchtbar. Als sie wieder nach Hause — zu ihrem
Ursprung, sehr schén am Bauernhof gezeigt — zuriickkehrt, wirkt sie Wunder. Wun-
der sind fiir Pasolini Liebestaten. Da die Liebe etwas Unerkléarliches ist, stellt sie das
Volk in seiner Fantasie als Wunder dar. Natiirlich haftet dem Brennesselnessen und
der Levitatio etwas Humorvolles an; Pasolini bedauert, dass die Kritiker das nicht
gemerkt haben. Humor bedeutet aber Gefiihl der Freiheit. Emilia genligt es jedoch
nicht, weiterhin unter ihresgleichen zu leben. Sie lisst sich lebendig beerdigen. Auch
dies ein Akt der Liebe. |hre Tranen werden zu einer Wunderquelle, zu dem die Bauern
eilen (die alte Biuerin ist Pasolinis eigene Mutter), der aber auch die Arbeiter nicht
ferne stehen. Im Bauerntum ist noch die archaische Kraft vorhanden, die unterirdisch
in unserer von der Technik und Industrie beherrschten Zivilisation weiterwirkt. In-
stinkt, Harmonie mit dem Leib, Opferbereitschaft, Mitleid und Liebe — die finden
wir, nach Pasolini, nicht nur beim italienischen Bauern, sondern auch in den primiti-
ven Kulturen der Dritten Welt, in Afrika, Asien und Lateinamerika. Der Kleinbiirger
hingegen, der sich von seinem Ursprung entfernt hat, ist zum Entscheid, zur Wahl,
zur kraftvollen Tat und zur Selbsthingabe nicht fahig. Er gehért einer geopferten Ge-
sellschaft an.

Das ungefahr ist der Lehrsatz von der Parabel «Teorema», oder, um mit Léon Bloy zu
sprechen: «Erreichen, dass der Biirger verstummt, welch ein Traum!» Paul Gregor

202



	Zurück zur Poesie und Sakralität : zu "Teorema" von Pier Paolo Pasolini

