
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 6

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filme

Une femme douce (Eine zärtliche Frau) III. Für Erwachsene

Produktion: Mag Bodard, Marianne/Parc; Verleih: Starfilm; Regie: Robert Bresson,
1969; Buch: Robert Bresson, nach der Novelle «Die Sanfte» von F. M. Dostojewski;
Kamera: Georges Cloquet; Musik: Jean Wiener; Darsteller: Dominique Sanda, Guy
Frangin, Jane Lobre, Claude Ollier.

Im Alter von 62 hat Robert Bresson seinen neunten Film geschaffen. Obwohl man es
nicht anders erwartete, erstaunt doch von neuem, mit welcher Zuverlässigkeit dieser
Filmautor an der schrittweisen Entfaltung seines Werks arbeitet: In Richtung auf eine
Bereicherung seines gestalterischen Instrumentariums und auf eine Vertiefung im
Thematischen. Dafür wird ihm freilich •— weiTseine Art nicht dem allgemeinen Trend
sich fügt — beim Publikum wenig Anerkennung zuteil. Dabei bleibt Bressons
Umgang mit dem Medium Film auf seine Weise beispielhaft, was im Grunde auch jene
interessieren müsste, denen im übrigen die Geistigkeit dieses Franzosen fremd ist.
Die Idee zu seinem Film hat Bresson einmal mehr einer literarischen Vorlage
entnommen. Zeit und Ort der Handlung von Dostojewskis 1876 entstandener Novelle
«Die Sanfte» wurden verändert. Von der Konstellation der Personen und Umstände
tjaoeoen hat Bresson vieles übernommen. Und für den Ablauf des Geschehens, das
schon bei Dostojewski ein innerliches ist, lieferte ihm die Novelle einige der wichtigsten

Stichworte. Seine ganz anderen Stilmittel ermöglichen es dem Filmschöpfer
jedoch, seine Schilderung direkt durchsichtig zu machen auf das, was beim Russen
unter einer wortreichen, auch in der Kurzform noch schweifenden Sprache nur
andeutungsweise sichtbar wird. Konzentration und Stille öffnen der sinnlichen
Darstellung den Zugang zu Seelischem.
«Une femme douce» ist die Geschichte einer Ehe, die Geschichte zweier Menschen,
die miteinander nicht zurandekommen. Die äusseren Umstände werden knapp, oft
nur andeutungsweise wiedergegeben. Er ist Inhaber eines Pfandleihgeschäfts, das
er sich offenbar nach einem früheren Misserfolg oder Versagen aufgebaut hat. S i e
wirkt noch sehr jung, lebt in schwierigen, erniedrigenden Verhältnissen bei Verwandten

und versetzt die wenigen Erinnerungsstücke ihrer verstorbenen Eltern, um sich
Bücher und Schreibmaterial kaufen zu können. Von ihm gedrängt, willigt sie in die
Heirat ein, obwohl ihre Vorstellungen von Liebe und Ehe auseinandergehen. Während
er ihr gemeinsames Leben auf eine bestimmte Vorstellung von gesichertem Glück
hin organisiert, stösst sie sich alsbald an seiner Einstellung. Sie reagiert mit Trotz, er
mit Eifersucht, insbesondere als sie sich einem anderen zuzuwenden scheint. Die
zumeist wortlose gegenseitige Quälerei löst bei ihr, offensichtlich psychisch bedingt,
schwere Krankheit aus, von der sie sich bei der andauernden Spannung lange nicht
erholt. Nachdem die ersten Schritte zu einer möglichen Versöhnung erfolgt sind,
begeht sie Selbstmord.
Äusserlich auffälligstes Merkmal des neuen Films von Bresson ist die erstmalige
Verwendung der Farbe. Der Franzose hat gegenüber dem technisch ja schon seit
Jahrzehnten bereitstehenden Gestaltungsmittel öfters sein Misstrauen geäussert, weil es
in besonderer Weise zu einem falschen Realismus zu verführen drohe. Das besagt
offenbar, im Zusammenhang mit Bressons übriger Auffassung vom Film, dass die
Farbe den Blick auf das Äussere fixiere; und dass ihr Mehr an «Naturnähe» der
Reproduktion statt dem künstlerischen Ausdruck diene. Dies zu vermeiden, hat Bresson
freilich nicht zu einer verfremdenden Stilisierung gegriffen, mit der etwa Antonioni
oder auch Fellini die Farbe ihren Intentionen dienstbar gemacht haben. Vielmehr hat
er durch sorgfältige Wahl der Kulissen und Materialien versucht, den Oberflächenreiz

einzudämmen und auch die farbliche Qualität der Dinge als deren eigene Spra-
che wirksam werden zu lassen. Das Ergebnis seiner Bemühungen ist einerseits, dass

94



der Übergang zur Farbe sich in seinem Werk wie selbstverständlich vollzieht; dass
anderseits das innere Gefüge der Komposition reicher an Nuancen und Beziehungen
gerät.
Deutlicher als in früheren Werken wirkt diesmal die Präsenz des äusseren Lebens.
das besonders auffällig über den Kanal des Fernsehens in die intimsten Situationen
des Paares eindringt oder mit dem für Bresson typischen Mittel der akustischen
Suggestion in die Szene miteinbezogen wird. Vom Vorspann an ist die Grosstadt (Paris)
als Handlungsort fixiert und liefert eine für Bresson verhältnismässig vielfältige Auswahl

von Schauplätzen. Daneben kehren aber, wenngleich nicht mehr in so strenger
Ordnung, die von «Pickpocket» her bekannten Motive des Treppenhauses und der
sich öffnenden und schliessenden Türen wieder: Stationen des Durchgangs, des
Aufbruchs, die hier den Ehemann in ähnlicher Unruhe zeigen, wie seinerzeit den
Taschendieb Michel. Bresson hat, wie man schliesslich auch bei einem Vergleich der
wenigen musikalischen Akzente feststellt, insgesamt in den letzten Filmen sein
Instrumentarium an Ausdrucksmitteln behutsam, aber dauerhaft erweitert — in einer
Art Geoenbeweouno zum früheren Bestreben, die Verinnerlichung durch immer
rigoroseren Verzicht zu suchen.
Robert Bressons Filme sind stets Darstellungen der Einsamkeit gewesen, einer
Einsamkeit, die Schuld (eigene oder fremde), Leiden und Läuterung bedeutete und darum

zwar tödlich, aber nie sinnlos sein konnte. «Un femme douce» handelt von der
Einsamkeit in der Ehe. Allein steht der überlebende Gatte vor dem toten Körper seiner

Frau und versucht erinnernd zu verstehen. Es zeigt sich, dass die beiden nie
anders als einsam gewesen sind, jedes für sich. Er hat, erst gegen ihren Willen, dann als
sie sich ihm darbot, von ihr Besitz genommen — und damit ihr nicht nur sich, sondern
auch die Erfahrung ihrer selbst verweigert und sie in die Unsicherheit des Suchens
zurückgestossen. Sie konnte darum in der Liebe nur die anonyme Gleichförmigkeit
dessen erkennen, was allen Paaren, Menschen und schliesslich auch Tieren, gemeinsam

ist. Die Erniedrigung löste bei ihr Trotz aus, an dem er sich eifersüchtig und
zugleich herablassend weidete. Die Unmöglichkeit, ihm in seiner Haltung ehrlich
entgegenzukommen, trieb sie sosehr in die Isolierung, dass sie, als er selbst sich endlich

in Bewegung setzte, zwar den Willen zu einem nochmaligen Jawort, aber nicht
mehr den Glauben an einen Neubeginn fand. Ihr Selbstmord erscheint so als ein Akt
äusserster Treue.
Dass der Selbstmord am Anfang des Films steht, ist mehr als nur eine dramaturgische
Rechtfertigung der eigenwilligen Raffung und Akzentuierung des Geschehens. Der
stete Blick auf die Tote unterstellt die Erinnerung des Vorausgegangenen jener
Fatalität, die Bresson schon immer im Menschenleben gesehen hat. Damit wird zwar
nicht eine banale «Unmöglichkeit der Liebe» postuliert, aber doch das Leiden an der
Unmöglichkeit ihrer Vollendung als ihre Last gezeigt, die mit der Gegensätzlichkeit
des Strebens von Mann und Frau gegeben ist. ejW

Soukroma vichrice (Privatsturm) III.—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Filmstudio Barrandov; Verleih: Columbus; Regie: Hynek Bocan, 1968;
Buch: Vera Kalabova, H. Bocan, nach einer Novelle Vladimir Parais; Kamera: Jan
Nemecek; Musik: Wiliam Bukovy; Darsteller: Pavel Landovsky, Joseph Somr, Daniela
Koralova, Mila Myslikova und andere.

Vielleicht ist es tatsächlich so, wie die Reklame behauptet, dass dieser 1967 entstandene

Film nach dem Prager Frühling und dem sowjetischen Einmarsch in die
Tschechoslowakei nicht mehr gedreht werden könnte. Wäre er aber überhaupt noch
aktuell? Inzwischen haben die Tschechen ja gerade bewiesen, dass sie sich nicht jener
Lethargie ergeben haben, die «Privatsturm» diagnostizierte. Die Frage ist allerdings,
wen genau der heute 33jährige Hynek Bocan damals meinte: die Funktionäre, die
Kleinbürger, die Arbeiter oder alle zusammen.

95



rscVjoorv^ OONO ^JUJVÄnrN. ïUOrs d\vJvMxV cksuv H"xWvo^v\ÇxcY\x

^YJO YS^slyty x*-*v^ rwxv cur\ X^AX <\3- i YXY ^ AOJA. AKYYCN. CVV^WK.

rvxvA lC\xjrv%. ^JOcU>X> 5UVTiCV\X3j"50<je\. 10\AsBlI cKxjv Sjtxc^. \X^O~X)^3^XiV\XNA. ,\\ r\jt,v_

rxvJi >oo^\Oocn^\W>- ojtvKx^v^ixOcvJ- ^VYY\Y>u-\

'Uijcw^XocVvsYx K « \ V Y A

^Väaxn c\xa ^xxv-d. 'Ir^jrvxrv. Ö^viL >JïN-s *VloX VYYX UAeWtkUCW
O;YOV\_\\ uaÖOxx HXC;V\^\<a- (dXT> ^>'dÀ SC^UNXX^ ÖJJt CJGjjs^TVVXXN YÜ\ -

2KXX3^C% 5iAuW,oî); OYAOXXCVÀ öyuj-^X $op\a. CXXAO COLA SUeVA doo dXcxjMcNa->

(WAèk do-x C^v. v^vd&x YcptWAOVC^ d^pccY.
XicVÔt SU^JfN^r°^A-^ OXjOoôL ^XxxX^AXxd&X JsX r5C,WlYVx\A^° N=UrX°a>~



Im Mittelpunkt des Films stellt ein Fabrikangestellter in leitender Funktion, der es
sich in seinem Büro und in seinem Heim so bequem als möglich eingerichtet hat, aber
eines Tages doch den Seitensprung wagt, von dem er oft geträumt hat. Seine Frau
weiss sich in dieser unangenehmen Situation zu helfen, indem sie sich an den
Hausfreund hält, mit dem sie in Gesprächen über moderne Literatur in höhere Sphären
entschwebt. Zum Konflikt kommt es hingegen zwischen dem frischgebackenen
Liebhaber und seinem Untergebenen, einem etwas schwerfälligen Gesellen, dem er, vorerst

ohne es zu wissen, die Freundin abspenstig gemacht hat. Der junge Mann, der
seine monate- oder gar jahrelange Freizeitarbeit am zukünftigen Eigenheim plötzlich
ihres Sinnes beraubt sieht, lässt alles liegen, inszeniert makabre Anschläge auf das
Leben seines Chefs und belauert ihn tagelang in seinem Liebesnest in einem
einsamen Wochenendhaus. Doch alles geht in Minne aus: Der ungetreue Gatte kehrt zu
seiner Ehefrau zurück, und sein zum Duzfreund gewordener Arbeiter zieht mit seiner
Schönen doch noch in den Wänden ein, die er eigenhändig aufgerichtet hat.
Dieser Schluss des Films ist, so sehr es danach aussieht, kein Happy-End. Nicht
Einsicht renkt die Dinge ein, sondern bloss der stärkere Hang zur Bequemlichkeit. Die
beiden Männer — allerdings nicht nur sie — sind grotesk in der Kurzatmigkeit ihrer
Leidenschaft. «Wer hätte das für möglich gehalten .», «Du hast mich ganz
berauscht!» und «Ein fabelhafter Augenblick» begeistert sich der Funktionär bei der
ersten Begegnung mit dem Mädchen. Später verraten die gleichen Floskeln und
diejenigen, die aus seinem ehelichen Vokabular hinzugekommen sind, dass er mit seiner
Geliebten bereits dort angelangt ist, wo er mit seiner Frau seit Jahren steht. Die
Verwirklichung des Wunschtraums bringt die genaue Wiederholung der alten Routine.
Und wie dieser zweite Frühling des Älteren, so verfliegen auch die Rachegefühle des
Jüngeren. Mit dem Eifer des Sonderlings, aber im Grunde doch eher wie ein Spiel,
betreibt er die Verfolgungsjagd, und man wundert sich kaum, wenn er nach
melancholischem Zechgelage sowohl den Rivalen wie die untreue Geliebte in die Arme
schliesst. Nach kurzem (Privat-)Sturm kehrt wieder Ruhe ein.
Welcher Art diese Ruhe ist, zeigt Bocan ebenfalls mit grotesker Deutlichkeit: Monotone

Gleichförmigkeit liegt über dem Leben, das sich in Gewöhnung und Bequemlichkeit

völlig verkrustet hat. Mechanisch durchläuft es die immer gleichen Kreise im
Rhythmus der Wochen, der Jahreszeiten, der Jahre, ja sogar der Generationen. Mit
dieser Diagnose übersteigt der Film, auch wenn er locker erzählt und sich bisweilen
ins Episodische verliert, die Grenzen blosser Unterhaltung. Herausfordernd hält er
den Zuschauern, vor allem denjenigen seines eigenen Landes, das Zerrbild eines
lethargisch gewordenen Materialismus mit beschränkten Zielen vor. Dabei zeigt er
auch das sozialistische System nicht eben in vorteilhaftem Lichte. Nebenbei weist er
auf eine ökonomische Situation hin, die den Menschen sosehr im Kampf um ein kleines

Stückchen Komfort absorbiert, dass von der Freiheit zur Selbstentfaltung nicht die
Rede sein kann. Damit gibt Bocan gleichsam ein sozialistisches Gegenbild zur
westlichen Gesellschaft, die sich im Wohlstands- und Erfolgsstreben selber um diese
Freiheit zu bringen droht. Die Entfremdung des Menschen, so ist man versucht zu
sagen, kennt nicht nur eine — die kapitalistische — Spielart. ejW

Patton (Patton — Rebell in Uniform) III—IV. Für reife Erwachsene
Produktion und Verleih: Fox; Regie: Franklin J. Schaffner, 1969; Buch: Francis Ford
Coppola, Edmund H. North, nach Berichten von Ladisias Farago und Omar N. Bradley;

Musik: J. Goldsmith; Darsteller: G. C. Scott, K. Maiden, R. Münch, M. Bates, Ed
Binns u. a.
Der amerikanische Panzergeneral George S. Patton ist gewiss eine der undurchsichtigsten

und widersprüchlichsten Gestalten in der gesamten US-Militärgeschichte, ein
besessener Heeresführer zwischen einzeigängerischem Widerspruch und resignierender

Anpassung, ein despotischer Sonderling mit faszinierend-pathologischen
Zügen, cäsarischem Feldherrnstolz und soldatisch-missionarischem Tatendrang.

96



Längst zu erwarten war ein filmbiografisches Monument, seitdem es eine Reihe
legendärer Pattonbücher gibt, von denen «Ordeal and Triumph» von Ladisias Farago
und «A Soldier's Story» von Omar N. Bradley (seinem Generalsfreund) diesem Film
nun zugrunde liegen. Der Kriegsfilm «Patton» erscheint zweifellos widersprüchlicher
(in sich und seiner Wirkung), als der Mensch und Berufsoffizier Patton je gewesen
sein mag. «Die Löwen in ihren Höhlen befällt Furcht bei seinem Anblick», so lautet
der Kommentar bei Pattons Auszeichnung in Tunesien nach der die Wende bezeichnenden

Schlacht am Katharinen-Pass 1943. «Vor den Deutschen werden sie ihre
Furcht verlieren, aber ich schwöre Dir, niemals vor mir!» (Patton zu General Bradley
über alle Angehörigen seiner 7. Armee.) Eine Fülle derartiger Kernsätze erinnert
mehr an Mythensagen denn an sachlichen, spontanen Feldbericht.
Dieser Mann, so wird berichtet, stammte aus einer alten Offiziersfamilie, dichtete in
endlosen Hexametern, glaubte an Seelenwanderung, betete auf den Knien und
konnte wie ein Kutscher fluchen, las vor und zwischen den entscheidenden Schlachten

die Kommentare Cäsars und Friedrichs des Grossen und das Wüstenbrevier «Der
Tank im Angriff» von Wüstenfuchs Rommel. Er ohrfeigte einen Soldaten, der im
Trommelfeuer durchdrehte, und verlor trotz Eisenhowers persönlicher Freundschaft am
Neujahrstag 1944 deswegen das Kommando über die 7. Armee. Wie ein romantischer
Krieger des 19. Jahrhunderts beschwor er nun Gottes Willen, ihm eine Gelegenheit
zu geben, seine «Bestimmung zu erfüllen»: «. dass wir Deine Gerechtigkeit wieder
einsetzen zwischen Menschen und Völkern.» Nach einem neuen Auftrag, bei Calais
die geplante Invasion vorzutäuschen, wird er wegen russenfeindlicher Äusserungen
erneut gemassregelt, erhält dann aber den Befehl über die 3. Armee, die mit einem
unglaublich schnellen Vorstoss von der Normandie bis zur Elbe den Endspurt des
kontinentalen Krieges beginnt und entscheidet. Als er statt eines Trinkspruchs mit
den Russen seine Theorie vom Hauptfeind Bolschewismus verkündet, verliert der
höchstdekorierte Mann alle Ämter und Chancen, Feindseligkeiten mit Feind-Seligkeit
zu beheben. Doch aus der Geschichte der Karthager weiss Patton das Wort, mit dem
der Filmkommentar (als Trost oder Klage) Wahrheit und Dichtung beschliesst: «Aller
Ruhm ist vergänglich.»
Dieses Kriegs- cder Antikriegs-Spektakel wird ein sehr unterschiedliches Echo
finden. Viele werden hoffentlich den schlimmen Zwiespalt bemerken, den der Film mit
seinen gefährlichen Ansätzen von (halber) Kritik und (über alle Anfechtungen
erhabener) Selbstrechtfertigung in sich trägt. Die Skrupel, die ein Kranker auch im
Fiebertraum hat, und die Sympathie, die er in seiner Existenznot bekommt, können sich
vermischen mit Skrupellosikeit (wenn der politische Blick durch Fieber und Wahn
getrübt ist) und faszinativer, ja chauvinistisch-fanatischer Begeisterung, die im
Siegesrausch ansteckt und zum Machtrausch verführt, so dass es manch einem schwerfällt,

zwischen Existenznot (oder berechtigter Verteidigung von Lebensinteressen)
und Exzess (oder vorbeugender Aggression) noch zu unterscheiden, «Einhalt zu
gebieten». Der Film übergeht grundsätzliche moralische Fragen, doch schlimmer noch:
er macht aus Vergehen gegen Menschenwürde und Selbstbestimmung eine übergeordnete

Tugend, wo der Zweck jedes Mittel heiligt, im kleinen wie im grossen. Pattons
Rücksetzung darf der Zuschauer als tragischen Fehler der Nation empfinden, den
man nicht wieder begehen sollte, denn der General wollte durch die Ohrfeige des
demoralisierten Gl doch nur «sein Pflichtgefühl wiederherstellen, als Mensch und als
Soldat». Wie diese Wiederherstellung gelingt, zeigt der Film dann im adäquaterweise
gerafften Sturmlauf durch Europa, so dass der vorher mehr als skeptische Generalskollege

Bradley am Ende bekennen muss, dass der geohrfeigte Bursche mehr zum
Siege beigetragen hat als irgendwer. George C. Scott vermag einem solchen General,

der Vorbild und Warnung zugleich verkörpert, ein «zeitloses» Profil zu geben,
mit einem Schuss John Wayne und Curd Jürgens. Doch noch mehr haben ihm
Hannibal, Cäsar, Napoleon und Mussolini Pate gestanden. Vielleicht waren gerade sie
das Schicksal Pattons. L. Sch.

97



Medea III—IV. Für reife Erwachsene
Produktion: F. Rossellini; Verleih: Majestic; Buch und Regie: Pier Paolo Pasolini,
1969; Kamera: Ennio Guarnieri, Sergio Saivati; Darsteller: Maria Callas, Laurent
Terzieff, Massimo Girotti, Giovanni Gentile und andere.
Durch die Vermischung spezifisch literarischer Züge mit den traditionellen Elementen
des Neorealismus und einem deutlich spürbaren Hang zur dokumentarischen
Wirklichkeitsbetrachtung in seinen frühen Werken «Accatone» (1961, Fb 5/64), «Mamma
Roma» (1962) und «II Vangelo secondo Matteo» (1964, Fb 6/65) stellt der 1922 geborene

Schriftsteller und Regisseur Pier Paolo Pasolini im italienischen Film der sechziger

Jahre einen Sonderfall dar. Während die sozialkritische Aussage dieser
Frühwerke noch leicht zu erkennen ist, verliert sie bereits in dem 1968 entstandenen Film
«Teorema», den Pasolini 1965 in Form eines Lehrgedichtes konzipiert hatte, an
Deutlichkeit, eine Entwicklung, die sich auch auf dem literarischen Gebiet abzeichnet,
sind doch Frühwerke in der Regel einem Interpretationsversuch viel leichter zugänglich

als die oft manierierten Spätwerke.
Einen wichtigen Einschnitt im Schaffen des Künstlers stellt sicher der 1968 geschaffene

«Edipo Re» (Fb 12/68) dar, in dem sich Pasolini erstmals mit einem Mythos der
Antike auseinandersetzt und ihn — analog zwar zu Fellini in «Satyricon» (Fb 2/70), doch
auf eine ganz andere Weise — aus der heutigen Sicht zu deuten versucht. Die beiden
Werke miteinander zu vergleichen, wäre eine sicher reizvolle Aufgabe, die aber an
dieser Stelle aus Platzgründen nicht gelöst werden kann. Der Antike, genauer dem
griechischen Mythos, bleibt Pasolini auch in seinem neusten Film «Medea» verpflichtet,

den er im Gegensatz zu «Edipo Re» ohne modernistisch angehauchte
Rahmenhandlung inszenierte. Während er das Schicksal des ödipus mit seinem eigenen
vermischte, verzichtet er hier auf jedes Abgleiten in die Selbstbetrachtung oder gar
Selbstoffenbarung und konzentriert sich ganz und gar auf die Figur und das Schicksal

einer Frau, die zu den grossen tragischen Gestalten der Weltliteratur gehört und
sehr oft gedeutet wurde: von Euripides, mit dessen Fassung die Filmadaption eine
entfernte Ähnlichkeit aufweist, über Corneille, Grillparzer, Jahnn und Anouilh, mit
deren Heldin aber Pasolinis Medea nichts mehr gemein hat. Neben den thematischen
Abweichungen ist auch die Einstellung des Regisseurs der Titelfigur gegenüber nicht
die früherer Autoren: Nehmen sämtliche Werke der Dichtung eher für Jason und
seine Gefährten, also für das kultivierte Griechenland Partei, ist unschwer festzustellen,

dass Pasolinis Sympathie eindeutig bei Medea, bei den Kolchern, also bei einer
in unseren Augen barbarisch erscheinenden Welt liegt.
Der Film setzt in einer idyllischen Uferlandschaft ein, wo der Kentaur Chiron den
jungen Jason in die Geheimnisse des Lebens und der Natur einweiht und sowohl für
den Jungen als auch für den Zuschauer gleichsam als Moderator wirkt, der — in
gleichem Masse verfremdet wie später der Chor der Medea umgebenden Frauen —
den antiken Menschen und dessen Haltung darstellt. Er ist es auch, der Jason mit
der der Natur immanenten göttlichen Kraft konfrontiert und, später in doppelter
Gestalt wieder auftauchend, gleichsam als Bindeglied zwischen Jason und dem
rationalen Denken seiner Epoche und Umgebung fungiert. Der hier vertretene Pantheismus

gipfelt in dem Satz «nichts ist natürlich, alles ist göttlich»; doch dieser Gott
verschwindet bei zunehmendem Alter Jasons hinter der Rationalität des kultivierten
Denkens. Es tritt eine allgemeine Verunsicherung ein, die Pasolini mit der Existenz
der zivilisierten griechischen Welt begründet, einmal mehr ein Beweis für die
Wertschätzung, die der Kûnstlér der urtümlichen Welt entgegenbringt.
Einschneidend und akzentuiert wechselt das Bild über in eine Landschaft, die mit
den sanften grünen Ufern der vorherigen Szene nichts mehr gemein hat; eine völlig
andere, eine archaisch-zerklüftete Welt und eine wilde Kakophonie afro-japanischer
Klänge beherrschen Auge und Ohr. Wir werden konfrontiert mit der grausam-rituellen

Opferung eines Menschen, der zerstückelt als Segenssymbol unter die Anwesenden
verteilt wird und mit dessen Blut der karge Pflanzenwuchs gleichsam gesegnet wird,

98



ein Vorgang, der stark an die biblischen Worte «Esset mein Fleisch» erinnert. Die
Landschaft der Kolcher passt sich dem Geschehen an, alles erscheint unfertig, eine
Landschaft, der die Schöpferhand eines Gottes das letzte Gepräge noch nicht gegeben

hat. Nicht klassisch ausgewogene Schönheit bestimmen die Szenerie, sondern
eine wilde, phantastische. Das Land der Medea — wie übrigens auch das des D'dipus
— ist staubig, verbrannt von einer gleissenden Sonne; bizarr, fern aller Ordnung, ja
deformiert sind die Wohnstätten der Menschen, deren Kostüme in schrillen Farben
zur sie umgebenden ausgebleichten Landschaft erregend kontrastieren. Es sind
Barbaren mit Riten, die überirdischer Herkunft zu sein scheinen. In dieser Umgebung
von Blut, Sonne und Fels tritt Medea zum ersten Male auf, die Kamera erfasst sie
zunächst sehr zurückhaltend, voller Respekt, weicht immer wieder zurück; sie
verzichtet auf Zoom-Effekte und arbeitet mit einer solchen Ruhe, die eher den Eindruck
von Statuen als von Menschen vermittelt und die Opferung zu einer nach unabänderlichen

Regeln durchgeführten Zelebration werden lässt; der Tod ist so sehr Teil des
Lebens, so sehr Teil einer als dominant empfundenen Natur, dass ein Grauen gar
nicht aufkommt.
Nun folgt die Handlung in grossen Zügen der klassischen Sage: Jason, der plündernd
ins Land der Kolcher eingefallen ist und nichts als ein Chaos zurücklässt, gelingt es
mit Hilfe Medeas, sich des Goldenen Vlieses zu bemächtigen und nach Erfüllung
seines Auftrages mit Medea zusammen in die Heimat zu fliehen, wo er sie zu seiner
Frau macht. Nach langjähriger Ehe will er die von der kultivierten Umgebung immer
noch nicht Akzeptierte um der Königstochter Glauke willen verlassen; nun erwacht
in Medea, die jahrelang alle Diskriminierung und Ungerechtigkeit der griechischen
Herrenklasse stillschweigend ertrug, eine verzweifelte Wut; ihre Rache ist furchtbar.
Glauke stirbt zusammen mit ihrem Vater durch den Zauber eines ihr von Medea
geschenkten Hochzeitskleides, sie selbst tötet ihre zwei Kinder und kommt in den Flammen

des von ihr gelegten Brandes um. Jason bleibt allein übrig, die Verzweiflung
wird sein einziger Lebensinhalt sein. Man ist vielleicht versucht, von früheren Werken
Pasolinis auch auf «Medea» zu schliessen und diesen Film im Gesamtzusammenhang
als politische Fabel zu deuten, Medea als Personifikation einer von der westlichen
Zivilisation unberührten Welt zu verstehen, die wohl zuerst durch Verrat an der
eigenen Sache und ihr Opfer der kultivierten Welt zu Reichtum und Macht verhalf,
die aber später nur Undank, Verachtung und Untreue erntet.
Der verzweifelte Aufschrei und die alles zerstörende Revolte dieser Frau würden
zwar ins politische Konzept des marxistisch engagierten Künstlers passen, doch
müsste man bei einer solchen Annahme die Frage stellen, warum Pasolini — entgegen

der Sage —• Medea mit dem verzweifelten Schrei «Nun ist es zu spät!» auf den
Lippen in den Flammen umkommen lässt. Zweifelt Pasolini am marxistischen Dogma,
das den Endsieg der Nichtprivilegierten als letzte historische Phase vorsieht oder
möchte er «Medea» frei von politischer Aussagekraft verstanden wissen? Möchte er
den Film als einfache Parabel des Menschenschicksals sehen, der im Einssein mit
der Natur, in einer zwar grausamen, aber sakral-reinen Welt gut und unverdorben
gewesen und erst durch den Einbruch einer — wenn man auf die Moderne Bezug nehmen

wollte — technisierten, kultivierten Gesellschaft zu Hass, Rache und Auflehnung
fähig geworden ist? — Sicher hat der Film seine Bedeutung, seinen tieferen Sinn,
sicher spielt er zwei völlig voneinander verschiedene Welten gegeneinander aus,
doch gibt er uns keinen schlüssigen Beweis für die eine oder andere Theorie.

«Medea» ist kein Film der rezitierten Verse, er ist kein Film der Sprache, sondern
beruht so sehr auf dem Bild (das Pasolini in einzelnen Szenen zu monumentaler
Grösse steigert), dass der Künstler über weite Strecken auf das Wort verzichten
kann. Trotzdem hat das Werk als Ganzes im Vergleich mit früheren Filmen des
Italieners einiges an stilistischer Geschlossenheit verloren, die Längen werden besonders

im zweiten Teil deutlich spürbar und haben zur Folge, dass der Spannungsbogen
teilweise unterbrochen wird und der Film dadurch an Effektivität verliert.

99



Eine bemerkenswerte Überraschung stellt das Filmdebüt des ehemaligen Opernstars
Maria Callas dar, die ihre Rolle der Medea so akzentuiert und subtil angeht, dass
man beinahe meinen möchte, diese sei einzig und allein für sie geschrieben worden.
Ihre etwas harten Gesichtszüge geben der Figur der Medea eine herbe Schönheit,
die durch die Gestik noch verstärkt wird. bl.

Alice's Restaurant (Alices Restaurant ist keine Kneipe)
II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Florin, A. Penn; Verleih: Unartisco; Regie: Arthur Penn, 1969; Buch:
A. Penn, Venable Herndon, nach Arlo Guthries Ballade «The Alice's Restaurant
Massacre»; Kamera: Michael Nebbia; Musik: A. Guthrie, Jonie Mitchell; Darsteller:
A. Guthrie, Pat Quinn, James Broderick, Michael McClanathan, Geoff Outlaw, Tina
Chen, Pete Seeger und andere.
«Alice's Restaurant» von Arthur Penn, der sich mit der Verfilmung von «Bonnie and
Clyde» (Fb 3/68) auch in Europa einen Namen gemacht hat, ist vorläufig letzter in
einer Reihe von Filmen, die sich mit dem erstarrten amerikanischen «way of life»
auseinandersetzen — vergleiche dazu «Midnight Cowboy» (Fb 3/70), «Easy Rider»
(Fb 4/70) und «Zabriskie Point» (Fb 5/70). Die hier geschilderte Geschichte hat sich
tatsächlich zugetragen und beruht auf der im «talking-blues»-Stil vorgetragenen
Ballade «The Alice's Restaurant Massacre», die den jungen Folksänger Arlo Guthrie
innert kurzer Zeit zu einem neuen Idol der freiheitsdurstigen und antimilitärisch
eingestellten Jugend werden Hess. Arlo, der sich im Film selbst darstellt, schildert darin
seine Erlebnisse in der kommune-ähnlichen «Grossfamilie» von Alice und Ray, die
eine ausgediente Kirche in ein Restaurant und Absteigequartier für ihre Gesinnungsfreunde

umgebaut haben. Kernpunkte des Films sind die Inhaftierung Arlos wegen
«gröblicher Verunreinigung öffentlichen Grundes», die ihm Handschellen, einen
Gefängnisaufenthalt und eine Busse eintragen, sowie die erniedrigenden, jeder
Menschenachtung spottenden Szenen in einem militärischen Musterungsbüro, das er,
eben dieser Busse wegen, als Krimineller gestempelt und daher «des Dienstes in der
amerikanischen Armee unwürdig» verlässf. Die Rückkehr zu Alice bringt ihm nicht
den ersehnten Frieden, stirbt doch Shelly, ein Gruppenmitglied, an einer Überdosis
Heroin, bald danach auch sein kranker Vater; in der Gruppe selbst beginnen sich
mehr und mehr Individualisierungstendenzen abzuzeichnen, das gemeinschaftliche
Leben wird zur Qual, unterdrückte Aggressionen werden frei; und die ganze Gruppe
zerstreut sich in alle Winde, optisch erkennbar in der sehr dichten, sehr schönen und
direkten Szene am Grabe des toten Shelly, die zu den Höhepunkten des Films
gehört; zurück bleibt Alice: «Ich bin eine Hündin mit zu vielen Jungen, ich kann sie nicht
mehr ernähren.»
Mit grosser Liebe zum Detail versucht Penn einerseits ein Porträt des unprätentiösen
und sympathischen Komponisten, Sänger und Hippy Arlo Guthrie, andererseits das
einer Jugend zu zeichnen, die «on the road» ist, die sich der Eingliederung in eine in
ihren Augen als repressiv und inhuman erscheinende Gesellschaft durch ein unstetes
Wanderleben widersetzt und in einer Art irrationaler Zivilisationsflucht einer neuen,
wilden Romantik anhängt, deren Hauptkennzeichen Drogenkonsum, Motorradkult und
die Liebe zu musikalisch artikuliertem Protest sind. Während aber beispielsweise in
«Easy Rider» oder «Medium Cool» der Konflikt zwischen Aussenseiter und etabliertem

Bürger in aller Härte und Kompromisslosigkeit geschildert wird, nimmt ihm Penn
jede Spitze, das Furchtbare erscheint harmlos, verniedlicht, ja, man hat das Gefühl,
die Hippies würden sich im Verlauf des Filmes mehr und mehr verbürgerlichen. Die
Szene im Musterungsbüro wird zur vom Zuschauer genussreich konsumierten Farce
in Slapstick-Manier, die Verhaftung Guthries — eigentliches Symbol willkürlicher
Gewaltanwendung —• vermittelt durch ihre Übersteigerung den Eindruck eines
gutmütigen Spiels, und einige der Liebesszenen muss man ganz einfach als Kitsch be-

(Schluss siehe 3. Umschlagseite unten)

100



6. Kaderkurs für Filmarbeit und Medienerziehung
vom 12. bis 18. Juli 1970, im Lehrerseminar, Rickenbach-Schwyz. — Veranstaltet von
der Katholischen Arbeitsgemeinschaft für filmkulturelle Bestrebungen

Sonntag, 12. Juli
16.00 Medienerziehung —

anders gesehen;
Referat und Diskussion

20.00 Gesellige Runde.

Montag, 13. Juli
Vormittag: Die Bedeutung der Informa¬

tion in unserer Zeit und Gesellschaft;

Gruppenarbeit anhand
vervielfältigter Texte; Besprechung

der Ergebnisse.
Nachmittag/Abend: «Der moderne Film

in der Medienerziehung» I.

Dienstag, 14. Juli
Vormittag: Vom Ereignis zur Nachricht

— in der Zeitung
— im Radio
— im Fernsehen;
Referat, Vorführungen,
Übungen in Gruppen.

Nachmittag/Abend: «Der moderne Film
in der Medienerziehung» II.

Mittwoch, 15. Juli
Vormittag: Die erweiterte Information:

— Kommentar / Bericht /
Reportage / Glosse

— Fotos / Karikaturen /
grafische Darstellungen

— Umfragen / Interviews /
Diskussionen;

Gruppenarbeit anhand von Beispielen;
Besprechung der Ergebnisse
Nachmittag: «Der moderne Film in der

Medienerziehung» III.
Abend: Gesellige Runde.

Donnerstag, 16. Juli
Vormittag: Werden wir richtig infor¬

miert? Möglichkeiten und Grenzen

der Manipulation;
Referat, Vorführungen, Gruppenarbeiten,

Besprechung der
Ergebnisse.

Nachmittag/Abend: «Der moderne Film
in der Medienerziehung» IV.

Freitag, 17. Juli
Vormittag: Möglichkeiten, Grenzen und

Aufgaben der wesentlichen
Informationsträger: Presse, Radio,
Fernsehen;
Kurzreferate von Journalisten,
Radio- und Fernsehschaffenden;
Diskussion

Nachmittag/Abend: «Der moderne Film
in der Medienerziehung» V.

Samstag, 18. Juli
Vormittag: Umrisse einer künftigen «In¬

formations-Pädagogik».

Kursleitung:
Josef Feusi und Alfons Croci.

Kurskosten: Fr. 150.— (für Pension, Anteil

an den Kurskosten, zwei Autobustransfers

ab Bahnhof Schwyz). Der
Betrag ist gleichzeitig mit der Anmeldung
zu überweisen auf das Postcheckkonto
60-166 des Generalsekretariates SKVV,
Luzern.

Anmeldungen sind zu richten (bis
spätestens 15. Juni 1970) an das
Generalsekretariat SKVV, Habsburgerstr. 44,
6002 Luzern, Telefon (041) 23 56 45. —
Platzzahl beschränkt.

(Schluss von S. 100)

zeichnen. Die einstmals blühende Bewegung ist endgültig tot, und ihre Verfechter
haben sich in diesem Film zusammengefunden, ihr Begräbnis zu feiern. Durch die
Wahl hölzern und klischeehaft agierender Schauspieler wird dieser Eindruck noch
verstärkt, der von ihnen beherrschte Mittelteil des Werks zerstört das, was die effektvollen

Bilder zu Beginn und am Schluss, insbesondere aber die Einstellungen mit
dem sich äusserst gelöst und überzeugend ehrlich gebenden Arlo schufen: Das Bild
eines durch die Musik sich selbst suchenden Jugendlichen, der stellvertretend für
eine ganze Generation steht. Was als Studie zu einem soziologischen Problem
gedacht war, wurde — leider, muss man sagen — zu einem über weite Strecken
verkitschten Denkmal einer sehr kurzlebigen Subkultur. bl.



Robert Bresson
über die Beziehung der Bilder im Film

Der Film soll sich nicht durch einzelne
Bilder ausdrücken, sondern durch die
Beziehungen der Bilder zueinander, was
keineswegs dasselbe ist. Auch ein Maler
drückt sich nicht durch Farben aus,
sondern durch Beziehungen von Farben
zueinander. Ein Blau ist für sich selbst
ein Blau, aber wenn es neben einem Grün
steht oder einem Rot oder einem Gelb,
ist es nicht mehr dasselbe Blau; es ändert
sich. Man muss dahin kommen, dass ein
Film mit den Beziehungen der Bilder spielt;
hier ist ein Bild, daneben ein anderes,
das Beziehungswerte hat, das heisst, das
erste Bild ist allein neutral, und plötzlich,
neben ein anderes gestellt, vibriert es und

gewinnt plötzlich Leben, und dieses Leben
ist nicht so sehr das der Fabel, der Figuren,
als das des Films. Film entsteht in dem
Moment, in dem das Bild anfängt zu leben.


	Filme

