
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 6

Artikel: Massenmedien und Kirche : die unbewältigte Gegenwart

Autor: Eichenberger, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964531

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964531
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Filmberater»-Leserumfrage

Sehr geehrte Leserinnen und Leser,

in der Mitte dieser Nummer (im Kurzbesprechungs-Teil) finden Sie einen Fragebogen
beigeheftet, zu dessen Beantwortung wir Sie herzlich einladen.
Die Entwicklung schreitet im Bereich der Massenmedien besonders rasch voran und
schafft bei den Konsumenten veränderte Bedürfnisse, die keine Medienzeitschrift
ausser acht lassen darf, wenn sie ihrer Aufgabe gerecht werden will.
Um den «Filmberater» besser auf die praktischen Bedürfnisse unserer Leserschaft
abstimmen zu können, bitten wir um Ihre Mithilfe, indem wir Sie um möglichst viele
Meinungsäusserungen ersuchen.
Die nachstehenden Überlegungen von P. Ambros Eichenberger, dem neuen Leiter
des Filmbüros, sowie der Fragebogen selbst vermitteln Ihnen einige Anhaltspunkte
über eine neue Konzeption unserer Arbeit und der Zeitschrift. Weitere Hinweise zur
Umfrage finden Sie in der Einleitung des Fragebogens.
Wir bitten Sie höflich, den Fragebogen auszufüllen, herauszulösen und bis spätestens
Ende Juni 1970 an die Redaktion zurückzusenden. Sie sollten sich diese Gelegenheit
zur aktiven Mitwirkung an der Neugestaltung des «Filmberaters» nicht entgehen
lassen.

Freundlich grüsst Sie Franz Ulrich, Redaktor

Massenmedien und Kirche: Die unhewältigte Gegenwart

Versuch einer Standortbestimmung

Vorbemerkung der Redaktion: Die folgenden Fragen wurden von zwei der kirchlichen
Massenmedienarbeit weder beruflich noch ehrenamtlich verpflichteten Journalisten
P. A. Eichenberger im Zusammenhang mit der Übernahme der Leitung des
Filmbüros und dem Beginn seiner theologischen Mitarbeit bei der Arbeitsstelle SKVV
Radio/Fernsehen gestellt. Zusammen mit den Antworten kommen sie einer
kritischen Standortbestimmung gleich, die etwas von der Neuorientierung und von den
Aufgaben, aber auch von den Spannungen kirchlicher Massenmedienarbeit heute
verrät, welche durch die grossen technischen, kulturellen und moralischen
Veränderungen in unserer Gegenwartsgesellschaft entstanden sind. Wir hoffen, im
Laufe der nächsten Monate auf das eine oder andere dieser wichtigen Probleme
näher zurückzukommen.

Von der Abwehrreaktion zur Kommunikationstheologie

Frage: Die katholische Filmberatungsstelle, deren Leitung Sie übernommen haben,
ist bekannt geworden durch die Beurteilung von Filmen, die in Kinos unserer Städte
und Dörfer liefen. Der «Filmberater» rühmt sich, die älteste filmkulturelle Zeitschrift
der Schweiz zu sein. Ein neues Werk zum Thema Massenmedien und Kirche
beginnt jedoch mit dem Satz: «Die Tragweite der Probleme, die durch die
publizistischen Medien aufgeworfen sind, wird in der Kirche noch nicht von Ferne
erkannt.» Wie reimt sich das zusammen?

Antwort: Ich nehme an, die Frage sei als Herausforderung an die kirchliche
Filmarbeit und an die Massenmedienarbeit ganz allgemein zu verstehen. Was das Filmbüro

und den «Filmberater» betrifft, wäre gerechtigkeitshalber darauf hinzuweisen,
dass sie sich nie ausschliesslich als Filmbewertungsorgane verstanden haben. Vor
ailem in früheren Jahren sind fruchtbare Impulse in Richtung Medienerziehung, Film-

85



politik und Filmproduktion — es sei etwa an die Gründung der «Gesellschaft christlicher

Film zur Förderung des Film- und Fernsehschaffens» erinnert — von dieser
Stelle ausgegangen. Dass die Amtskirche als Ganzes in den Anfängen ihrer
Auseinandersetzung mit dem Film diese vor allem als Warnungsdienst und als Pflicht zur
Zensur verstand, lässt sich ehrlicherweise nicht bestreiten. «Vigilanti Cura», der
Titel der ersten Filmenzyklika (1936) ist bezeichnend für diese Abwehrreaktion, die
allerdings im Zusammenhang mit den kulturellen und moralischen Wertkategorien
der damaligen Zeit gesehen werden muss. Seit 1936 hat sich auf dem Sektor
Massenkommunikation in technischer, sozialer, ästhetischer und moralischer Hinsicht eine
ungeheure Entwicklung und ein tiefgehender Wandel angebahnt. Der erste Kuss in
Grossaufnahme, den May Irvin und John C. Rice im Film «The widow Jones» im Jahre
1896 miteinander tauschten, hat damals wahre Protest- und Kontestationsstürme
ausgelöst. Und es war doch nur ein Kuss, ist man heute versucht zu denken. Man hat
Mühe, Antonioni mit seinem «Zabriskie Point» und andere mehr in diese Zeit zurück
zu projizieren
1929 hat sich das Fernsehen dem Film hinzugesellt. Jetzt stehen die Kassetten für
das Heimkino vor der Tür .und am Himmel kreisen die Satelliten. Die Frage heisst:
Hat die Kirche rasch genug auf diese neue Situation und auf diese Entwicklungen
reagiert oder ist sie ihr davongelaufen? — Optimisten verweisen auf das Konzilsdekret

über die sozialen Kommunikationsmittel, das am 4. Dezember 1965 von den
Vätern in Rom verabschiedet worden ist. Ist der Optimismus berechtigt allein
deswegen, weil ein solches offizielles Dokument existiert? Dass der Inhalt niemanden
befriedigt, ist inzwischen einem grösseren Publikum bekannt geworden. Und doch
stehen ein paar grundlegende und hochaktuelle Sätze darin. Zum Beispiel: «Dem
Rundfunk und Fernsehen kommt eine besondere Bedeutung dadurch zu, dass sie die
Grenzen und Hindernisse zwischen den Nationen überwinden, die Menschen an die
Ereignisse fast der ganzen Welt unmittelbar heranführen .» (96).
Von diesen Perspektiven her Messe sich eine Kommunikationstheorie und, in der
Vertiefung davon, eine Kommunikationstheologie aufbauen. Erst wenn solche
Vorhaben als unabweisbar erkannt worden sind, wird sich die Kirche allmählich der
Tragweite dieser neuen gesellschaftlichen Verbindungsmittel bewusst.

Befasst sich die Kirche zurecht mit den Massenmedien?

Frage: Ist das aber nicht vielmehr eine Aufgabe des Staates, statt der Kirche, sich
so intensiv mit der Kommunikationsforschung und mit den Kommunikationsmitteln
zu befassen? Wenn die Kirche sich um die Massenmedien kümmert, dann geht es ihr
doch in erster Linie darum, sie zielstrebig für ihre eigenen Zwecke einzuspannen?

Antwort: Diese Frage verdiente sehr aufmerksam behandelt zu werden. Zwei Dinge
müssten mitberücksichtigt werden. Erstens ist auf den Öffentlichkeitscharakter der
christlichen Botschaft hinzuweisen. Diese Botschaft ist vom Evangelium her «an die
Völker» gerichtet und nicht an einen Privatclub von Ausnahmemenschen. Der grösst-
mögliche Raum von Öffentlichkeit wird aber heute durch die gesellschaftlichen
Kommunikationsmittel hergestellt. Sie bieten also der Kirche eine besonders willkommene

Möglichkeit zur Mission. Das ist der Stellenwert, wie er den Massenmedien von
der kirchlichen Seite her in den allermeisten Fällen zugebilligt wird. Noch auf der
Konferenz des Weltkirchenrates in Uppsala wurde das Verhältnis von Kirche und
Massenmedien so gesehen. Die Geschäfte wurden unter dem Stichwort Mission
abgewickelt. Von diesem missionarischen Anspruch her ist nun allerdings nicht der
andere abzuleiten, nämlich, dass die unter der Kontrolle der pluralistischen Gesellschaft

stehenden Massenmedien sich von sich aus diesem Anspruch zur Verfügung
zu stellen hätten. Die christlichen Kirchen müssen sich damit abfinden und haben sich
auch bereits teilweise damit abgefunden, dass ihre Stimme höchstens als eine neben
andern im pluralistischen Chor der Meinungen berücksichtigt werden kann, vorausgesetzt

natürlich, dass dieser Chor wirklich auf demokratische Weise funktioniert.
Dazu käme nun eine zweite, ebenso wichtige Betrachtungsweise, die von der
Eigengesetzlichkeit der Medien selbst ausgeht und diese als Mittel weltweiter Information

86



und Kommunikation versteht, sie in ihrer Funktion erkennt, die darin besteht, zu der
sich bildenden Weltgesellschaft einen wesentlichen Beitrag zu leisten. Diesen —
schmerzlichen — Werdeprozess in Richtung «eine Welt» mitzuverfolgen und zu
fördern, gehört doch wohl zu den faszinierendsten Aspekten unserer Gegenwart.
Obwohl diese Einheit bis jetzt vielfach negativ in Erscheinung tritt, müssen die
Kommunikationsmittel immer mehr in ihren Möglichkeiten gesehen werden, einen positiven
Beitrag für eine Weltkultur und eine Weltgesellschaft zu leisten. Das ist ihre immanente

Ethik. Hat sie nichts mit Theologie, Eschatologie, Kirche und Christentum zu
tun?

Zum Problem der Religion im Film

Frage: Haben religiöse Filme zum Beispiel die Religion, die sie zeigten, einfach
nochmals — besser, eindrücklicher, unverschämt oder verzerrt — wiedergegeben?
Haben sie das religiöse Bewusstsein gefördert oder gar verändert?

Antwort: Die Frage nach dem religiösen Film und seinen Wirkungen ist nicht einfach
zu beantworten. Die Schwierigkeiten fangen schon mit der Begriffsbestimmung an.
Was ist überhaupt ein religiöser Film? Für die einen genügt es, die Oberammergauer
Passionsspiele vierfarbig zu reproduzieren und zu rezipieren, damit die religiösen
Gefühle befriedigt sind. Andere vertreten die Ansicht, ein Film sei in dem Masse
religiös, wie er die etablierte Kirche, das Grossbürgertum, das Kleinbürgertum und
das Christentum in Frage stellt. «Der Blasphem», hat Pasolini neuerdings gemeint,
«ist wie alle, die fluchen, sehr religiös.» Das mag fromme Gemüter in Verwirrung
bringen. Neben und nach der literarischen und philosophischen, gibt es jetzt auch
eine filmische Religionskritik (s. auch Fb 4 und 5/70). Religiöse Folklore und
Fehlformen religiöser Praxis werden schonungslos entlarvt. In vielen Fällen ist das ja
auch recht telegen und fotogen! Manchmal sogar tatsächlich religiös!
Man müsste bei einer Begriffsbestimmung negativ vorgehen: Religiöse Filme sind
nicht, was uns in den meisten Fällen aus Hollywood oder anderswoher als solche
angeboten werden. Religiöse Filme sind seltener! Es genügt nicht, die Leinwand mit
Nonnen zu bevölkern! Aber es ist möglich, religiöse Wirklichkeit mit den Mitteln des
Filmes anzudeuten. Dreyer, Bresson, der junge Fellini, Bergman, Antonioni und
andere haben es versucht oder unbewusst getan. Ist es ihnen gelungen, so dass
religiöses Bewusstsein gefördert oder verändert wurde? Von den erwähnten Regisseuren

hat man gesagt, dass sie für die Christen eine ähnliche Aufgabe erfüllten, wie
verschiedene Propheten des Alten Testamentes für das Volk Israel. Also: Anstoss
zur Umkehr, zur Bewusstseinsveränderung, zur Metanoia. Warum sollte dieser
Anstoss nicht durch ein bewegtes Bild vermittelt werden können, ohne dass dadurch
diese filmischen Religionskritiker christlich vereinnahmt werden müssten?

Nicht moralische Verschwörung, sondern sachgerechte Auseinandersetzung

Frage: Was versprechen Sie sich davon, wenn protestantische und katholische Fachleute

zusammen einen Film anschauen und beurteilen?

Antwort: Ein solches «Arrangement» ist vielversprechend. Nicht wegen der Befürchtung,

es könnte zu einer Art gemeinsamer moralischer Verschwörung kommen mit
anschliessendem Appell an das «gesunde Volksempfinden» in der Art, wie das der
amerikanische Vizepräsident besorgt. Der Urteilsbildungsprozess und die Wahrheitsfindung

dieser zwei Fachleute, die sich — laut Frage — die Mühe nehmen, den Film
anzuschauen bevor sie darüber ein Urteil abgeben und eine Kritik schreiben, dürfte
sich auf ähnliche Weise vollziehen wie das bei anderen Sterblichen auch geschieht:
Formanalyse, Aussagenanalyse, Symbolanalyse, Tendenzanalyse usw. Das sind in
erster Linie filmimmanente Kriterien, die kein seriöser Filmbewerter ausser acht
lassen darf, und möge er noch so katholisch oder protestantisch sein! Moral, sogar die
katholische, hat immer etwas mit Sachgerechtigkeit — für unverwüstliche Metaphysi-
ker sogar mit Seinsgerechtigkeit — zu tun.

87



Die Tatsache, dass die beiden supponierten Fachleute zugleich weltanschaulich
engagierte, im gegebenen Fall christlich orientierte Filmkritiker sind, dürfte und
müsste dazu irgendwie in Erscheinung treten: Durch die Courage, eigene und fremde
ideologische Standpunkte aufzubrechen, solche zu entlarven, auch wenn sie sich
«antiideologisch» tarnen und modischen und opportunistischen Trends Widerstand
zu leisten, vor allem dort, wo unter dem Deckmantel eines falsch verstandenen
Freiheitsbegriffs die kritische Auseinandersetzung, das sachliche, gegenseitig informierende

und korrigierende Gespräch unterdrückt zu werden droht; durch Weitblick,
das heisst die Fähigkeit, einen Film auch von seinen kultursoziologischen und geistigen

Zusammenhängen her zu sehen und zu deuten. Niemandem wird entqehen können,

wie sehr die Protestbewegung in Frankreich oder Deutschland beispielsweise
die Filmproduktion der letzten zwei Jahre beeinflusst hat. Film ist eben doch mehr
als Film! Vielleicht sind wir eben daran, dieses neue Bewusstsein zu entwickeln.
Zu dieser Frage Messen sich auch ökumenische Randbemerkungen machen. Mein
Standpunkt: Protestantische und katholische Fachleute sollten nicht nur miteinander
Filme anschauen und bewerten. Sie sollten sie auch miteinander verleihen und
produzieren! Auf dem Sektor Massenmedien kann ökumenische Zusammenarbeit nur
noch Uneinsichtigen problematisch sein. Wie mag sich ein Konkurrenzkampf
zwischen Christen noch ausnehmen, wenn amerikanische und russische und vielleicht
bald japanische und chinesische Fernsehsender direkte Konkurrenten sind?

Planung und Koordinierung der verkündigenden Sendungen in Radio und Fernsehen

Frage: Neben der Leitung des Filmbüros sind Sie auch noch als theologischer Berater

der Arbeitsstelle SKVV für Radio/Fernsehen angestellt. Worin besteht diese
theologische Mitarbeit?

Antwort: Film und Fernsehen wachsen immer mehr ineinander. Es gibt zum Beispiel
bereits eine ganze Reihe von Filmen, die nicht mehr im Kino, sondern im Fernsehen
starten. Die Mitarbeit bei der Arbeitsstelle Radio/Fernsehen soll eine bessere Planung
und Koordinierung der Anstrengungen und Initiativen in die Wege leiten. Worin sie
im einzelnen besteht, muss sich aus der Praxis heraus erst noch ergeben. Allgemein
wurde der Aufgabenbereich folgendermassen umschrieben: Grundsätzliche
Überlegungen zur bisherigen Praxis der verkündigenden Sendungen am schweizerischen
Fernsehen (Wort zum Sonntag, Gottesdienstübertragungen); Planung und Vorarbeiten

auf der Linie der Produktion für religiöse Sendungen und Sendegefässe;
Kontakte mit den zuständigen Stellen der Sendeanstalten.

Anstatt Zersplitterung, Koordination der Kräfte

Frage: Im deutschsprachigen Gebiet der Schweiz sind in den letzten Jahren neben
dem Filmbüro und der Arbeitsstelle SKVV Radio/Fernsehen andere Institutionen
entstanden, die sich von einem katholischen, bzw. christlichen Blickwinkel her mit
Film und Massenmedienkunde befassen. Es gibt zum Beispiel die «Arbeitsgemeinschaft

für filmkulturelle Bestrebungen», die «Gesellschaft christlicher Film», die
katholischen Filmkreise usw. Wie weit ist diese Arbeit koordiniert?

Antwort: Wenn ich offen reden darf: Diese vielseitigen Bemühungen sind schlecht,
zum Teil gar nicht koordiniert. Der gegenwärtige Zustand der Zersplitterung der
Kräfte ist nicht mehr verantwortbar. «Strukturreformen» drängen sich gebieterisch
auf, wenn rationell und wirksam gearbeitet werden soll. Das setzt bei den bestehenden

Organisationen die Bereitschaft zu einer Funktionsuntersuchung und einer
kritischen Standortbestimmung voraus.
Der zweite Schritt würde wohl in der Gründung einer Art «publizistischen Dachverbandes»

bestehen. Was auf dem Gebiet der Katechese oder der Ökumene in den
letzten Jahren möglich wurde, Arbeitsteilung, Koordination, Gründung von
entsprechenden Zentren, sollte endlich auch auf dem Sektor der sozialen Kommunikations-

88



mittel verwirklicht werden können. Mit Zustimmung der Filmkommission und im
Einverständnis mit der kürzlich gegründeten Radio- und Fernsehkommission wurde der
schweizerischen Pastoralplanung bereits eine Eingabe eingereicht mit der Bitte, von
einem zukunftsorientierten Gesamtkonzept der kirchlichen Aufgaben her, ein Organi-
gramm erarbeiten zu lassen, das eine bessere Übersicht, klarere Kompetenzen und
nicht zuletzt auch eine normalere Finanzpolitik ermöglicht. Bis jetzt wird die Hauptlast

vom Fastenopfer getragen. Es wäre zu überlegen, ob nicht, angesichts der
Wichtigkeit der Aufgabe und angesichts der hohen Unkosten, mit denen diese Arbeit
verbunden ist — man denke etwa an bescheidene Möglichkeiten zur Produktion — ein
Teil davon auf dem Weg der regulären Steuergelder eingezogen werden müsste.
Was die Koordinationsbestrebungen anbetrifft, so ist noch zu erwähnen, dass solche
heute natürlich weit über den Rahmen der deutschen Schweiz hinausgehen müssen.
Dass mindestens europäisch, wenn nicht global zu planen wäre, sei trotz der
Fernsehsatelliten hier nur am Rand vermerkt.

Vordringliche Aufgaben

Frage: Was gibt es neben diesen Koordinierungsaufgaben für weitere praktische
Massnahmen, die als vordringlich anzusehen sind.

Antwort: Sie sprechen von praktischen Massnahmen: Sofern eine gute Theorie auch
dazu gehört, würde ich sagen: Es ist vordringlich, die Grundlagenforschung der
Kommunikation in der Gesellschaft von heute und morgen (Wirkungsforschung,
Tendenzforschung, Kulturpolitik usw.) viel ernsthafter anzugehen. Die Bemühungen des
journalistischen Seminars der Universität Freiburg in dieser Richtung sind zum Beispiel
voll zu unterstützen und weiter auszubauen. Weiter ist dem Ausbildungsproblem
grosse Aufmerksamkeit zu schenken. Die Generation der «seif made man», zu der
alle auf diesem Gebiet tätigen mehr oder weniger gehören, muss von einer Generation

von «Professionals» abgelöst werden. Überhaupt wäre eine grössere Aktivität
von unten, von der jüngeren Generation her, in der kirchlichen Massenmedienarbeit
sehr begrüssenswert. Seit Jahren oder Jahrzehnten sind dort noch die gleichen Leute
tätig, die sich in die Pionierzeit durch ihren Einsatz wertvolle Verdienste erworben
haben. Nachwuchskräfte wurden gar nicht oder zu wenig beigezogen. Dann muss die
Arbeit aus einer prospektiveren Haltung heraus geleistet werden, wenn wir von der
technischen Entwicklung etwa auf dem Gebiet der audiovisuellen Mittel und der
Multimedien-Erziehung nicht einfach überrannt werden wollen. Das mögen alles
andere als praktische Massnahmen sein. Es sind nichtsdestotrotz die Voraussetzungen
dazu, dass die richtigen praktischen Massnahmen gesehen und ergriffen werden
können. A. Eichenberger

AJF-Weekend: Der Film in der freien Jugendarbeit. Am 20./21. Juni findet im Musegg-
schulhaus in Luzern, veranstaltet von der Schweizerischen Arbeitsgemeinschaft
Jugend und Film (AJF), ein Wochenendkurs statt mit dem Titel «Der Film in der freien
Jugendarbeit». Geleitet wird das Weekend von Dr. Günther Vogg (München), Walter
Ritter und Edi Hödel. Jedermann ist dazu eingeladen. Die AJF versucht mit dieser
Veranstaltung, die spezifischen Probleme der Filmarbeit in der freien Jugendgrupoe,
also im Gegensatz zur schulischen Filmerziehung, zu behandeln. Das Weekend
besteht aus einem Grundsatzreferat, zwei Erfahrungsberichten, Diskussionen und
praktischer Arbeit. Gearbeitet wird mit den langen Filmen «Herbst der Gammler» von
Peter Fleischmann und «A Taste of Honey» von Tony Richardson sowie neuen
Kurzfilmen. — Ausführliche Programme sind erhältlich beim Sekretariat der AJF,
Seefeldstrasse 8, 8022 Zürich, Telefon (051) 32 72 44.

89


	Massenmedien und Kirche : die unbewältigte Gegenwart

