Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 5

Artikel: Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film [Schluss]
Autor: Schlappner, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964528

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Neuerungen im Filmbiiro

Technische und wirtschaftliche Entwicklung schreiten im Bereich der Kommunika-
tionsmedien rasch voran, Sie verdndern das Angebot an Information, Belehrung und
Unterhaltung und schaffen auch auf seiten der Empfanger neue Situationen. Dem
muss sich die Arbeit, wie sie im «Filmberater» und vom Filmbiiro des Volksvereins
Uberhaupt geleistet wird, anpassen. Es gilt, neue Mdglichkeiten fruchtbar zu machen
und verdnderte Bediirfnisse zu beriicksichtigen. Letztere sollen nicht ohne Mithilfe
unserer Leser bestimmt werden; eine Umfrage ist in Vorbereitung, fiir die wir schon
jetzt um moéglichst viele Meinungséusserungen bitten.
Neue Aufgaben rufen nach neuen Kraften. Seit einiger Zeit hatte Franz Ulrich allein
die Stelle des Filmbiiro-Leiters und des Redaktors unserer Zeitschrift versehen. Nun-
mehr hat es uns die Unterstiitzung des Fastenopfers — dem dafiir auch an dieser
Stelle gedankt sei — erméglicht, die Arbeitslast wieder aufzuteilen. Seit 1. Mai 1970
liegt die Leitung des Filmbiiros in den Handen von P. Ambros Eichenberger, wihrend
Franz Ulrich weiterhin fiir den «Filmberater» verantwortlich zeichnet. P. Eichenber-
ger, der dem Orden der Dominikaner angehort, ist in der kirchlichen und sonstigen
Medien-Arbeit kein Unbekannter. Wahrend seiner langjahrigen Téatigkeit als Mittel-
schulseelsorger hat er in seinem eigenen Wirkungsbereich, in der Filmkommission
des Volksvereins, aber auch in neutralen Institutionen Erfahrungen vor allem mit
dem Film gesammelt. Im vergangenen Jahr gab ihm eine zehnmonatige Studienreise
rund um die Welt Gelegenheit, Eindriicke nicht nur Uber die soziale Entwicklung, son-
dern auch tiber die Lage im Sektor Massenkommunikation zu sammeln.
P. Eichenberger wird sich allerdings nicht ausschliesslich der Filmarbeit widmen. Er
steht zugleich der Arbeitsstelle fiir Radio und Fernsehen des Volksvereins als theo-
logischer Mitarbeiter zur Seite. Darin liegt fiir uns einerseits eine Beschrinkung, die
auch in Zukunft unsere Arbeitsbasis im Verhéltnis zu den anfallenden Aufgaben
schmal bleiben ldsst. Anderseits wird aber mit dieser Doppelstellung von P. Eichen-
berger auch eine erfreuliche und notwendige Entwicklung eingeleitet: Die Zusam-
menarbeit zwischen Filmbiiro und Arbeitsstelle fiir Radio und Fernsehen, die in den
kommenden Monaten weiter verbessert werden soll. Damit soll nicht nur eine un-
umginglich gewordene Konzentration der Kréfte erreicht werden. Vielmehr geht es
gerade hier auch darum, der eingangs erwdhnten Entwicklung Rechnung zu tragen,
die immer mehr zu Uberschneidungen zwischen den verschiedenen Medien, etwa
zwischen Film und Fernsehen, fiihrt. — Allen in der kirchlichen Medienarbeit Stehen-
den, vor allem aber dem neuen Leiter des Filmbiiros, wiinscht die Filmkommission
des Volksvereins fiir ihre Tatigkeit guten Erfolg.

Edgar Wettstein

Prasident der Filmkommission SKVV

Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film
(Fortsetzung und Schluss)

Roberto Rossellini

Das Interesse an ihm ist eindeutig in den Hintergrund getreten, und zwar vor allem
wohl deshalb, weil dem religiésen Film, sei er biblisch oder hagiographisch, kateche-
tisch oder dokumentarisch-kulturell, eine Konzeption mangelt, die der dialogischen
Situation gerecht wiirde, in welcher wir uns heute befinden. Der nur apologetisch
konzipierte religiése Film kann keine Antwort mehr geben auf die Frage nach Gott
und damit auch keine verbindliche Antwort mehr auf die Frage, wie sich der Mensch

65



in der Welt zu verstehen habe. Antworten kénnen nicht einfach mehr angeboten wer-
den: Wert und Rang, kiinstlerisch wie intellektuell, hat daher nur noch oder héchstens
der religiose Problemfilm. Dieser kann fruchtbar sein: wie fruchtbar, machen etwa
zwei so gegensdtzliche Filme wie Roberto Rossellinis «Francesco — giullare di Dio»
(Fb 6/51) und Pier Paolo Pasolinis «ll vangelo secondo Matteo» (Fb 6/65) deutlich.
Der eine beschwort die Gestalt des Heiligen herauf als Inbild der strahlenden Ge-
wissheit einer christlichen Gemeinschaft, als das Beispiel eines Lebens, das voll-
bracht ist in der unbedingten Hingabe an das evangelische Gebot der Liebe — der
andere begreift die Gestalt Christi, indem er die biblischen Geschehnisse in siid-
italienische Landschaften transponiert, mit zwingender Konkretheit und physischer
Préasenz als die eines Sozialrevolutionérs, dessen Wunder Aspekte eines Realitits-
verstindnisses sind, das von utopischer Hoffnung durchtréankt ist und fiir das darum
das Eingreifen Gottes als Garant dieser Hoffnung erscheint. Beide Filme, so gegen-
sétzlich sie sind — der eine gepragt von der Hinneigung zu katholischer Mystik, der
andere bestimmt durch die Vorstellung der marxistischen Utopie — 6ffnen sich in
einem dialogischen Verhéltnis zum Betrachter hin, der die Frage stellt, wie er sich in
der Welt zu begreifen und wie er in ihr sein Leben sinnvoll zu bewiltigen habe. Bei-
den ist, wiewohl in unterschiedlichen Graden und in verschiedener Blickrichtung,
auch Religionskritik eingeschrieben.

Roberto Rossellini, den heute schon fast Vergessenen, unter diesem Gesichtspunkt
zu wirdigen, ist gewiss nicht ohne Gewinn. Rossellini, der sich nie geweigert hat,
sich als ein Produkt des christlichen Milieus zu verstehen, als ein Katholik, weil Ita-
liener, hat wohl kaum einen Film gedreht, der nicht immanent religiés akzentuiert
gewesen wire: religios akzentuiert, jedoch zugleich kritisch gegentiber der Religion,
insofern diese sich darstellt als das wahre Gewand der christlichen Offenbarung.
Gegen die Religion als die organisierte Glaubenstibung hat er die Frommigkeit des
Franziskus gestellt, diese verstanden als die Liebe des Leidenden zum Leidenden,
als die Barmherzigkeit, welche die Macht ist, die Gleichgiiltigkeit der menschlichen
Gesellschaft aufzuheben und zu tberwinden. Die Ehrung des Bruders im Menschen,
fur welche Rossellini die Gestalt des heiligen Franz als beispielgebend aufgegriffen
hat, durchdringt sein gesamtes Werk — wohl eher intuitiv erfasst, als intellektuell
bewiltigt, jedoch als Grundzug unverkennbar. lhr ist, so scheint mir, immanent die
Kritik an jeglicher Art von ldeologie, also auch an der Religion, soweit diese blosse
Weltanschauung und damit Apparat zur Herstellung und Ordnung der Beziehung zu
Gott und in Konsequenz Apparat zur Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen Ord-
nung ist. Am deutlichsten wird Rossellinis Ideologiekritik in «Europa 51» (Fb 4/63),
jienem Film, dessen Heldin eine Frau ist, die sich nach dem von ihr verschuldeten Tod
ihres Kindes zur Heiligen berufen fiihlt und deshalb fir irrsinnig erklart wird. Ros-
sellinis Kritik richtet sich nach zwei Seiten: die Befolgung des evangelischen Liebes-
gebotes ist die grossere Revolution als jede rationale Organisation der Gesellschaft,
die das irdische Paradies erschaffen will, aber sie ist auch, als die starke anarchische
Kraft des Herzens, der Widersacher einer sich selbst als christlich verstehenden
Gesellschaft, deren Prinzip die Ordnung ist. «<Europa 51» stehe als Beispiel fiir jene
Gruppe von Filmen, die zum Thema die anarchische Kraft des Christentums haben,
und die, indem sie die Tragddie der individuell gelebten Liebesbotschaft in der Welt
darstellen, immer auch Kritik an der gesellschaftlich und kirchlich organisierten
Religiositit implizieren; Kritik vor allem an der Kirche als einer Institution der Ord-
nung und der Bewahrung. Es sind Filme, die, von der Heilslehre ausgehend, dartun,
dass wir der Welt immer nur in dem Masse angehdren, als wir gegen sie aufbegeh-
ren. Religionskritisch sind diese Filme gewiss insofern erheblich, als sie sich gegen
die Leitung und Kanalisierung der Frommigkeit und des Glaubens wenden.

Thematische Religionskritik im Film

Dass es mit der Welt keine Verstandigung gibt, ist das Thema auch einer anderen
Gruppe von Filmen, die in bezeichnender Weise indessen stilistisch gepragt sind und

66



die Rolle der Verwirklichung eines Manifests spielen. Es sind die Filme der Surreali-
sten, die als Provokationen angelegt sind und das Vertrauen in die etablierte und
rationale Wirklichkeit erschiittern sollen. Die Auflehnung gegen die Welt dussert sich
als Provokation und als Blasphemie, und in diese wie in jene sind alle Krifte der
Ordnung — Kirche und Familie, Polizei und Armee — einbezogen. Die Kritik, ge-
tragen von einer traumhaft assoziierenden Fantasie, welche die Wirklichkeit in ihrem
paradoxalen Charakter aufzeigt, kehrt sich gegen alle Institutionen der Autoritat und
verbindet sich mit einem alles schleissenden Willen zur Aggression, fiir welche das
Prinzip des «amour fou» als Rechtfertigung dient: das Prinzip jener «absoluten
Liebe», der Leidenschaft, die den Menschen aus allen Fesseln sprengt und jede
Konvention verneint, einer Liebesleidenschaft, die, indem sie die Schranken des
sozialen wie des rationalen Bewusstseins abbricht, als die sékularisierte Form der
anarchischen Kraft der christlichen Liebesbotschaft erscheinen mag. Hier vermi-
schen sich, was Religion und Kirche betrifft, antiklerikale Polemik und der Wille zur
Befreiung des Menschen, welcher das Niveau in der Regel hinaushebt iiber das
blosse Pamphlet.

In diesem Zusammenhang wird deshalb von Luis Bufiuel die Rede sein miissen, von
seinem «L’age d'or» (1930) und dessen Weiterwirken in den spéteren Filmen des
Spaniers; aber auch von Jean Vigo, dem Franzosen, dessen Filme, vor allem «Zéro
de conduite» (1933), obgleich sie dem Stil des «poetischen Realismus» verhaftet
sind, in ihrer Art die Aggression der Surrealisten fortsetzen. «Zéro de conduite» han-
delt vom Aufbegehren der Zdglinge eines strengen und konservativ gefiihrten Inter-
nats gegen die Diktatur ihrer Erzieher, die verknorkste Kleinbiirger, Biirokraten und
Sadisten sind. Auch Jean Vigo stellt Befreiung dar, mit dem Mittel der Poesie und der
Satire, die, so genau darin das Element der dokumentarischen Milieuschilderung er-
kennbar ist, ihre Abkunft von der Doktrin der Surrealisten, dass die Kunst, also auch
der Film, ein systematisches «dérangement» aller Sinne zu sein habe, nicht verleug-
nen kann. Mit der Irrealitdt der Fabel verbindet sich in «Zéro de conduite» deshalb
eine sehr konkrete Angriffsrichtung: das Ziel der Attacke ist das biirgerliche Erzie-
hungssystem, das ins Lécherliche gezogen wird. Von der tiefen Bitterkeit des Hu-
mors ist keine der Instanzen der Autoritiat ausgenommen, weder Polizei noch Schule
noch Kirche. So ist «Zéro de conduite», obgleich ein realistischer Film des Dekors,
nicht weit weg von «L’age d’or».

Luis Buiiuel

Dieser Film nun, 1930 abgeschlossen, repréasentativ vielleicht wie kein anderer fir
die Religionskritik des Surrealismus, ist der Ausgangspunkt, von welchem her das
Werk von Luis Bunuel gerade unter dem Aspekt des kritischen Verhaltnisses zur Re-
ligion und zum Glauben zu betrachten ist. Im Werk von Luis Bufiuel wird Religions-
kritik Uberhaupt zum eigentlichen Thema. Es ist umfanglich und setzt aus verschie-
denen Richtungen zu dieser Kritik an. Es gibt kaum einen Film aus seiner Hand, der
sich nicht als ein Vehikel des Skandals verstande; aber einige sind dieses Vehikel
doch in besonderem Mass, und in jedem von ihnen erscheint die Gestalt Christi un-
mittelbar oder mittelbar. «Nazarin» (Fb 3/68) und «Viridiana» (Fb 4 und 5/62), Bufiuels
beide Meisterwerke der reifen, das heisst zur endgiltigen Formulierung des Weltver-
haltens und des Weltverstandnisses gelangten Mannesjahre des Kiinstlers, bezeugen
mit Evidenz, dass dieser <homme révolté», dieser intellektuelle und kiinstlerische Re-
bell, im Atheismus seine Sicherheit und seine Ruhe gefunden hat — jene Sicherheit,
die ihn befidhigt hat, in der «Voie lactée» (Fb 6 und 7/69) humorvoll, namlich in der
Form eines Schelmenromans, Distanz zu gewinnen. Insofern zeigt uns die «Milch-
strasse» einen neuen, man mochte sagen, abgeklarten Bufiuel; aber die Basis ist
erstellt. Die Basis, von welcher aus er den Weg zur Revolution beschreitet, der Re-
volution gegen die bestehende Gesellschaftsordnung, als deren Zwangsmittel vor
allem die christliche Religion erscheint. Das Christentum wird in fast allen seinen

67



Filmen seit dem frithen «L’dge d'or» angeklagt als ein weltumspannendes Unterneh-
men, das die Bediirfnisse der Menschen und der Vélker nach dem Wunderbaren miss-
braucht und ausbeutet, um so eine bestimmte soziale und moralische Ordnung um
jeden Preis aufrechtzuerhalten — eine Ordnung, in welcher die Mehrheit der Men-
schen ausgebeutet wird.

Bufiuel ist also Revolutionir, aber er ist es nicht so sehr in einem politisch-ideologi-
schen Betracht als vielmehr in einem kiinstlerisch-intellektuellen Sinn. Er ist, anders
ausgedriickt, kein Marxist, der sich als solcher deklariert; er ist vielmehr der Surrea-
list, der die Unterdriickung des Menschen durch eine religionsgebundene und bir-
gerliche Gesellschaft kiinstlerisch gestaltet und deutet und der die Befreiung erken-
nen will in der Absage an den Glauben, an jegliche Metaphysik. Durch diese Absage
wird der Weg frei zur Selbstverwirklichung, vollziehe sich diese nun, wie «Viridiana»
vermuten ldsst, in der Hingabe an die Leidenschaft der Liebe — eines «amour fou» —
oder, wie «Nazarin» deutlich macht, in der Hingabe an die Neuordnung der Gesell-
schaft durch das rationalistisch-politische Prinzip, dass der Mensch sein Schicksal
in die eigenen Hande zu nehmen habe: das Prinzip der Hoffnung, das in der politi-
schen Soldaritiat besteht. Natiirlich ist unverkennbar, dass zwischen dem Marxismus
und dem Surrealismus Beriihrungspunkte, mehr: |dentitaten vorhanden sind. Der we-
sentlichste Beriihrungspunkt ist wohl der, dass sowohl der Marxist wie der Surrealist
die Theorie der Entfremdung des Menschen von sich selbst durch die religionsgebun-
dene, das heisst biirgerliche Gesellschaft, also ausbeuterische Gesellschaft, und die
Theorie der neuen Menschwerdung durch die Anderung, den Umsturz, den Abbau
der bestehenden gesellschaftlichen Ordnung hochhalten.

«Nazarin»

Die Entfremdung des Menschen, das ist in der Tat das zentrale Thema von Bufiuel in
allen seinen Filmen seit «Un chien andalou», «La terre sans pain» und «L’age d’or»
und seither. Nazario, der mexikanische Priester in «Nazarin», ist ein Beispiel von
hoher kiinstlerischer Strahlkraft fur diesen mithsamen Prozess der Selbstwerdung.
Nazario hat seinen Glauben, und er Ubt ihn streng, buchstiblich aus, ist masslos in
seiner Anstrengung, ein heiligméssiges Leben des Guttuns zu fithren. Sein Wille, ein
guter Mensch zu sein, sein ihm von Gott geschenktes und Gott daher verpflichtetes
Leben zu heiligen in der Caritas, tragt ihm nichts als Verfolgung ein, und unter dem
Drang dieser Verfolgung verliert er seinen Glauben. Er wird er selber in dem Augen-
blick, da er entdeckt, dass die Befolgung dessen, was die heiligen Biicher vorschrei-
ben, was der Glaube lehrt, nur Ungliick mit sich bringt, nur das Leiden in der Welt
verschlimmert, verewigt; er wird er selber in dem Augenblick, da er, seines Glaubens
an das eminent christliche Anliegen der Rettung und der Heilung der eigenen Seele
und der Seelen der anderen verlustig gegangen, erféhrt, das nicht die Caritas die
Welt heilen kann, sondern nur die Solidaritét, In diesem Bekenntnis zur Solidaritat
zeichnet sich die Ideologie des politisch-sozialen Revolutionirs ab, zu dem — ist zu
vermuten — Nazario wird.

Der Name Nazario hat fiir Bufiuel einen guten Klang, denn Nazario, der so zum Anti-
poden von Christus wird, ist ein ehrlicher Mann in seinem Herzen und seinem Geist;
fern dieser Ehrlichkeit aber ist Christus selbst, der fiir Bufiuel das Paradigma (das
giiltigste und bisher am schwersten Ausrottbare), fur alle Verdunkelung des Lebens,
fur Metaphysik, Mystizismus und religiosen Glauben wird, das Paradigma fiir die Ver-
gewaltigung eines Menschseins, das aus autonomer Kraft, ohne die Kriicken der Re-
ligion, bestehen sollte.

Mit der Apotheose des Kampfes gegen die Religion, also eines Kampfes um die
Freiheit, endete ja schon «L'age d’or», dieses kiinstlerische Meisterstiick des filmi-
schen Surrealismus, in welchem die Union von Sibel und Monstranz, von Kolonisa-
tion, Ausbeutung und Psalmodieren, von Unterdriickung und Hypokrisie sarkastisch
gefeiert und blasphemisch entlarvt wird: Am Schluss des Films, zum Ton eines un-

68



unterbrochenen Trommelwirbels und nachdem der Held alle Symbole der Sklaverei
aus dem Fenster geworfen hat, als einer, der einen letzten endgiiltigen Anlauf zur
Revolte nimmt, treten aus einem einsamen Turm, der das Chéateau de Selligny des
Marquis de Sade ist, die vier «Uberlebenden» der bestialischsten Orgie, die je aus-
getragen worden ist. Unter ihnen als erster der «Herzog von Blangis» mit Schnurr-
bart und Kinnbart, gekleidet in der Art, wie die Juden es waren zur Zeit Christi. Der
Herzog von Blangis ist unverkennbar Christus gleichgesetzt, der also auftritt als der
vollkommene Heuchler, unter dessen Gesicht und Gewand der Frémmigkeit sich die
verworfenste Ausschweifung verbirgt: Ein Kreuz, an dem die Haare des Hypokryten
hangen, von Schnee tiberdeckt und vom Wind umgetrieben, das ist das Schlussbild
des Films.

«Viridiana»

Wie in «L'age d’or» wird auch in «Viridiana» Christus die zentrale Figur des Schlus-
ses, das heisst auch in «Viridiana» hat jene Absage ihren Hohepunkt in der Blasphe-
mie gegen die Person von Jesus. Die Bettler und Lumpen, welche Viridiana unter die
Fittiche ihrer in einem freien, nicht mehr klosterlich gebundenen Nonnentum und
einer individuellen Caritas genommen hat, brechen, als ihre Herrin und deren Vetter
ausser Haus sind, in das Schloss ein, pliindern Kiiche und Keller und setzen sich zu
einem wiisten Fest in den grossen Saal. Diese Orgie, musikalisch begleitet von Han-
dels «Halleluja», ist eine Persiflage auf das Abendmahl, formal bezogen auf die Dar-
stellung des Abendmahls durch Leonardo da Vinci; die Persiflage auf das letzte Zu-
sammensein Christi mit seinen Jiingern, nur dass auch Frauen dabei sind, und dass
des Judas Verrat, begangen von einem Aussétzigen, der Verrat des Nebenbuhlers
ist. Der Verrat vollendet sich im Mord an dem unter den Bettlern, der in der Travestie
als Jesus erscheint, am Blinden.

Der Blinde kommt in der kiinstlerischen Mythologie Bufuels nicht nur in «Viridiana»
vor, vielmehr immer wieder als der Bose iiberhaupt, als der antipathische Bose; der,
weil er nicht sehen kann, alle beneidet, selbst die Tauben, die doch wenigstens
Augen haben zum Sehen, und alles erdenklich Widrige tut, um sich fiir seinen kér-
perlichen Mangel zu réchen; und der das Bose eben tut mit einer Miene der Sanft-
mut, zu welcher die Blindheit seiner Augen das Antlitz verniedlicht. Doch die Miene
der Sanftmut ist Maske, das Gesicht der vollkommenen Hypokrisie, der biirgerlichen
Sentimentalitat, der christlichen Frommigkeit, das Gesicht dessen, der das Para-
digma der erlogenen Liebe und die geistliche wie moralische Rechtfertigung aller
gesellschaftlichen und politischen Unterdriickung ist.

Solcherart wiederholt sich am Schluss von «Viridiana» das Bild Christi aus «L'age
d'or». Es ist ein wildes, ein wiistes, blasphemisches Bild, herausgeschleudert aus
tiefster Abneigung, die vielleicht weniger konstitutionell ist, als vielmehr der Aus-
druck sowohl persénlichen Leidens als auch einer ideologischen Fixierung, die kiinst-
lerisch in den Formen des Surrealismus zur Provokation fithrt. Bufiuel hat, so habe
ich angedeutet, Distanz gefunden, und aus ihr vor allem, wiewoh| noch aus anderen
Motiven, erklart sich das ganz andere Christusbild in der «Voie lactée».

«La voie lactée»

Dieser Film ist ein Film der theologischen Disputationen. Die Wallfahrt nach San-
tiago de Compostela, auf welcher zwei Stromer unterwegs sind, wird zu einer Wall-
fahrt durch die christlichen Lehren und Irrlehren. In Bildsequenzen, die trotz der for-
malen Klarheit immer auch einen unauflésbaren Rest von Poesie haben, werden die
christlichen Ideen abgehandelt und gegeneinander in Diskussion gebracht: Gottes-
beweise und deren Widerlegung, der freie Wille und dessen Leugnung, die Haresien
und die Dogmen, die Ketzerverhére und die Sakramente, die Sexualitdt (de Sade,

69



der also auch hier wiederersteht). Und alle diese theologischen Diskussionen, zu
denen bald ein Bild, bald ein Wort assoziativ hinfiihrt, kreisen um Jesus. Die zentrale
Gestalt ist nunmehr ein Jesus, den Buifiuel in seiner alltaglichen Existenz zeigt: als
einen unbekimmerten jungen Mann, der scherzend ernst wird und der mit seinen
Aposteln, einer liebenswiirdigen Bande von langhaarigen Stromern, durch die Lande
zieht und gerne tafelt und der, als ware er ein Vorldufer von Marx, das Gleichnis vom
schlechten Verwalter erzahlt; und, wie die Heilung zweier Blinder meint, Wunder
vollbringt, die auch ungeschehen sein kénnten. Die Wanderung auf dem Jakobsweg
nach Santiago de Compostela ist eine Wallfahrt durch die Jahrhunderte, Epochen
und Personen; ldeen und Argumente stehen unvermittelt nebeneinander, gehen in-
einander uber.

In dieser offenen und doch so prézis assoziierenden Form ist das Erbe des Surrealis-
mus lebendig. Man macht eine Reise durch Raum und Zeit mit, eingesponnen in die
traumhafte Poesie, mit der sie vorgetragen wird. Diese offene Form entspricht auch
der Offenheit der theologischen Diskussion, und die Abenteuerlichkeit, die den Weg
der beiden Clochards aus Paris kennzeichnet, hat schliesslich die Art eines pikares-
ken Romans, wie er fiir den Spanier Bufiuel literarisch als Tradition vertraut ist.

Es stellt sich natirlich die Frage der Blasphemie. Das Erstaunliche ist, dass die
«Milchstrasse» keineswegs blasphemisch wirkt. Der Grund liegt im Humor, er liegt
auch darin, dass Bufiuel, so genau er von seinem Atheismus her den «Jakobsweg» als
einen Irrweg aufzeigt, diesen Irrweg als einen tief humanen darstellt. Als den Irrweg
einer komischen wie tragischen Suche nach dem Absoluten, den teilnehmend zu me-
ditieren die geistige und geistliche Lust eines zur Luziditat gereiften Atheisten ist,
der zu wissen meint, dass es fiir den Menschen keinen archimedischen Punkt ausser-
halb seiner selbst gibt. Daher fehlt, so offenkundig es um Glaubensdinge geht, dem
Film jede Metaphysik. Das Christentum, genauer der Katholizismus als eine Form des
Christentums, wird so fiir Buiiuel zum intellektuell und &sthetisch reichen und faszi-
nierenden Gleichnis fiir diese menschliche Suche. Und dieses Gleichnis war das
Christentum fiir ihn immer. So dass sich die Frage stellt, ob er in seinem Atheismus
so beruhigt wirklich ist.

Das Besondere an Bufiuels Werk besteht zweifellos darin, dass dieser Kiinstler wie
kaum ein anderer von den Problemen des Glaubens und damit auch von den Pro-
blemen der Theologie gefesselt ist. Als Kiinstler, aber gewiss nicht als Denker, leistet
Bufiuel in seiner Art einen unschitzbaren Beitrag an die Religionskritik und dariiber
hinaus an die Theologie; er redet theologisch mit, wie das ja Uberhaupt ein Kenn-
zeichen des modernen Atheismus ist, dass er von den theologischen Fragen stiandig
heimgesucht ist; redet freilich nicht mehr wie einst in «L’age d’or» von der Position
der pamphletiaren Negation des Glaubens aus, sondern von einem Atheismus her, der
eine eigene Position geworden ist. Von einem Atheismus her allerdings, der anders
als der konventionelle, wie er unseren Alltag durchtrankt, theologisch reflektiert.

Allgemeiner indessen wird Bufiuel im Blick auf die Religionskritik zu sehen sein als
Teilhaber an dem in unseren Tagen breit ausgefidcherten gesellschaftskritischen Film-
schaffen. Religionskritik und Gesellschaftskritik gehen bei ihm Hand in Hand, jene
entwickelt sich in wesentlichen Momenten aus dem sozialen Aggressionswillen, der
sein Werk durchgehend auszeichnet. Vom gesellschaftskritischen Film, wie es ihn
gibt, seit der Film erkannt worden ist als ein Medium der Reflexion iiber unsere Ver-
haltnisse, kann in allen seinen Auspriagungen an dieser Stelle naturlich nicht die Rede
sein.

Seinen in vielerlei Aspekten variierenden Beitrag an die Religionskritik wird-man in-
dessen generell festhalten miissen. Es wird auch nicht unstatthaft sein, die Genese
eines Teils der Religionskritik im Film oder einer bestimmt gepragten Religionskritik
in einem ursidchlichen und prinzipiellen Zusammenhang mit der Gesellschaftskritik
zu erkldren. Wo immer von dieser Position aus, welche auch deren ideologische Fun-
dierung sein mdge, die Instanzen der Autoritdt angegriffen werden, zielt der Angriff
auch auf die Kirche als Institution und als Sachwalterin der Religion. Das Spektrum

70



dieser Kritik freilich ist breit, und es ware im Rahmen einer Uberschau, wie sie hier
versucht wird, aussichtslos, es im Einzelnen zu bezeichnen. Im Mittelpunkt dieser
Kritik steht, das lasst sich zweifellos tibereinstimmend feststellen, die Auffassung,
dass mit dem Ende der Religion auch ihr Versagen konstatiert werden muss.

Pier Paolo Pasolini

Von ihrem Versagen geht, in seiner Art, auch Pier Paolo Pasolini aus. Beispielhaft
konstatiert der ltaliener dieses Versagen in «Teorema» (Fb 6/69), der, wie schon «l|
vangelo secondo Matteo» (Fb 6/65), aber auch wie alle seine anderen Filme, meta-
phorischen Charakter hat und in der Verschlisselung einer am Sakralen gebildeten
Sprache ein Wirklichkeitsverstdndnis aufzeigt, das ausgerichtet ist auf die utopische
Hoffnung; im gottlichen Eingreifen konkretisiert sich diese Hoffnung. «Teoreman»,
von der Heimsuchung einer biirgerlichen Familie durch einen gottlichen Jiingling
meditierend, ist die mittels Deduktion zur Anschauung und Einsehbarkeit gebrachte
Konkretisierung des Satzes, dass der Glaube Berge versetzt. Dabei geht es nicht
um Glauben in christlichem Geiste. Pasolinis Religiositit, selbst wenn sie sich bi-
blischer Sitze des Evangeliums bedient, selbst wenn sie sich in den soziologischen
und kultischen Formen des Katholizismus #dussert, die das religiése Lebensgefiihl
eines Italieners prigen und seine persénliche Kultur iiber die Absage an die Kirch-
lichkeit hinaus bestimmen — diese Religiositit ist ein numinos beschaffener Huma-
nismus: eine Mythologie, so méchte man sagen, des Glaubens an die Verédnderlich-
keit des Menschen; zu ihr gehdrt das Gottliche, gehort ein Gott, der konsequenter-
weise vor allem charismatischen Charakter hat.

«Teorema»

Pasolini demonstriert diese Verinderbarkeit an den Schicksalen der Angehdrigen
dieser Familie, die ohne Mdglichkeit eines Widerstands der Gegenwart des «gott-
lichen» Jiinglings ausgeliefert sind. Des Jiinglings, der Gott ist (ein Gott, sicher nicht
der des Evangeliums), und der in ihnen allen, Frauen wie Mannern, Liebe erweckt und
ihnen Liebe schenkt, im ganz und gar kdrperlichen Sinn. Man wird also sagen diirfen,
dass Pasolinis politisches und soziales Weltbild in seinem Fundament marxistisch
ist, in seiner Selbstdarstellung aber von sakraler Gebarde und einer Religiositit, die
sinnfdllig macht, dass die totale Selbstentdusserung des Menschen der unabding-
bare Wert ist, der schliesslich zur Verdnderung, das heisst zur Revolution fiihrt.
Wertet man «Teorema» auf seinen gedanklichen Gehalt hin, so wird man die Symbiose
zu analysieren haben, die in diesem Werk Marx und Freud eingegangen sind. Freud-
sche Perspektive wird greifbar darin, dass Pasolini seine These der Verédnderbarkeit
im Gleichnis der Befreiung und Erfiillung des Sexus exemplifiziert; die Perspektive
Marxens darin, dass er als konstituierendes Element dieser Veranderbarkeit zugleich
die Methode des Klassenkampfes freilegt.

Diese Grundhaltung von «Teorema» wird man nun aber zweifellos in doppelter Weise,
gegensitzlich namlich, interpretieren k&nnen. Man wird — erstens — fragen kénnen,
ob Pasolini die Wichtigkeit Gottes in seiner Abwesenheit vorstellt: durch seine Ab-
wesenheit (nach dem Abschied von der Familie) spricht sich dann seine Notwendig-
keit aus. In diesem Falle zeigt Pasolini, wie Gott, als Gast empfangen, die Mitglieder
der Familie, sie alle nacheinander in Besitz nehmend — sie heimsuchend —, alle zu
sich selber fiihrt, sie alle sich selbst erst entdecken ldsst; in der Meditation des
Fleisches sich entdecken ladsst, die sie so lange gliucklich macht, als Gott sie be-
sucht; danach verlieren sie den «Kopf» und werden ungliicklich. Man wird aber auch
umgekehrt interpretieren kénnen, dass die Gegenwart des Gastes die Familie schan-
det und jeden von ihr fiir sein Gliick unerreichbar macht, alle aber, als er geht, in
ihrer Bestimmung zuriicklasst, ihrem Heil oder ihrer Verdammnis: Der Wahn des

7



Dienstméddchens wiirde dann wirklich Heiligkeit; die Existenz des Vaters, des von
seinem Reichtum wie von seinen Kleidern entbléssten Mannes, die der Selbstent-
sagung, gleichnishaft im Gang durch die Wiiste und im Schrei, der einzig noch Kom-
munikation vermittelt (der Schrei der letzten Verlassenheit vor Gott); die Mutter
wiirde ihren Komfort, nachdem sie ihn im Geschlecht gesucht hat, kiinftig im Gebet
suchen (nicht den Glauben, sondern die Selbsttduschung davon); der Sohn bliebe
von den Halluzinationen einer selbststichtigen, sinnentleerten Kunst umgetrieben;
die Tochter wiirde in der DAmmerung von Korper und Seele verwesen.

In jedem Fall ist es Pasolini méglich, durch die Schicksale der Heimgesuchten sein
Bewusstsein von der Welt auszudriicken: In der Mutter die Riickkehr, nach einer
Phase der Selbsterkenntnis, in die Abgestorbenheit des biirgerlich beruhigten Ge-
wissens; im Vater die L8sung der sozialen Probleme, der Probleme von Arbeit und
Eigentum; im Sohn die Auffassung von den Funktionen der Kunst und der Kiritik,
deren eine in der authentischen Berufung, deren andere in der Fahigkeit besteht,
eine Schopfung danach zu beurteilen, wie sie die Schemen bricht. Die wichtigste
Figur indessen ist die Magd: Sie verkdrpert die Sehnsucht nach der Erde, mit der sie
sich vereinigt, indem sie sich lebendig begraben lasst, und aus welcher das Wunder
der Tréne quillt. Das heisst: Die Erde wird fruchtbar, die Odnis (die Wiiste des Va-
ters) wandelt sich in Frucht. Pasolini gestaltet in dieser Figur, die als Kontrast zu der
des Vaters zu begreifen ist, den Mythos von der Verdnderung der Welt, die, so po-
litisch sie gemeint ist — und die Magd symbolisiert das Subproletariat, von dem die
Rettung kommen soll —, bei ihm die Geste des Sakralen hat.

Was an Pasolinis filmischem Werk und in allen seinen Ausserungen vielleicht am
schwersten verstéandlich erscheint, ist die Art, wie er seine Neigung zum Marxismus
mit einer ausgesprochen religiésen Grundhaltung verbindet. Zeigt sich darin ein
innerer Konflikt? Pasolini selbst streitet einen solchen Konflikt ab. Er sieht darin
keinen Konflikt, jedenfalls nicht, wenn wir den Marxismus und das Christentum als
das betrachten, was beide — nach seiner Auffassung — urspriinglich waren und nicht
bloss das, was aus ihnen im Laufe der Jahre und infolge des menschlichen Bestre-
bens geworden ist, die Geschichte den eigenen Bediirfnissen anzupassen. «lch be-
trachte mich als Marxisten im urspriinglichen Sinn, und ich sehe keinen Zwiespalt
zwischen dieser Weltanschauung und der christlichen Auffassung von der Liebe. Das
Problem liegt viel eher darin, dass die Kirche in der heutigen Welt nicht mehr christ-
lich im urspriinglichen Sinn genannt werden kann.» Fir Pasolini schliesst eine athe-
istische Weltanschauung die Achtung von der Religion nicht aus. Zudem ist fiir ihn
eine atheistische Weltanschauung nicht die einzige, die innerhalb des Marxismus
méglich ist, Sobald man sich iiber die wahre Natur der Wechselbeziehungen zwi-
schen den verschiedenen sich bekampfenden ldeologien unserer Gesellschaftsord-
nung klar wird — so sagt er —, erkennt man, dass der grosse Feind Christi nicht der
kommunistische Materialismus ist, sondern der biirgerliche Materialismus — das
geht aus «Teorema» deutlich hervor.

Pasolinis Filme, soweit sie dieser religiosen Fragestellung verpflichtet sind, und
diese Fragestellung ist in ihnen zentral, setzen kiinstlerisch die These, dass es, wenn
die Welt und mit ihr die Kirche sich erneuern sollen, der Riickkehr zu den Urspriingen
bedarf. «Teorema» zeigt eine Welt des biirgerlichen Materialismus, in welcher die
Kirche nicht unmittelbar anwesend ist — was ja eben fiir die biirgerliche Welt typisch
ist —, die aber das Bild einer Kirche spiegelt, welche sich einer Moral anpasst, die
in ihrem Wesen vorchristlich ist, weil sie nicht auf der N4chstenliebe, sondern auf
dem Ehrgefiihl beruht, einem Ehrgefiihl, das sich in der Biirgerlichkeit profaniert und
verflacht hat. Ehrgefiihl statt Nzchstenliebe: diese Weltanschauung steht fiir Paso-
lini in enger Beziehung zur stoischen und epikureischen Philosophie, die ein Uber-
bleibsel aus der romischen Kultur ist. Auf dieses zentrale Ehrgefiihl geht denn auch
— so lautet seine Kritik — viel von dem Pomp und von der Prunkfreudigkeit der
Kirche zurtick. Die Betonung des Ehrgefiihls jedoch steht in direktem Gegensatz zu
allem, wofiir Christus sich eingesetzt hat.

72



«|l vangelo secondo Matteo»

Dieser Auffassung entspringen denn auch in «ll vangelo secondo Matteo» Pasolinis
Darstellung und Interpretation von Jesus. Sein Film lber Jesus ist kiinstlerisch die
Konsequenz eines Schaffens, in dem sich von allem Anfang an sozialer Realismus
und poetische Sakralsymbolik verbunden haben — in «Accatone» (Fb 5/64) so-
wohl wie in «Mamma Roma». Pasolini nimmt Jesus sakral, gewiss, wenn auch
nicht in der Tradition der Offenbarung, wahr und setzt ihn als sozialrevolutionére
Gestalt von gegenwirtiger Bedeutung vor uns hin. Der Film geht also, wenn man
so will, auf den Entschluss und den Wunsch zuriick, eine Anndherung zwischen den
gesellschaftlichen und religiosen Formen der Erneuerung, die not tut, herbeizufiih-
ren. Die Wahl der Stoffquelle, das Matthaus-Evangelium, erklart sich dadurch, dass
fur Pasolini der besondere Wert dieses Evangeliums im Blick auf unsere Zeit darin
beruht, dass es ein «Beispiel grosser Strenge und absoluter Kompromisslosigkeit
darstellt, ohne aber je moralistisch zu wirken. Einer der Gundsatze, auf denen es mei-
ner Meinung nach beruht, ist der, dass jeder Kompromiss als grdsste Silinde zu be-
trachten ist. Das Matthdus-Evangelium erscheint mir zudem als Vorbild klaren und
unabhdngigen Denkens und als Musterbeispiel der Lehre einer unsentimentalen
Liebe, die weder véaterlich noch briiderlich ist.»
Jesus im «Vangelo secondo Matteo» ist denn auch eine Kontrastgestalt, und in sol-
cher Art polemisch formuliert, zu einer Kirche, die sich auf Christus beruft und —
nach den Worten Pasolinis — «blindlings N#chstenliebe predigt, ohne die Ursachen
ihrer Liebe und ihres Hasses zu kennen . .. Sie stellt der Wirklichkeit bloss eine vage,
allumfassende Idee der Liebe gegeniiber, die sich in ihrer Verallgemeinerung anti-
demokratisch auswirkt. Die Kirche hat kein Verstandnis fiir das fest begrenzte demo-
kratische Erlebnis; ihre Verbriiderung (oder ihr unentwickelter Sozialismus) umfasst
alle ohne jeden Unterschied. Es gehdrt aber zu den Rechten des Menschen, nicht
einfach blindlings geliebt zu werden.»
Pasolini sieht sich selbst wohl richtig, wenn er — trotz der religiésen Problemstellung
in seinen Filmen — von sich sagt, dass er einer der am wenigsten vom Katholizismus
beeinflussten Manner im heutigen kulturellen Leben ltaliens sei. Er streitet ab, tiber-
haupt einen katholischen Hintergrund zu haben und bekriftigt diese Feststellung mit
dem Hinweis, dass sich seit seinem vierzehnten Lebensjahr seine religitse Lektiire
auf die Bibel beschrianke. Wenn man bei ihm also von einem religiosen Bekenntnis
sprechen mochte, so wird man dieses mit seinen eigenen Worten so tun kénnen, dass
man dieses Bekenntnis als eine allgemeine geistige Haltung definiert, die darin be-
steht, dass er die Welt als eine sakrale Einheit sieht. «<Meine Vision vom Menschen
ist im wesentlichen episch-sakral, besonders wo es sich um die vom Schicksal be-
nachteiligten, ausserhalb des historischen Gewissens stehenden Menchen geht.»

Dr. Martin Schlappner

Federico Fellini — ein Visionar der Vergangenheit?

Zur Fellini-Retrospektive in Miinchen

Fellinis bisher letzter Film «Satyricon» (Fb 2/70) — der beinahe termingeméss zu sei-
nem 50. Geburtstag in den Kinos angelaufen ist — fand eine umstrittene Aufnahme.
Kommerziell scheint sich zwar ein Erfolg abzuzeichnen, trotz (oder dank?) der zwie-
spéaltigen Beurteilung durch Liebhaber und Kritiker, die sich ihre Aufgabe nicht da-
durch vereinfachen, bloss innerhalb eines dsthetisch-autonomen Spielraums zu sehen
und zu werten. Zugegeben, der Verfihrung «Satyricons», sich wegen der unglaub-
lichen, noch nie dagewesenen, hochqualitativen Bilderflut staunend dieser imagina-

73



	Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film [Schluss]

