
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 5

Artikel: Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film [Schluss]

Autor: Schlappner, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964528

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964528
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Neuerungen im Filmbüro

Technische und wirtschaftliche Entwicklung schreiten im Bereich der Kommunikationsmedien

rasch voran. Sie verändern das Angebot an Information, Belehrung und
Unterhaltung und schaffen auch auf Seiten der Empfänger neue Situationen. Dem
muss sich die Arbeit, wie sie im «Filmberater» und vom Filmbüro des Volksvereins
überhaupt geleistet wird, anpassen. Es gilt, neue Möglichkeiten fruchtbar zu machen
und veränderte Bedürfnisse zu berücksichtigen. Letztere sollen nicht ohne Mithilfe
unserer Leser bestimmt werden; eine Umfrage ist in Vorbereitung, für die wir schon
jetzt um möglichst viele Meinungsäusserungen bitten.
Neue Aufgaben rufen nach neuen Kräften. Seit einiger Zeit hatte Franz Ulrich allein
die Stelle des Filmbüro-Leiters und des Redaktors unserer Zeitschrift versehen.
Nunmehr hat es uns die Unterstützung des Fastenopfers — dem dafür auch an dieser
Stelle gedankt sei — ermöglicht, die Arbeitslast wieder aufzuteilen. Seit 1. Mai 1970
liegt die Leitung des Filmbüros in den Händen von P. Ambros Eichenberger, während
Franz Ulrich weiterhin für den «Filmberater» verantwortlich zeichnet. P. Eichenberger,

der dem Orden der Dominikaner angehört, ist in der kirchlichen und sonstigen
Medien-Arbeit kein Unbekannter. Während seiner langjährigen Tätigkeit als
Mittelschulseelsorger hat er in seinem eigenen Wirkungsbereich, in der Filmkommission
des Volksvereins, aber auch in neutralen Institutionen Erfahrungen vor allem mit
dem Film gesammelt. Im vergangenen Jahr gab ihm eine zehnmonatige Studienreise
rund um die Welt Gelegenheit, Eindrücke nicht nur über die soziale Entwicklung,
sondern auch über die Lage im Sektor Massenkommunikation zu sammeln.
P. Eichenberger wird sich allerdings nicht ausschliesslich der Filmarbeit widmen. Er
steht zugleich der Arbeitsstelle für Radio und Fernsehen des Volksvereins als
theologischer Mitarbeiter zur Seite. Darin liegt für uns einerseits eine Beschränkung, die
auch in Zukunft unsere Arbeitsbasis im Verhältnis zu den anfallenden Aufgaben
schmal bleiben lässt. Anderseits wird aber mit dieser Doppelstellung von P. Eichenberger

auch eine erfreuliche und notwendige Entwicklung eingeleitet: Die
Zusammenarbeit zwischen Filmbüro und Arbeitsstelle für Radio und Fernsehen, die in den
kommenden Monaten weiter verbessert werden soll. Damit soll nicht nur eine
unumgänglich gewordene Konzentration der Kräfte erreicht werden. Vielmehr geht es
gerade hier auch darum, der eingangs erwähnten Entwicklung Rechnung zu tragen,
die immer mehr zu Überschneidungen zwischen den verschiedenen Medien, etwa
zwischen Film und Fernsehen, führt. — Allen in der kirchlichen Medienarbeit Stehenden,

vor allem aber dem neuen Leiter des Filmbüros, wünscht die Filmkommission
des Volksvereins für ihre Tätigkeit guten Erfolg.

Edgar Wettstein
Präsident der Filmkommission SKVV

Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film

(Fortsetzung und Schluss)

Roberto Rossellini

Das Interesse an ihm ist eindeutig in den Hintergrund getreten, und zwar vor allem
wohl deshalb, weil dem religiösen Film, sei er biblisch oder hagiographisch, katechetisch

oder dokumentarisch-kulturell, eine Konzeption mangelt, die der dialogischen
Situation gerecht würde, in welcher wir uns heute befinden. Der nur apologetisch
konzipierte religiöse Film kann keine Antwort mehr geben auf die Frage nach Gott
und damit auch keine verbindliche Antwort mehr auf die Frage, wie sich der Mensch

65



in der Welt zu verstehen habe. Antworten können nicht einfach mehr angeboten werden:

Wert und Rang, künstlerisch wie intellektuell, hat daher nur noch oder höchstens
der religiöse Problemfilm. Dieser kann fruchtbar sein: wie fruchtbar, machen etwa
zwei so gegensätzliche Filme wie Roberto Rossellinis «Francesco — giullare di Dio»
(Fb 6/51) und Pier Paolo Pasolinis «II vangelo secondo Matteo» (Fb 6/65) deutlich.
Der eine beschwört die Gestalt des Heiligen herauf als Inbild der strahlenden
Gewissheit einer christlichen Gemeinschaft, als das Beispiel eines Lebens, das
vollbracht ist in der unbedingten Hingabe an das evangelische Gebot der Liebe — der
andere begreift die Gestalt Christi, indem er die biblischen Geschehnisse in
süditalienische Landschaften transponiert, mit zwingender Konkretheit und physischer
Präsenz als die eines Sozialrevolutionärs, dessen Wunder Aspekte eines
Realitätsverständnisses sind, das von utopischer Hoffnung durchtränkt ist und für das darum
das Eingreifen Gottes als Garant dieser Hoffnung erscheint. Beide Filme, so
gegensätzlich sie sind —- der eine geprägt von der Hinneigung zu katholischer Mystik, der
andere bestimmt durch die Vorstellung der marxistischen Utopie —- öffnen sich in
einem dialogischen Verhältnis zum Betrachter hin, der die Frage stellt, wie er sich in
der Welt zu begreifen und wie er in ihr sein Leben sinnvoll zu bewältigen habe. Beiden

ist, wiewohl in unterschiedlichen Graden und in verschiedener Blickrichtung,
auch Religionskritik eingeschrieben.
Roberto Rossellini, den heute schon fast Vergessenen, unter diesem Gesichtspunkt
zu würdigen, ist gewiss nicht ohne Gewinn. Rossellini, der sich nie geweigert hat,
sich als ein Produkt des christlichen Milieus zu verstehen, als ein Katholik, weil
Italiener, hat wohl kaum einen Film gedreht, der nicht immanent religiös akzentuiert
gewesen wäre: religiös akzentuiert, jedoch zugleich kritisch gegenüber der Religion,
insofern diese sich darstellt als das wahre Gewand der christlichen Offenbarung.
Gegen die Religion als die organisierte Glaubensübung hat er die Frömmigkeit des
Franziskus gestellt, diese verstanden als die Liebe des Leidenden zum Leidenden,
als die Barmherzigkeit, welche die Macht ist, die Gleichgültigkeit der menschlichen
Gesellschaft aufzuheben und zu überwinden. Die Ehrung des Bruders im Menschen,
für welche Rossellini die Gestalt des heiligen Franz als beispielgebend aufgegriffen
hat, durchdringt sein gesamtes Werk — wohl eher intuitiv erfasst, als intellektuell
bewältigt, jedoch als Grundzug unverkennbar. Ihr ist, so scheint mir, immanent die
Kritik an jeglicher Art von Ideologie, also auch an der Religion, soweit diese blosse
Weltanschauung und damit Apparat zur Herstellung und Ordnung der Beziehung zu
Gott und in Konsequenz Apparat zur Aufrechterhaltung der gesellschaftlichen
Ordnung ist. Am deutlichsten wird Rossellinis Ideologiekritik in «Europa 51» (Fb 4/53),
jenem Film, dessen Heldin eine Frau ist, die sich nach dem von ihr verschuldeten Tod
ihres Kindes zur Heiligen berufen fühlt und deshalb für irrsinnig erklärt wird.
Rossellinis Kritik richtet sich nach zwei Seiten: die Befolgung des evangelischen
Liebesgebotes ist die grössere Revolution als jede rationale Organisation der Gesellschaft,
die das irdische Paradies erschaffen will, aber sie ist auch, als die starke anarchische
Kraft des Herzens, der Widersacher einer sich selbst als christlich verstehenden
Gesellschaft, deren Prinzip die Ordnung ist. «Europa 51» stehe als Beispiel für jene
Gruppe von Filmen, die zum Thema die anarchische Kraft des Christentums haben,
und die, indem sie die Tragödie der individuell gelebten Liebesbotschaft in der Welt
darstellen, immer auch Kritik an der gesellschaftlich und kirchlich organisierten
Religiosität implizieren; Kritik vor allem an der Kirche als einer Institution der
Ordnung und der Bewahrung. Es sind Filme, die, von der Heilslehre ausgehend, dartun,
dass wir der Welt immer nur in dem Masse angehören, als wir gegen sie aufbegehren.

Religionskritisch sind diese Filme gewiss insofern erheblich, als sie sich gegen
die Leitung und Kanalisierung der Frömmigkeit und des Glaubens wenden.

Thematische Religionskritik im Film

Dass es mit der Welt keine Verständigung gibt, ist das Thema auch einer anderen
Gruppe von Filmen, die in bezeichnender Weise indessen stilistisch geprägt sind und

66



die Rolle der Verwirklichung eines Manifests spielen. Es sind die Filme der Surrealisten,

die als Provokationen angelegt sind und das Vertrauen in die etablierte und
rationale Wirklichkeit erschüttern sollen. Die Auflehnung gegen die Welt äussert sich
als Provokation und als Blasphemie, und in diese wie in jene sind alle Kräfte der
Ordnung — Kirche und Familie, Polizei und Armee — einbezogen. Die Kritik,
getragen von einer traumhaft assoziierenden Fantasie, welche die Wirklichkeit in ihrem
paradoxalen Charakter aufzeigt, kehrt sich gegen alle Institutionen der Autorität und
verbindet sich mit einem alles schleissenden Willen zur Aggression, für welche das
Prinzip des «amour fou» als Rechtfertigung dient: das Prinzip jener «absoluten
Liebe», der Leidenschaft, die den Menschen aus allen Fesseln sprengt und jede
Konvention verneint, einer Liebesleidenschaft, die, indem sie die Schranken des
sozialen wie des rationalen Bewusstseins abbricht, als die säkularisierte Form der
anarchischen Kraft der christlichen Liebesbotschaft erscheinen mag. Hier vermischen

sich, was Religion und Kirche betrifft, antiklerikale Polemik und der Wille zur
Befreiung des Menschen, welcher das Niveau in der Regel hinaushebt über das
blosse Pamphlet.
In diesem Zusammenhang wird deshalb von Luis Bunuel die Rede sein müssen, von
seinem «L'âge d'or» (1930) und dessen Weiterwirken in den späteren Filmen des
Spaniers; aber auch von Jean Vigo, dem Franzosen, dessen Filme, vor allem «Zéro
de conduite» (1933), obgleich sie dem Stil des «poetischen Realismus» verhaftet
sind, in ihrer Art die Aggression der Surrealisten fortsetzen. «Zéro de conduite» handelt

vom Aufbegehren der Zöglinge eines strengen und konservativ geführten Internats

gegen die Diktatur ihrer Erzieher, die verknorkste Kleinbürger, Bürokraten und
Sadisten sind. Auch Jean Vigo stellt Befreiung dar, mit dem Mittel der Poesie und der
Satire, die, so genau darin das Element der dokumentarischen Milieuschilderung
erkennbar ist, ihre Abkunft von der Doktrin der Surrealisten, dass die Kunst, also auch
der Film, ein systematisches «dérangement» aller Sinne zu sein habe, nicht verleugnen

kann. Mit der Irrealität der Fabel verbindet sich in «Zéro de conduite» deshalb
eine sehr konkrete Angriffsrichtung: das Ziel der Attacke ist das bürgerliche
Erziehungssystem, das ins Lächerliche gezogen wird. Von der tiefen Bitterkeit des
Humors ist keine der Instanzen der Autorität ausgenommen, weder Polizei noch Schule
noch Kirche. So ist «Zéro de conduite», obgleich ein realistischer Film des Dekors,
nicht weit weg von «L'âge d'or».

Luis Bunuel

Dieser Film nun, 1930 abgeschlossen, repräsentativ vielleicht wie kein anderer für
die Religionskritik des Surrealismus, ist der Ausgangspunkt, von welchem her das
Werk von Luis Bunuel gerade unter dem Aspekt des kritischen Verhältnisses zur
Religion und zum Glauben zu betrachten ist. im Werk von Luis Bunuel wird Religionskritik

überhaupt zum eigentlichen Thema. Es ist umfänglich und setzt aus verschiedenen

Richtungen zu dieser Kritik an. Es gibt kaum einen Film aus seiner Hand, der
sich nicht als ein Vehikel des Skandals verstände; aber einige sind dieses Vehikel
doch in besonderem Mass, und in jedem von ihnen erscheint die Gestalt Christi
unmittelbar oder mittelbar. «Nazarin» (Fb 3/68) und «Viridiana» (Fb 4 und 5/62), Bunuels
beide Meisterwerke der reifen, das heisst zur endgültigen Formulierung des Weltverhaltens

und des Weltverständnisses gelangten Mannesjahre des Künstlers, bezeugen
mit Evidenz, dass dieser «homme révolté», dieser intellektuelle und künstlerische
Rebell, im Atheismus seine Sicherheit und seine Ruhe gefunden hat—-jene Sicherheit,
die ihn befähigt hat, in der «Voie lactée» (Fb 6 und 7/69) humorvoll, nämlich in der
Form eines Schelmenromans, Distanz zu gewinnen. Insofern zeigt uns die
«Milchstrasse» einen neuen, man möchte sagen, abgeklärten Bunuel; aber die Basis ist
erstellt. Die Basis, von welcher aus er den Weg zur Revolution beschreitet, der
Revolution gegen die bestehende Gesellschaftsordnung, als deren Zwangsmittel vor
allem die christliche Religion erscheint. Das Christentum wird in fast allen seinen

67



Filmen seit dem frühen «L'âge d'or» angeklagt als ein weltumspannendes Unternehmen,

das die Bedürfnisse der Menschen und der Völker nach dem Wunderbaren
missbraucht und ausbeutet, um so eine bestimmte soziale und moralische Ordnung um
jeden Preis aufrechtzuerhalten — eine Ordnung, in welcher die Mehrheit der
Menschen ausgebeutet wird.
Bunuel ist also Revolutionär, aber er ist es nicht so sehr in einem politisch-ideologischen

Betracht als vielmehr in einem künstlerisch-intellektuellen Sinn. Er ist, anders
ausgedrückt, kein Marxist, der sich als solcher deklariert; er ist vielmehr der Surrealist,

der die Unterdrückung des Menschen durch eine religionsgebundene und
bürgerliche Gesellschaft künstlerisch gestaltet und deutet und der die Befreiung erkennen

will in der Absage an den Glauben, an jegliche Metaphysik. Durch diese Absage
wird der Weg frei zur Selbstverwirklichung, vollziehe sich diese nun, wie «Viridiana»
vermuten lässt, in der Hingabe an die Leidenschaft der Liebe — eines «amour fou» —
oder, wie «Nazarin» deutlich macht, in der Hingabe an die Neuordnung der Gesellschaft

durch das rationalistisch-politische Prinzip, dass der Mensch sein Schicksal
in die eigenen Hände zu nehmen habe: das Prinzip der Hoffnung, das in der
politischen Soldarität besteht. Natürlich ist unverkennbar, dass zwischen dem Marxismus
und dem Surrealismus Berührungspunkte, mehr: Identitäten vorhanden sind. Der
wesentlichste Berührungspunkt ist wohl der, dass sowohl der Marxist wie der Surrealist
die Theorie der Entfremdung des Menschen von sich selbst durch die religionsgebundene,

das heisst bürgerliche Gesellschaft, also ausbeuterische Gesellschaft, und die
Theorie der neuen Menschwerdung durch die Änderung, den Umsturz, den Abbau
der bestehenden gesellschaftlichen Ordnung hochhalten.

«Nazarin»

Die Entfremdung des Menschen, das ist in der Tat das zentrale Thema von Bunuel in
allen seinen Filmen seit «Un chien andalou», «La terre sans pain» und «L'âge d'or»
und seither. Nazario, der mexikanische Priester in «Nazarin», ist ein Beispiel von
hoher künstlerischer Strahlkraft für diesen mühsamen Prozess der Selbstwerdung.
Nazario hat seinen Glauben, und er übt ihn streng, buchstäblich aus, ist masslos in
seiner Anstrengung, ein heiligmässiges Leben des Guttuns zu führen. Sein Wille, ein
guter Mensch zu sein, sein ihm von Gott geschenktes und Gott daher verpflichtetes
Leben zu heiligen in der Caritas, trägt ihm nichts als Verfolgung ein, und unter dem
Drang dieser Verfolgung verliert er seinen Glauben. Er wird er selber in dem Augenblick,

da er entdeckt, dass die Befolgung dessen, was die heiligen Bücher vorschreiben,

was der Glaube lehrt, nur Unglück mit sich bringt, nur das Leiden in der Welt
verschlimmert, verewigt; er wird er selber in dem Augenblick, da er, seines Glaubens
an das eminent christliche Anliegen der Rettung und der Heilung der eigenen Seele
und der Seelen der anderen verlustig gegangen, erfährt, das nicht die Caritas die
Welt heilen kann, sondern nur die Solidarität. In diesem Bekenntnis zur Solidarität
zeichnet sich die Ideologie des politisch-sozialen Revolutionärs ab, zu dem — ist zu
vermuten — Nazario wird.
Der Name Nazario hat für Bunuel einen guten Klang, denn Nazario, der so zum
Antipoden von Christus wird, ist ein ehrlicher Mann in seinem Herzen und seinem Geist;
fern dieser Ehrlichkeit aber ist Christus selbst, der für Bunuel das Paradigma (das
gültigste und bisher am schwersten Ausrottbare), für alle Verdunkelung des Lebens,
für Metaphysik, Mystizismus und religiösen Glauben wird, das Paradigma für die
Vergewaltigung eines Menschseins, das aus autonomer Kraft, ohne die Krücken der
Religion, bestehen sollte.
Mit der Apotheose des Kampfes gegen die Religion, also eines Kampfes um die
Freiheit, endete ja schon «L'âge d'or», dieses künstlerische Meisterstück des
filmischen Surrealismus, in welchem die Union von Säbel und Monstranz, von Kolonisation,

Ausbeutung und Psalmodieren, von Unterdrückung und Hypokrisie sarkastisch
gefeiert und blasphemisch entlarvt wird: Am Schluss des Films, zum Ton eines un-

(68



unterbrochenen Trommelwirbels und nachdem der Held alle Symbole der Sklaverei
aus dem Fenster geworfen hat, als einer, der einen letzten endgültigen Anlauf zur
Revolte nimmt, treten aus einem einsamen Turm, der das Château de Selligny des
Marquis de Sade ist, die vier «Überlebenden» der bestialischsten Orgie, die je
ausgetragen worden ist. Unter ihnen als erster der «Herzog von Blangis» mit Schnurrbart

und Kinnbart, gekleidet in der Art, wie die Juden es waren zur Zeit Christi. Der
Herzog von Blangis ist unverkennbar Christus gleichgesetzt, der also auftritt als der
vollkommene Heuchler, unter dessen Gesicht und Gewand der Frömmigkeit sich die
verworfenste Ausschweifung verbirgt: Ein Kreuz, an dem die Haare des Hypokryten
hängen, von Schnee überdeckt und vom Wind umgetrieben, das ist das Schlussbild
des Films.

«Viridiana»

Wie in «L'âge d'or» wird auch in «Viridiana» Christus die zentrale Figur des Schlusses,

das heisst auch in «Viridiana» hat jene Absage ihren Höhepunkt in der Blasphemie

gegen die Person von Jesus. Die Bettler und Lumpen, welche Viridiana unter die
Fittiche ihrer in einem freien, nicht mehr klösterlich gebundenen Nonnentum und
einer individuellen Caritas genommen hat, brechen, als ihre Herrin und deren Vetter
ausser Haus sind, in das Schloss ein, plündern Küche und Keller und setzen sich zu
einem wüsten Fest in den grossen Saal. Diese Orgie, musikalisch begleitet von Händeis

«Halleluja», ist eine Persiflage auf das Abendmahl, formal bezogen auf die
Darstellung des Abendmahls durch Leonardo da Vinci; die Persiflage auf das letzte
Zusammensein Christi mit seinen Jüngern, nur dass auch Frauen dabei sind, und dass
des Judas Verrat, begangen von einem Aussätzigen, der Verrat des Nebenbuhlers
ist. Der Verrat vollendet sich im Mord an dem unter den Bettlern, der in der Travestie
als Jesus erscheint, am Blinden.
Der Blinde kommt in der künstlerischen Mythologie Bunuels nicht nur in «Viridiana»
vor, vielmehr immer wieder als der Böse überhaupt, als der antipathische Böse; der,
weil er nicht sehen kann, alle beneidet, selbst die Tauben, die doch wenigstens
Augen haben zum Sehen, und alles erdenklich Widrige tut, um sich für seinen
körperlichen Mangel zu rächen; und der das Böse eben tut mit einer Miene der Sanftmut,

zu welcher die Blindheit seiner Augen das Antlitz verniedlicht. Doch die Miene
der Sanftmut ist Maske, das Gesicht der vollkommenen Hypokrisie, der bürgerlichen
Sentimentalität, der christlichen Frömmigkeit, das Gesicht dessen, der das
Paradigma der erlogenen Liebe und die geistliche wie moralische Rechtfertigung aller
gesellschaftlichen und politischen Unterdrückung ist.
Solcherart wiederholt sich am Schluss von «Viridiana» das Bild Christi aus «L'âge
d'or». Es ist ein wildes, ein wüstes, blasphemisches Bild, herausgeschleudert aus
tiefster Abneigung, die vielleicht weniger konstitutionell ist, als vielmehr der
Ausdruck sowohl persönlichen Leidens als auch einer ideologischen Fixierung, die
künstlerisch in den Formen des Surrealismus zur Provokation führt. Bunuel hat, so habe
ich angedeutet, Distanz gefunden, und aus ihr vor allem, wiewohl noch aus anderen
Motiven, erklärt sich das ganz andere Christusbild in der «Voie lactée».

«La voie lactée»

Dieser Film ist ein Film der theologischen Disputationen. Die Wallfahrt nach
Santiago de Compostela, auf welcher zwei Stromer unterwegs sind, wird zu einer Wallfahrt

durch die christlichen Lehren und Irrlehren. In Bildsequenzen, die trotz der
formalen Klarheit immer auch einen unauflösbaren Rest von Poesie haben, werden die
christlichen Ideen abgehandelt und gegeneinander in Diskussion gebracht:
Gottesbeweise und deren Widerlegung, der freie Wille und dessen Leugnung, die Häresien
und die Dogmen, die Ketzerverhöre und die Sakramente, die Sexualität (de Sade,

69



der also auch hier wiederersteht). Und alle diese theologischen Diskussionen, zu
denen bald ein Bild, bald ein Wort assoziativ hinführt, kreisen um Jesus. Die zentrale
Gestalt ist nunmehr ein Jesus, den Bunuel in seiner alltäglichen Existenz zeigt: als
einen unbekümmerten jungen Mann, der scherzend ernst wird und der mit seinen
Aposteln, einer liebenswürdigen Bande von langhaarigen Stromern, durch die Lande
zieht und gerne tafelt und der, als wäre er ein Vorläufer von Marx, das Gleichnis vom
schlechten Verwalter erzählt; und, wie die Heilung zweier Blinder meint, Wunder
vollbringt, die auch ungeschehen sein könnten. Die Wanderung auf dem Jakobsweg
nach Santiago de Compostela ist eine Wallfahrt durch die Jahrhunderte, Epochen
und Personen; Ideen und Argumente stehen unvermittelt nebeneinander, gehen
ineinander über.
In dieser offenen und doch so präzis assoziierenden Form ist das Erbe des Surrealismus

lebendig. Man macht eine Reise durch Raum und Zeit mit, eingesponnen in die
traumhafte Poesie, mit der sie vorgetragen wird. Diese offene Form entspricht auch
der Offenheit der theologischen Diskussion, und die Abenteuerlichkeit, die den Weg
der beiden Clochards aus Paris kennzeichnet, hat schliesslich die Art eines pikares-
ken Romans, wieerfürden Spanier Bunuel literarisch als T radition vertraut ist.

Es stellt sich natürlich die Frage der Blasphemie. Das Erstaunliche ist, dass die
«Milchstrasse» keineswegs blasphemisch wirkt. Der Grund liegt im Humor, er liegt
auch darin, dass Bunuel, so genau er von seinem Atheismus her den «Jakobsweg» als
einen Irrweg aufzeigt, diesen Irrweg als einen tief humanen darstellt. Als den Irrweg
einer komischen wie tragischen Suche nach dem Absoluten, den teilnehmend zu
meditieren die geistige und geistliche Lust eines zur Luzidität gereiften Atheisten ist,
der zu wissen meint, dass es für den Menschen keinen archimedischen Punkt ausserhalb

seiner selbst gibt. Daher fehlt, so offenkundig es um Glaubensdinge geht, dem
Film jede Metaphysik. Das Christentum, genauer der Katholizismus als eine Form des
Christentums, wird so für Bunuel zum intellektuell und ästhetisch reichen und
faszinierenden Gleichnis für diese menschliche Suche. Und dieses Gleichnis war das
Christentum für ihn immer. So dass sich die Frage stellt, ob er in seinem Atheismus
so beruhigt wirklich ist.
Das Besondere an Bunuels Werk besteht zweifellos darin, dass dieser Künstler wie
kaum ein anderer von den Problemen des Glaubens und damit auch von den
Problemen der Theologie gefesselt ist. Als Künstler, aber gewiss nicht als Denker, leistet
Bunuel in seiner Art einen unschätzbaren Beitrag an die Religionskritik und darüber
hinaus an die Theologie; er redet theologisch mit, wie das ja überhaupt ein
Kennzeichen des modernen Atheismus ist, dass er von den theologischen Fragen ständig
heimgesucht ist; redet freilich nicht mehr wie einst in «L'âge d'or» von der Position
der pamphletären Negation des Glaubens aus, sondern von einem Atheismus her, der
eine eigene Position geworden ist. Von einem Atheismus her allerdings, der anders
als der konventionelle, wie er unseren Alltag durchtränkt, theologisch reflektiert.
Allgemeiner indessen wird Bunuel im Blick auf die Religionskritik zu sehen sein als
Teilhaber an dem in unseren Tagen breit ausgefächerten gesellschaftskritischen
Filmschaffen. Religionskritik und Gesellschaftskritik gehen bei ihm Hand in Hand, jene
entwickelt sich in wesentlichen Momenten aus dem sozialen Aggressionswillen, der
sein Werk durchgehend auszeichnet. Vom gesellschaftskritischen Film, wie es ihn
gibt, seit der Film erkannt worden ist als ein Medium der Reflexion über unsere
Verhältnisse, kann in allen seinen Ausprägungen an dieser Stelle natürlich nicht die Rede
sein.
Seinen in vielerlei Aspekten variierenden Beitrag an die Religionskritik wird man
indessen generell festhalten müssen. Es wird auch nicht unstatthaft sein, die Genese
eines Teils der Religionskritik im Film oder einer bestimmt geprägten Religionskritik
in einem ursächlichen und prinzipiellen Zusammenhang mit der Gesellschaftskritik
zu erklären. Wo immer von dieser Position aus, welche auch deren ideologische
Fundierung sein möge, die Instanzen der Autorität angegriffen werden, zielt der Angriff
auch auf die Kirche als Institution und als Sachwalterin der Religion. Das Spektrum

70



dieser Kritik freilich ist breit, und es wäre im Rahmen einer Oberschau, wie sie hier
versucht wird, aussichtslos, es im Einzelnen zu bezeichnen. Im Mittelpunkt dieser
Kritik steht, das lässt sich zweifellos übereinstimmend feststellen, die Auffassung,
dass mit dem Ende der Religion auch ihr Versagen konstatiert werden muss.

Pier Paolo Pasolini

Von ihrem Versagen geht, in seiner Art, auch Pier Paolo Pasolini aus. Beispielhaft
konstatiert der Italiener dieses Versagen in «Teorema» (Fb 6/69), der, wie schon «II

vangelo secondo Matteo» (Fb 6/65), aber auch wie alle seine anderen Filme,
metaphorischen Charakter hat und in der Verschlüsselung einer am Sakralen gebildeten
Sprache ein Wirklichkeitsverständnis aufzeigt, das ausgerichtet ist auf die utopische
Ploffnung; im göttlichen Eingreifen konkretisiert sich diese Hoffnung. «Teorema»,
von der Heimsuchung einer bürgerlichen Familie durch einen göttlichen Jüngling
meditierend, ist die mittels Deduktion zur Anschauung und Einsehbarkeit gebrachte
Konkretisierung des Satzes, dass der Glaube Berge versetzt. Dabei geht es nicht
um Glauben in christlichem Geiste. Pasolinis Religiosität, selbst wenn sie sich
biblischer Sätze des Evangeliums bedient, selbst wenn sie sich in den soziologischen
und kultischen Formen des Katholizismus äussert, die das religiöse Lebensgefühl
eines Italieners prägen und seine persönliche Kultur über die Absage an die
Kirchlichkeit hinaus bestimmen — diese Religiosität ist ein numinos beschaffener
Humanismus: eine Mythologie, so möchte man sagen, des Glaubens an die Veränderlichkeit

des Menschen; zu ihr gehört das Göttliche, gehört ein Gott, der konsequenterweise

vor allem charismatischen Charakter hat.

«Teorema»

Pasolini demonstriert diese Veränderbarkeit an den Schicksalen der Angehörigen
dieser Familie, die ohne Möglichkeit eines Widerstands der Gegenwart des
«göttlichen» Jünglings ausgeliefert sind. Des Jünglings, der Gott ist (ein Gott, sicher nicht
der des Evangeliums), und der in ihnen allen, Frauen wie Männern, Liebe erweckt und
ihnen Liebe schenkt, im ganz und gar körperlichen Sinn. Man wird also sagen dürfen,
dass Pasolinis politisches und soziales Weltbild in seinem Fundament marxistisch
ist, in seiner Selbstdarstellung aber von sakraler Gebärde und einer Religiosität, die
sinnfällig macht, dass die totale Selbstentäusserung des Menschen der unabdingbare

Wert ist, der schliesslich zur Veränderung, das heisst zur Revolution führt.
Wertet man «Teorema» auf seinen gedanklichen Gehalt hin, so wird man die Symbiose
zu analysieren haben, die in diesem Werk Marx und Freud eingegangen sind. Freud-
sche Perspektive wird greifbar darin, dass Pasolini seine These der Veränderbarkeit
im Gleichnis der Befreiung und Erfüllung des Sexus exemplifiziert; die Perspektive
Marxens darin, dass er als konstituierendes Element dieser Veränderbarkeit zugleich
die Methode des Klassenkampfes freilegt.
Diese Grundhaltung von «Teorema» wird man nun aber zweifellos in doppelter Weise,
gegensätzlich nämlich, interpretieren können. Man wird — erstens — fragen können,
ob Pasolini die Wichtigkeit Gottes in seiner Abwesenheit vorstellt: durch seine
Abwesenheit (nach dem Abschied von der Familie) spricht sich dann seine Notwendigkeit

aus. In diesem Falle zeigt Pasolini, wie Gott, als Gast empfangen, die Mitglieder
der Familie, sie alle nacheinander in Besitz nehmend — sie heimsuchend —, alle zu
sich selber führt, sie alle sich selbst erst entdecken lässt; in der Meditation des
Fleisches sich entdecken lässt, die sie so lange glücklich macht, als Gott sie
besucht; danach verlieren sie den «Kopf» und werden unglücklich. Man wird aber auch
umgekehrt interpretieren können, dass die Gegenwart des Gastes die Familie schändet

und jeden von ihr für sein Glück unerreichbar macht, alle aber, als er geht, in
ihrer Bestimmung zurücklässt, ihrem Heil oder ihrer Verdammnis: Der Wahn des

71



Dienstmädchens würde dann wirklich Heiligkeit; die Existenz des Vaters, des von
seinem Reichtum wie von seinen Kleidern entblössten Mannes, die der Selbstentsagung,

gleichnishaft im Gang durch die Wüste und im Schrei, der einzig noch
Kommunikation vermittelt (der Schrei der letzten Verlassenheit vor Gott); die Mutter
würde ihren Komfort, nachdem sie ihn im Geschlecht gesucht hat, künftig im Gebet
suchen (nicht den Glauben, sondern die Selbsttäuschung davon); der Sohn bliebe
von den Halluzinationen einer selbstsüchtigen, sinnentleerten Kunst umgetrieben;
die Tochter würde in der Dämmerung von Körper und Seele verwesen.
In jedem Fall ist es Pasolini möglich, durch die Schicksale der Heimgesuchten sein
Bewusstsein von der Welt auszudrücken: In der Mutter die Rückkehr, nach einer
Phase der Selbsterkenntnis, in die Abgestorbenheit des bürgerlich beruhigten
Gewissens; im Vater die Lösung der sozialen Probleme, der Probleme von Arbeit und
Eigentum; im Sohn die Auffassung von den Funktionen der Kunst und der Kritik,
deren eine in der authentischen Berufung, deren andere in der Fähigkeit besteht,
eine Schöpfung danach zu beurteilen, wie sie die Schemen bricht. Die wichtigste
Figur indessen ist die Magd: Sie verkörpert die Sehnsucht nach der Erde, mit der sie
sich vereinigt, indem sie sich lebendig begraben lässt, und aus welcher das Wunder
der Träne quillt. Das heisst: Die Erde wird fruchtbar, die ödnis (die Wüste des
Vaters) wandelt sich in Frucht. Pasolini gestaltet in dieser Figur, die als Kontrast zu der
des Vaters zu begreifen ist, den Mythos von der Veränderung der Welt, die, so
politisch sie gemeint ist — und die Magd symbolisiert das Subproletariat, von dem die
Rettung kommen soll —, bei ihm die Geste des Sakralen hat.
Was an Pasolinis filmischem Werk und in allen seinen Äusserungen vielleicht am
schwersten verständlich erscheint, ist die Art, wie er seine Neigung zum Marxismus
mit einer ausgesprochen religiösen Grundhaltung verbindet. Zeigt sich darin ein
innerer Konflikt? Pasolini selbst streitet einen solchen Konflikt ab. Er sieht darin
keinen Konflikt, jedenfalls nicht, wenn wir den Marxismus und das Christentum als
das betrachten, was beide — nach seiner Auffassung — ursprünglich waren und nicht
bloss das, was aus ihnen im Laufe der Jahre und infolge des menschlichen Bestrebens

geworden ist, die Geschichte den eigenen Bedürfnissen anzupassen. «Ich
betrachte mich als Marxisten im ursprünglichen Sinn, und ich sehe keinen Zwiespalt
zwischen dieser Weltanschauung und der christlichen Auffassung von der Liebe. Das
Problem liegt viel eher darin, dass die Kirche in der heutigen Welt nicht mehr christlich

im ursprünglichen Sinn genannt werden kann.» Für Pasolini schliesst eine
atheistische Weltanschauung die Achtung von der Religion nicht aus. Zudem ist für ihn
eine atheistische Weltanschauung nicht die einzige, die innerhalb des Marxismus
möglich ist. Sobald man sich über die wahre Natur der Wechselbeziehungen
zwischen den verschiedenen sich bekämpfenden Ideologien unserer Gesellschaftsordnung

klar wird — so sagt er —, erkennt man, dass der grosse Feind Christi nicht der
kommunistische Materialismus ist, sondern der bürgerliche Materialismus — das
geht aus «Teorema» deutlich hervor.
Pasolinis Filme, soweit sie dieser religiösen Fragestellung verpflichtet sind, und
diese Fragestellung ist in ihnen zentral, setzen künstlerisch die These, dass es, wenn
die Welt und mit ihr die Kirche sich erneuern sollen, der Rückkehr zu den Ursprüngen
bedarf. «Teorema» zeigt eine Welt des bürgerlichen Materialismus, in welcher die
Kirche nicht unmittelbar anwesend ist —• was ja eben für die bürgerliche Welt typisch
ist —, die aber das Bild einer Kirche spiegelt, welche sich einer Moral anpasst, die
in ihrem Wesen vorchristlich ist, weil sie nicht auf der Nächstenliebe, sondern auf
dem Ehrgefühl beruht, einem Ehrgefühl, das sich in der Bürgerlichkeit profaniert und
verflacht hat. Ehrgefühl statt Nächstenliebe: diese Weltanschauung steht für Pasolini

in enger Beziehung zur stoischen und epikureischen Philosophie, die ein
Überbleibsel aus der römischen Kultur ist. Auf dieses zentrale Ehrgefühl geht denn auch
— so lautet seine Kritik — viel von dem Pomp und von der Prunkfreudigkeit der
Kirche zurück. Die Betonung des Ehrgefühls jedoch steht in direktem Gegensatz zu
allem, wofür Christus sich eingesetzt hat.

72



«II vangelo secondo Matteo»

Dieser Auffassung entspringen denn auch in «II vangelo secondo Matteo» Pasolinis
Darstellung und Interpretation von Jesus. Sein Film über Jesus ist künstlerisch die
Konsequenz eines Schaffens, in dem sich von allem Anfang an sozialer Realismus
und poetische Sakralsymbolik verbunden haben — in «Accatone» (Fb 5/64)
sowohl wie in «Mamma Roma». Pasolini nimmt Jesus sakral, gewiss, wenn auch
nicht in der Tradition der Offenbarung, wahr und setzt ihn als Sozialrevolutionäre
Gestalt von gegenwärtiger Bedeutung vor uns hin. Der Film geht also, wenn man
so will, auf den Entschluss und den Wunsch zurück, eine Annäherung zwischen den
gesellschaftlichen und religiösen Formen der Erneuerung, die not tut, herbeizuführen.

Die Wahl der Stoffquelle, das Matthäus-Evangelium, erklärt sich dadurch, dass
für Pasolini der besondere Wert dieses Evangeliums im Blick auf unsere Zeit darin
beruht, dass es ein «Beispiel grosser Strenge und absoluter Kompromisslosigkeit
darstellt, ohne aber je moralistisch zu wirken. Einer der Gundsätze, auf denen es meiner

Meinung nach beruht, ist der, dass jeder Kompromiss als grösste Sünde zu
betrachten ist. Das Matthäus-Evangelium erscheint mir zudem als Vorbild klaren und
unabhängigen Denkens und als Musterbeispiel der Lehre einer unsentimentalen
Liebe, die weder väterlich noch brüderlich ist.»
Jesus im «Vangelo secondo Matteo» ist denn auch eine Kontrastgestalt, und in
solcher Art polemisch formuliert, zu einer Kirche, die sich auf Christus beruft und —-
nach den Worten Pasolinis —- «blindlings Nächstenliebe predigt, ohne die Ursachen
ihrer Liebe und ihres Hasses zu kennen Sie stellt der Wirklichkeit bloss eine vage,
allumfassende Idee der Liebe gegenüber, die sich in ihrer Verallgemeinerung
antidemokratisch auswirkt. Die Kirche hat kein Verständnis für das fest begrenzte
demokratische Erlebnis; ihre Verbrüderung (oder ihr unentwickelter Sozialismus) umfasst
alle ohne jeden Unterschied. Es gehört aber zu den Rechten des Menschen, nicht
einfach blindlings geliebt zu werden.»
Pasolini sieht sich selbst wohl richtig, wenn er — trotz der religiösen Problemstellung
in seinen Filmen — von sich sagt, dass er einer der am wenigsten vom Katholizismus
beeinflussten Männer im heutigen kulturellen Leben Italiens sei. Er streitet ab,
überhaupt einen katholischen Hintergrund zu haben und bekräftigt diese Feststellung mit
dem Hinweis, dass sich seit seinem vierzehnten Lebensjahr seine religiöse Lektüre
auf die Bibel beschränke. Wenn man bei ihm also von einem religiösen Bekenntnis
sprechen möchte, so wird man dieses mit seinen eigenen Worten so tun können, dass
man dieses Bekenntnis als eine allgemeine geistige Haltung definiert, die darin
besteht, dass er die Welt als eine sakrale Einheit sieht. «Meine Vision vom Menschen
ist im wesentlichen episch-sakral, besonders wo es sich um die vom Schicksal
benachteiligten, ausserhalb des historischen Gewissens stehenden Menchen geht.»

Dr. Martin Schlappner

Federico Fellini — ein Visionär der Vergangenheit?

Zur Fellini-Retrospektive in München

Fellinis bisher letzter Film «Satyricon» (Fb 2/70) — der beinahe termingemäss zu
seinem 50. Geburtstag in den Kinos angelaufen ist — fand eine umstrittene Aufnahme.
Kommerziell scheint sich zwar ein Erfolg abzuzeichnen, trotz (oder dank?) der
zwiespältigen Beurteilung durch Liebhaber und Kritiker, die sich ihre Aufgabe nicht
dadurch vereinfachen, bloss innerhalb eines ästhetisch-autonomen Spielraums zu sehen
und zu werten. Zugegeben, der Verführung «Satyricons», sich wegen der unglaublichen,

noch nie dagewesenen, hochqualitativen Bilderflut staunend dieser imagina-

73


	Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film [Schluss]

