
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 4

Artikel: Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film

Autor: Schlappner, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964526

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film

Vorbemerkung der Redaktion: «Der Film hat ebenso wie andere Bereiche der Kunst
einen Bewusstwerdungsprozess durchgemacht; von einem reinen Unterhaltungs- und
Dokumentationsmedium hat er sich zu einer gesellschaftskritischen Kraft entwickelt,
welche die in der Zeit liegenden Probleme aufgreift. In der Konkurrenz gegenüber
dem Fernsehen konnte er sogar ein neues Publikum gewinnen, das die Auseinandersetzung

mit der geistigen Problematik unserer Tage sucht. Von seinem neuen
Selbstverständnis her ist auch die Religion für den Film ein Faktor geworden, und sei es
nur als Objekt der Kritik», schrieb der Direktor der Katholischen Akademie in Bayern,
Dr. Franz Henrich, in seiner Einladung zur Tagung «Moderner Film und Religionskritik»,

die am 6. und 7. Dezember 1969 in München mit 400 Teilnehmern stattgefunden
hat.

In dieser und der nächsten Nummer bringen wir den Einleitungsvortrag von Dr. Martin

Schlappner, Redaktor an der «Neuen Zürcher Zeitung», zum Abdruck. Das Referat

erscheint auch im Märzheft der «Stimmen der Zeit» (Freiburg im Breisgau). In
einem zweiten Referat formulierte Pater Anselm Hertz OP von der Universität
Frankfurt am Main Thesen zur Herausforderung durch die Religionskritik im Film.
Formanalysen waren das Thema von Ausführungen Dr. Gerd Albrechts vom
Soziologischen Institut der Universität Köln. Abgeschlossen wurde die Tagung durch eine
Diskussion mit Pier Paolo Pasolini, wobei sich die Fragen vor allem um seinen Film
«Teorema» und «La voie lactée» von Luis Bunuel bewegten, die an der Tagung
gezeigt wurden.

Einleitung

Die Tatsache, dass in einer Akademie, die institutionell und geistig der Kirche zugehört,

die Frage nach der Existenz, nach der Bedeutung und auch nach der theologischen

Qualität des religionskritischen Films in unserer Zeit gestellt wird, zeigt mit
aller Deutlichkeit den Wandel an, der in der Kirche, sei es der katholischen oder der
evangelischen, eingetreten ist. Die Zeit liegt noch gar nicht lange zurück, da man
sich, mit dem Film konfrontiert, in kirchlichen Kreisen mit dem Problem des religiösen
Films vorab und ausschliesslich beschäftigt hat. Im Vordergrund standen die
Probleme, die für die katholische oder für die protestantische Theologie mit dem
religiösen Film verbunden sind. Die Untersuchungen konzentrierten sich auf die Frage,
ob der religiöse Film Verkündigung sein könne und wie er Verkündigung sein kann,
und auf die Frage sodann, ob und wie im religiösen Film die Geschichte als das
verborgene Handeln Gottes dargestellt werden soll und auch könne. Man bemühte sich
um Unterscheidung des religiösen Films und verband mit diesen Wertungen, die den
einzelnen religiösen Film als dokumentarisch, als frei gestaltet oder als fantastisch
und dann meistens verfälschend einstuften.
Der religionskritische Film, den es schon immer gegeben hat und der doch, wenn
nicht eine Spielart des religiösen Films, so möglicherweise sein Gegenbild ist, blieb
am Rande und fesselte kaum die Aufmerksamkeit und das Interesse an seiner Analyse
— jedenfalls kaum über jenen Punkt hinaus, an welchem man in bestimmten Filmen
eine antiklerikale Tendenz, eine Polemik gegen die Autorität der Institutionen, zu
denen die Kirche zählt, oder eine Blasphemie konstatierte. Schon der aktuelle
religiöse Problemfilm, in welchem sich ja nicht unbedingt die Bindung an die Heilslehre
ausprägen muss, der vielmehr seine besondere Akzentuierung in der Loslösung von
der bindenden Kraft der Heilslehre haben muss, geriet mitunter an die Peripherie des
Interesses, das sich hauptsächlich um die Problematik von Film und Verkündigung
kümmerte und also letzten Endes auf die Möglichkeit und Wirkung der Missionierung
durch den Film ausgerichtet war. Und wo der Film sich religionskritisch äusserte,
etwa bei Luis Bunuel, da wurde entweder bloss die Blasphemie wahrgenommen und

49



sogleich auch zurückgewiesen, oder es wurde versucht, die Zweideutigkeit der
theologischen Position, sofern sie unverkennbar ist, im Sinne der Religion und des
Glaubens — eines heimlichen Glaubens freilich — zu interpretieren. Das Phänomen
der Religionskritik als einer eigenen Position blieb also am Rande oder sogar völlig
unbeachtet.
Nun ist es auffallend, dass dort, wo die Kirchen sich mit dem Film beschäftigen, und
sie tun es mit einem Einsatz an geistigen Energien, der nichts mehr spüren lässt von
einer intellektuellen Verachtung des Films —• dass dort, wo das geschieht, diese
Beschäftigung in weit geringerem Masse als vor etlichen Jahren noch dem wie immer
zu benennenden religiösen Film gilt. In den Vordergrund ist eindeutig der religionskritische

Film getreten — was Immer in diesen Filmen unter Religionskritik zu
verstehen sein wird. Ich sehe am Grunde dieser Entwicklung vier Ursachen, die so in-
einanderwirken, dass die Entwicklung selbst, die seit geraumer Zeit sicherlich schon
feststellbar gewesen ist, endlich manifest werden konnte. Die vier Ursachen sind, so
meine ich, zu suchen erstens in der Theologie selbst, sodann in der mit der Theologie
zusammenhängenden Wandlung der Kirchen in ihrem Verhältnis zur modernen Welt;
ferner, mit der zweiten Ursache zusammenhängend, in der Aufwertung, welche der
Film als Mittel der Kommunikation in Konsequenz dieser Hinwendung zur Welt
erfahren hat, und zuletzt in der unübersehbaren Existenz einer Kategorie des Films,
der sich mit höchster Bewusstheit und fast ausschliesslich eben als religionskritisch
versteht; oder — so man will — in der Existenz von Filmschaffenden, die, künstlerisch

begabt und intellektuell erheblich, den Film als völlig persönlich-schöpferischen
Ausdruck handhaben und ihn in diesem Sinn als das Instrument ihres kritischen
Geschäfts mit der Religion benutzen.

Theologie im Umbruch

Zur ersten Ursache dieses: Wie immer wir die Zeit, in der wir leben, benennen
mögen, in jeder der Benennungen drücken wir das Gefühl und das Bewusstsein aus, in
einer umfassenden Krise und in einem Übergang zu stehen. Es handelt sich um einen
entscheidenden geschichtlichen Umbruch, in welchem alle Daseinsbereiche einbezogen

sind. Die Welt ebenso wie das Bild des Menschen von der Welt haben sich
verändert, und in diese Veränderung, die wir als Krise empfinden, ist auch der Glaube
an Gott hineingerissen. Die christliche Botschaft, soweit sie noch in der überlieferten

Gestalt verkündigt wird, gibt den wenigsten Menschen unserer Tage noch eine
Antwort auf die Frage nach Gott. Müssten sich die Menschen mit den überlieferten
christlichen Antworten begnügen, wie sie sich in der Welt zu verstehen haben und
wie sie ihr Leben in dieser veränderten Welt bewältigen können, sie blieben in der
Tat ohne eine ausreichende Möglichkeit der Antwort. Die Theologie, konfrontiert mit
der gewandelten Wirklichkeit der Welt, konfrontiert aber auch mit dem gewandelten
Bewusstsein und damit dem gewandelten Verhältnis des Menschen zur Wirklichkeit
der Welt, hat daher den Auftrag, ihr Reden von Gott, und zwar sowohl vor Gott als
auch vor der Welt, neu zu begreifen. Sie hat diesen Auftrag nicht ausgeschlagen. Seit
die Theologie alle historische, psychologische und spekulative Auffassung des
Christentums hinter sich gebracht und die Offenbarung Gottes als die entscheidende
theologische Denkkategorie wieder entdeckt hat, ist sie selbst — und das wird im
Hinblick auf die uns hier beschäftigende Frage sicherlich angemerkt werden müssen
— in einem entscheidungsvollen Grade religionskritisch geworden. Wie immer diese
Kritik der Religion theologisch sich äussert, sie hat, so glaube ich, den Wendepunkt
benennen können, ihren Anfang in Sören Kierkegaards Wort vom «unendlichen
qualitativen Unterschied» von Gott und Mensch. Die Konsequenzen für das Reden der
Theologie von der Religion erschüttern seither alle Positivitäten, deren die Religion
einst sich für versichert gehalten hat. Alles, was Religion heisst — «von der plumpsten
Deisidämonie bis zum feinsten Spiritualismus, von der ehrlichsten Aufgeklärtheit
bis zur saftigsten Metaphysik», um mit Karl Barth zu reden —, bleibt «diesseits des

50



Abgrunds», der durch jenen von Kierkegaard so genannten unendlich qualitativen
Unterschied zwischen Gott und Mensch aufgerissen ist. Diese Kritik der Religion,
die sich gegen jede ihrer Arten richtet, zielt in der Spitze auf das Christentum und
auf die Kirche. Christentum als Religion und die christliche Kirche, die es geben
muss, weil es das Evangelium gibt und weil das Evangelium den Menschen verkündigt

werden muss, sind zwei Fakten im Zwielicht, sind zweideutige Fakten. Als Gipfel
der menschlichen Möglichkeiten ist die Religion, lassen Sie es mich noch einmal in

Anlehnung an Karl Barth sagen, gerade der Gipfel der menschlichen Unmöglichkeit
Gott gegenüber.
Die Kirche, die als «geschichtliche Fassung, Leitung und Kanalisierung des selbst
nie Geschichte werdenden göttlichen Tuns an den Menschen» nicht zu umgehen ist,
wird sich als der organisatorische Ort diesseits des Abgrundes, der den Menschen
von Gott trennt, deshalb stets verstehen als der Gegensatz zum Evangelium. Der
Christ, dieses unendlichen Unterschieds brennend bewusst, wird zwar die Kirche
nicht verlassen und sich nicht als ein Zuschauer neben sie stellen, sondern in ihr
bleiben, jedoch als ein «Wissender und Leidender», «trauernd, bedenklich, fragend,
erschrocken».
Soweit der Hinweis auf die von der Theologie betriebene Religionskritik. Sie ist als
Hintergrund einer im künstlerischen Werk — im Film — sich vollziehenden Religionskritik

in Betracht zu ziehen. Sie fällt als Auslöserin eines allgemeinen geistigen
Klimas ins Gewicht — eines Klimas, das sich im Werk des Dänen Carl Theodor
Dreyer oder dem des Schweden Ingmar Bergman zu Wort meldet. Sowohl bei
Dreyer wie bei Bergman, so unterschiedlich, ja gegensätzlich diese beiden Künstler
sind, ist die Religionskritik, soweit sie zum Befund ihres Werkes gehört, immanent
theologisch. Ihr Werk, gesamthaft betrachtet, bildet den einen Grundtypus der im
künstlerischen Ausdruck des Films niedergelegten Religionskritik — von einem zweiten

und einem dritten unterscheidet er sich dadurch, dass der Ansatz zur Religionskritik
im Metaphysischen liegt, nicht also in der Ablehnung aller Metaphysik oder in

der Gesellschaftskritik begründet ist.

Carl Theodor Dreyer

Es können an dieser Stelle, im Rahmen eines Referates, keine ausführlichen
Werkanalysen geboten werden — was präsentiert werden kann, sind die Ergebnisse dieser
Analysen. Bei Carl Theodor Dreyer sieht dieses Ergebnis etwa so aus: In den Filmen
des Dänen war das Thema immer Christus. Genauer: die Leiden Christi, nicht an der
Person Christi selbst dargestellt, obwohl Dreyer Zeit seines Lebens sich mit dem
Plan getragen hat, eine Darstellung Christi im Film zu gestalten; dargestellt vielmehr
an den Leiden in der Nachfolge Christi. In allen Filmen Dreyers gibt es Verfolgte,
und sie alle stehen in dieser Nachfolge. Man wird also sagen können, dass das Christliche

die Filme Dreyers von Grund auf bestimme. Ganz und gar offensichtlich dargestellt

ist das Leiden Christi in dessen Nachfolge in «La passion de Jeanne d'Arc».
Diese Johanna ist keine heldische Frau, sie ist die Leidende, die Märtyrerin, ist nicht
die Streiterin für den König, sondern die Geschlagene, und ihr schwerster Kampf
ist der gegen den Versucher. Ihn, den Teufel, lässt Dreyer in die Gestalten der Richter

schlüpfen, aus deren Mündern Angebot und Anmassung von Recht und Macht der
Erlösung kommen. Der Teufel ist, zumindest in den späteren Filmen Dreyers, immer
unsichtbare Hauptperson. Seinen Einflüsterungen, die das Leben versprechen, während

der Widerstand gegen den Widerruf den Tod auf dem Scheiterhaufen bringt, ist
denn auch in der «Passion der heiligen Johanna» dem Kampf gewidmet. Im Menschlichen

eine Tragödie, wird diese Passion im Religiösen das Drama der Heiligung
eines Menschenlebens, der Heiligung im Tode und der Vollendung durch die Gnade.
Dreyer rückt — mehr oder weniger in jedem seiner Filme, vor allem aber in dieser
«Passion» und sodann in «Ordet» (Fb 4/56) — demnach die Gnade ins Zentrum. Es
wäre nun allerdings falsch, dieses Thema als einer naturalistischen Darstellung
zugehörig aufzufassen: Dreyer hat einer solchen Interpretation, die leider immer wieder

51



versucht worden ist, selber einen Riegel geschoben, als er sein künstlerisches
Bekenntnis niederlegte: «Der Künstler muss das innere Leben beschreiben, nicht das
äussere. Das Vermögen zur Abstraktion ist wesentlich für jede künstlerische Schöpfung.

Die Abstraktion erlaubt es dem Künstler, das Hindernis zu überschreiten, das
ihm der Naturalismus entgegensetzt. Sie macht aus, dass Filme nicht nur mehr das
Sichtbare zeigen, sondern dass sie geistig werden.» Man wird deshalb «Ordet» (nach
Kai Münk) nicht auffassen dürfen als die Darstellung der Erweckung vom Tode, die
der irre Johannes, der sich für Christus hält, an der toten jungen Frau, Inger,
vornimmt. Vielmehr ist dieser Film, und das lässt sich aus seiner Form nachweisen, das
Dokument des Glaubens in die Kraft des Wortes: die Verbindung mit dem Wort, dem
Träger des Lebens, wird wieder hergestellt. Das Licht, das am Schluss die Leinwand
füllt, entfaltet sich wie ein innerliches Hallelujah: als der Jubel über den Tod, der zur
Quelle des wahren Lebens wird. Da bleibt nichts zurück vom scheinbaren menschlichen

Skandal der Inkarnation. Alles aber bleibt, so wird konsequenterweise zu
sagen sein, vom Skandal für ein Christentum der Kirche, das, um noch ein weiteres
Mal mit den Worten Karl Barths zu sprechen, eine menschliche Unmöglichkeit ist,
weil es den Anspruch erhebt, die geschichtliche Fassung des nie Geschichte
werdenden göttlichen Tuns an den Menschen zu sein. Die einzige mögliche Haltung, in
der der Mensch sich Gott nähern kann — so Dreyer —, ist die der Erwartung der
Gnade, welche die einzige Haltung ist, die dem «unendlichen qualitativen
Unterschied» zwischen Mensch und Gott zu entsprechen vermag. In Carl Theodor Dreyers
Werk wird eine Tradition greifbar, die ihren — für den Dänen unmittelbaren —
Ansatz in Sören Kierkegaard hat, die aber weiter zurückweist, so meine ich, zu den
Jansenisten, in deren Geist und Verständnis des Christlichen man das Werk dieses
grossen Filmkünstlers wird deuten können; in deren Geist und Verständnis also auch
seine Religionskritik, soweit sie als Opposition gegen die Kirchen aufscheint, zu
verstehen ist.

Ingmar Bergman

Filmhistorisch wird man Ingmar Bergman zweifellos auch in der Nachfolge von Carl
Theodor Dreyer sehen können. Will man aber von einem theologischen Einfluss
reden, so wird gerade hier mit aller Deutlichkeit auf Kierkegaard zu verweisen sein.
Das Werk Bergmans ist vielschichtig, aber eines seiner zentralen Themen ist die
Ablösung von dem, was er selbst die religiösen Zwänge nennt. Und verbunden damit
oder genauer: der innerste Kern dieses zentralen Themas ist der Vollzug der Befreiung
von den Positivitäten eines Glaubens, der eine täuschende Beruhigung wäre, hin zu
einer Position nicht so sehr des Unglaubens, als vielmehr des Eingeständnisses des
Zweifels, des Eingeständnisses der Ungewissheit, die zum Positivum wird. Die
Trilogie Bergmans, deren dritter und beschliessender Teil «Das Schweigen» (Fb 4, 5, 7/
64) ist, ist die über drei Stufen sich vollziehende Enthüllung dessen, der keinen
Glauben mehr hat, nach dem Glauben indessen ruft, ohne ihn in einer Gewissheit
verankern zu können und zu wollen. «Das Schweigen» gibt die Situation des Endes, und
der Weg zum Ende begann, als die Hoffnung sich meldete; das Ende aber ist die
Hoffnungslosigkeit oder besser: die Anerkennung der Ungewissheit. Der erste Teil
der Trilogie, «Wie in einem Spiegel» (Fb 18/62), ist das Stadium der Hoffnung; dass
Gott sich in der Liebe offenbare, darin besteht diese Hoffnung, aber Gott offenbart
sich so nicht, er tritt vielmehr abschreckend entgegen in Gestalt einer scheusslichen
Spinne; diese ist das Bildnis des Zwanges, dass er sich offenbaren solle. Der zweite
Teil, «Die Abendmahlsgäste», führt fort in das Stadium der Erkenntnis, dass die
Hoffnung, Gott offenbare sich durch Liebe, irrig gewesen ist. Dass Gott schweigt, ist das
schrecklichste aller Leiden; schrecklicher als die körperlichen Schmerzen am Kreuz
waren diese Zweifel Christi, weil Gott schwieg.
Dass Gott schweigt, hat zur Voraussetzung überhaupt, dass es Gott gibt. Die
Gewissensschärfe, die Selbstqual und die Selbstbedrängnis, mit denen Bergman diese

52



Darstellung des Menschen unternimmt, stammen zunächst aus der Sphäre des
pietistischen Protestantismus, sind aber tiefgründiger theologisch untermauert durch
die Lektüre von Kierkegaard. An der Kunst Bergmans bewahrheitet sich die Einsicht
Kierkegaards, dass Glaube und Gotteserfahrung für den Menschen in der Anfechtung

sich entfalten. Bergman leugnet Gott nicht; dann wäre keines der Themen seiner
Filme möglich. Dass der Mensch unter dem Schweigen Gottes leidet, ist zugleich
seine Grösse; Grösse nämlich ist in der Verzweiflung über das Schweigen Gottes,
die ein unauslösbares Teil der menschlichen Existenz ist. Da Gott qualitativ vom
Menschen unendlich verschieden ist, ist sein Schweigen eine Form seiner Mitteilung,

die zu akzeptieren ist. Das Schweigen ist, so meine ich sagen zu dürfen, eine
Konsequenz der Gewissensstrenge, die einer gerade dadurch — im Geiste des
Protestantismus — aufbringt, dass er das protestantische Selbstverständnis des
Menschen als eines gottunmittelbar gewordenen Menschen nicht bedenkenlos und gleichsam

romantisch hinnimmt; dass er diese Gottesunmittelbarkeit bis zum Extrem der
Glaubenslosigkeit hin ernst nimmt; ernst in einem Masse, das bereits Demut ist.
Bergman stellt das Paradoxon der christlichen Situation dar, das Paradoxon des
Glaubens, der die Wahrheit der Begegnung mit Gott darin erkennt, dass der Mensch,
das Begrenzte, Gott, das Unbegrenzte, nicht fassen kann, die Zeit nicht die Ewigkeit.

«Unbekannt ist und bleibt uns Gott», und : «die direkte Kenntlichkeit ist gerade
für die Götzen charakteristisch», so hat es Kierkegaard ausgesprochen, was Bergman

künstlerisch —- in den Gestalten seiner von Dämonen und Ängsten umstellten
Menschen —• ausdrückt. Aus dieser Erlebnissicht entwickelt sich denn auch die
Religionskritik bei Bergman — wohl verstanden: keine theologische, sondern die eines
Künstlers, der sich in Erlebnissen, nicht in Thesen ausspricht •—-, eine Kritik, die auf
Religion lieber verzichtet als dass er diese annähme als eine bequeme Art der
Vermenschlichung Gottes. Eben auf diese Bequemlichkeit mit allen ihren Folgen für
eine unkritische Selbstberuhigung aber beziehen sich die Äusserungen und
Darstellungen Bergmans von den Zwängen der Religion.

Die veränderte Haltung der Kirche zur Welt

Was nun die zweite Ursache betrifft, die Wandlung der Kirchen in ihrem Verhältnis
zur modernen und das heisst doch wohl vorab zur säkularisierten Welt, so hat auch sie
ihre theologische Grundlegung. Das Stichwort, das es in diesem Zusammenhang
anzuführen gilt, lautet, dass die Selbständigkeit des Menschen und die Weltlichkeit
der Welt Gegenstand des theologischen Nachdenkens geworden sind, indem dieses
erkannt hat, dass zwischen der Säkularisierung und dem christlichen Glauben ein
Zusammenhang besteht. Dass im christlichen Glauben selbst, der die Welt entgöt-
tert hat, der Ansatz zur Autonomie der Vernunft und damit zur Säkularisierung der
Welt gegeben ist: die Welt — mit der Christusoffenbarung durch Gott entgöttert —

ist zum Herrschaftsgebiet der Vernunft und damit frei für die Entwicklung der
Wissenschaft und der Technik geworden. Der christliche Glaube, statt aus einer falsch
verstandenen Apologetik zur Attacke auf die Mündigkeit des Menschen und der Welt
anzusetzen, lässt sich — so lautet ein Befund der Theologie unserer Tage — mit der
durch die Säkularisierung geschaffenen völlig neuen Situation konfrontieren. Der
christliche Glaube sucht sich so zu verstehen, dass er nicht mehr ängstlich an der
gewandelten Wirklichkeit der Welt vorbeizuschleichen braucht: selbst religionskritisch

geworden bis zu jener extremen Position, dass in der Religion nur noch eine
geschichtlich bedingte und daher vergängliche Ausdrucksform des Christentums
gesehen wird, hat der christliche Glaube denn auch ein neues Verständnis des
Atheismus gewonnen. Der Atheismus, Konsequenz aus der Verweltlichung der Welt
und der Verdrängung Gottes aus der Welt in einem, bestimmt das geistige und seelische

Klima unserer Zeit. Für eine Mehrheit der Menschen zur existentiellen Lebenshaltung

geworden, wird der Atheismus, der einmal die Angelegenheit einer Minderheit

von avantgardistischen Intellektuellen gewesen war, heute bedenkenlos prakti-

53



ziert. Verantwortungsvolles Reden von Gott, so hat die Theologie erkannt, ist nur
noch möglich angesichts dieser Position, in der sich der Atheismus verankert hat.
Der Dialog, wir wissen es alle, ist in Gang gekommen und kennzeichnet mit seinem
ganzen Reichtum der Spannungen des Denkens und der persönlichen Begegnung
die geistige Situation unserer Tage. An diesem Dialog, der vielseitig und vielschichtig

ist, hat auch der Film teil, insofern er als künstlerisches und somit individuelles
Werk konzipiert ist und folglich eine sowohl sensitive wie intellektuelle Reflexion
der Wirklichkeit darstellt. Dem Film, der — aus welchen Positionen der Lebenshaltung

heraus auch immer — solcherart die Wirklichkeit reflektiert und dadurch zu
einer gestaltenden Kraft der Gegenwart geworden ist, wird also eine gesteigerte
Aufmerksamkeit zuteil. Diese geschärfte Aufmerksamkeit trifft nun allerdings auf
ihren Gegenstand: eben den religionskritischen Film, den es zwar in bestimmten
Formen schon immer gegeben hat, der nach Gestalt und Gehalt indessen heute
wenn nicht eigentlich ein weites Feld beherrscht, so doch eine Potenz darstellt und
nicht zu übersehen ist. Eine Potenz so sehr, dass man sagen kann, der religiöse
Film, sieht man vom aktuellen religiösen Problemfilm ab, der aber seinerseits — wie
Bergman zeigt — bereits religionskritisch geworden ist, habe kaum mehr etwas zu
bestellen. (Fortsetzung in der nächsten Nummer) Dr. Martin Schlappner

Die ersten Kinospielfilme für Kassetten

In England und in den USA sind die ersten Verträge über den Vertrieb von Kinospielfilmen

über das kommende Kassettensystem abgeschlossen worden. Diese
Nachrichten sind sehr viel schneller gekommen, als Filmfachleute vor kurzem noch annahmen.

Die Kassettenfilme (hier vom amerikanischen EVR-Typ) können bekanntlich
über jeden Fernsehempfänger wiedergegeben werden. Besonders überraschend ist,
dass die Verträge schon zustande gekommen sind, bevor noch die ersten Kassetten-
Wiedergabegeräte aus der Serienfabrikation zur Verfügung stehen.
Der erste Spielfilm, der in Kassettenform zur Verfügung stehen wird, ist «Billy Budd»
(Fb 5/63), eine alte Schwarz-weiss-Produktion nach der Vorlage von Herman
Melville. Peter Ustinov spielt eine Hauprolle. Der 120 Minuten lange Film wird auf drei
Kassetten aufgeteilt. Die Rechte für die Auswertung ausserhalb der Theater in den
USA liegen bei der Hurlock Cine World Inc. Hier handelt es sich um eine Gesellschaft,

die «klassische Filme» vor allem an Schulen, Colleges und Universitäten
verkauft und verleiht. Viele dieser Institutionen haben ihr eigenes Filmarchiv. Sie
wurden bisher von Hurlock Cine World mit den normalen Filmen beliefert, aber dieses

Verfahren soll jetzt durch den Kassettenverkauf ergänzt werden.
Tatsächlich zielen die Bemühungen von CBS, ihr Kassettensystem einzuführen,
zunächst auf eben diesen Abnehmerkreis (Colleges, Universitäten u. ä.). Es ist
sicher, dass alle Allied-Artists-Filme, auch die noch kommenden, über Hurlock Cine
World den Weg in die finanzkräftigen Universitäten finden werden. «Ein Mann und
eine Frau» (Fb 11/66) von Lelouch aus Frankreich steht als nächstes auf dem
Programm. CBS berichtet von anderen Firmen, die Kurzfilme (Sportfilme, die Laurel-
und-Hardy-Filme und anderes) in Kassettenform herausbringen.
Damit ist zunächst ein Anfang gemacht. CBS denkt daran, besonders wertvolle alte
Filme privaten Sammlern und Archiven in Kassettenform zur Verfügung zu stellen.
Die ganze Palette der Möglichkeiten, die das Kassettenfernsehen bietet, sei jetzt
überhaupt noch nicht zu übersehen. Der «Durchbruch» des neuen Systems wird
wahrscheinlich erst in vollem Umfang sichtbar werden, wenn die ersten Farbkassetten zu
haben sind. Dann werden nämlich auch die neueren Kinospielfilme ihren Weg auf
die Bildschirme finden.
Von noch grösserem Interesse ist ein Vorhaben, das in London zunächst mit einem
Vertrag gestartet worden ist. Anglo Amalgamated Film Distributors, eine ange-

54


	Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film

