Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 4

Artikel: Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film
Autor: Schlappner, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964526

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964526
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film

Vorbemerkung der Redaktion: «Der Film hat ebenso wie andere Bereiche der Kunst
einen Bewusstwerdungsprozess durchgemacht; von einem reinen Unterhaltungs- und
Dokumentationsmedium hat er sich zu einer gesellschaftskritischen Kraft entwickelt,
welche die in der Zeit liegenden Probleme aufgreift. In der Konkurrenz gegeniiber
dem Fernsehen konnte er sogar ein neues Publikum gewinnen, das die Auseinander-
setzung mit der geistigen Problematik unserer Tage sucht. Von seinem neuen Selbst-
verstandnis her ist auch die Religion fiir den Film ein Faktor geworden, und sei es
nur als Objekt der Kritik», schrieb der Direktor der Katholischen Akademie in Bayern,
Dr. Franz Henrich, in seiner Einladung zur Tagung «Moderner Film und Religions-
kritik», die am 6. und 7. Dezember 1969 in Miinchen mit 400 Teilnehmern stattgefun-
den hat.

In dieser und der nachsten Nummer bringen wir den Einleitungsvortrag von Dr. Mar-
tin Schlappner, Redaktor an der «Neuen Ziircher Zeitung», zum Abdruck. Das Refe-
rat erscheint auch im Méarzheft der «Stimmen der Zeit» (Freiburg im Breisgau). In
einem zweiten Referat formulierte Pater Anselm Hertz OP von der Universitat
Frankfurt am Main Thesen zur Herausforderung durch die Religionskritik im Film.
Formanalysen waren das Thema von Ausfihrungen Dr. Gerd Albrechts vom Sozio-
logischen Institut der Universitat Kéln. Abgeschlossen wurde die Tagung durch eine
Diskussion mit Pier Paolo Pasolini, wobei sich die Fragen vor allem um seinen Film
«Teorema» und «La voie lactée» von Luis Bufiuel bewegten, die an der Tagung ge-
zeigt wurden.

Einleitung

Die Tatsache, dass in einer Akademie, die institutionell und geistig der Kirche zuge-
hort, die Frage nach der Existenz, nach der Bedeutung und auch nach der theologi-
schen Qualitat des religionskritischen Films in unserer Zeit gestellt wird, zeigt mit
aller Deutlichkeit den Wandel an, der in der Kirche, sei es der katholischen oder der
evangelischen, eingetreten ist. Die Zeit liegt noch gar nicht lange zuriick, da man
sich, mit dem Film konfrontiert, in kirchlichen Kreisen mit dem Problem des religiésen
Films vorab und ausschliesslich beschiftigt hat. Im Vordergrund standen die Pro-
bleme, die fiir die katholische oder fiir die protestantische Theologie mit dem reli-
giosen Film verbunden sind. Die Untersuchungen konzentrierten sich auf die Frage,
ob der religiose Film Verkiindigung sein kénne und wie er Verkiindigung sein kann,
und auf die Frage sodann, ob und wie im religiésen Film die Geschichte als das ver-
borgene Handeln Gottes dargestellt werden soll und auch kénne. Man bemiihte sich
um Unterscheidung des religiosen Films und verband mit diesen Wertungen, die den
einzelnen religiésen Film als dokumentarisch, als frei gestaltet oder als fantastisch
und dann meistens verfélschend einstuften.

Der religionskritische Film, den es schon immer gegeben hat und der doch, wenn
nicht eine Spielart des religiosen Films, so mdglicherweise sein Gegenbild ist, blieb
am Rande und fesselte kaum die Aufmerksamkeit und das Interesse an seiner Analyse
— jedenfalls kaum lber jenen Punkt hinaus, an welchem man in bestimmten Filmen
eine antiklerikale Tendenz, eine Polemik gegen die Autoritit der Institutionen, zu
denen die Kirche z&hlt, oder eine Blasphemie konstatierte. Schon der aktuelle reli-
giose Problemfilm, in welchem sich ja nicht unbedingt die Bindung an die Heilslehre
ausprédgen muss, der vielmehr seine besondere Akzentuierung in der Loslésung von
der bindenden Kraft der Heilslehre haben muss, geriet mitunter an die Peripherie des
Interesses, das sich hauptséachlich um die Problematik von Film und Verkiindigung
kimmerte und also letzten Endes auf die Mdglichkeit und Wirkung der Missionierung
durch den Film ausgerichtet war. Und wo der Film sich religionskritisch dusserte,
etwa bei Luis Bufiuel, da wurde entweder bloss die Blasphemie wahrgenommen und

49



sogleich auch zuriickgewiesen, oder es wurde versucht, die Zweideutigkeit der
theologischen Position, sofern sie unverkennbar ist, im Sinne der Religion und des
Glaubens — eines heimlichen Glaubens freilich — zu interpretieren. Das Phidnomen
der Religionskritik als einer eigenen Position blieb also am Rande oder sogar véllig
unbeachtet.

Nun ist es auffallend, dass dort, wo die Kirchen sich mit dem Film beschiftigen, und
sie tun es mit einem Einsatz an geistigen Energien, der nichts mehr spiiren ldasst von
einer intellektuellen Verachtung des Films — dass dort, wo das geschieht, diese
Beschiftigung in weit geringerem Masse als vor etlichen Jahren noch dem wie immer
zu benennenden religiosen Film gilt. [n den Vordergrund ist eindeutig der religions-
kritische Film getreten — was immer in diesen Filmen unter Religionskritik zu ver-
stehen sein wird. Ich sehe am Grunde dieser Entwicklung vier Ursachen, die so in-
einanderwirken, dass die Entwicklung selbst, die seit geraumer Zeit sicherlich schon
feststellbar gewesen ist, endlich manifest werden konnte. Die vier Ursachen sind, so
meine ich, zu suchen erstens in der Theologie selbst, sodann in der mit der Theologie
zusammenhangenden Wandlung der Kirchen in ihrem Verhéltnis zur modernen Welt;
ferner, mit der zweiten Ursache zusammenhéngend, in der Aufwertung, welche der
Film als Mittel der Kommunikation in Konsequenz dieser Hinwendung zur Welt er-
fahren hat, und zuletzt in der uniibersehbaren Existenz einer Kategorie des Films,
der sich mit hochster Bewusstheit und fast ausschliesslich eben als religionskritisch
versteht; oder — so man will — in der Existenz von Filmschaffenden, die, kiinstle-
risch begabt und intellektuell erheblich, den Film als vollig persénlich-schépferischen
Ausdruck handhaben und ihn in diesem Sinn als das Instrument ihres kritischen Ge-
schifts mit der Religion benutzen.

Theologie im Umbruch

Zur ersten Ursache dieses: Wie immer wir die Zeit, in der wir leben, benennen mé-
gen, in jeder der Benennungen driicken wir das Gefiihl und das Bewusstsein aus, in
einer umfassenden Krise und in einem Ubergang zu stehen. Es handelt sich um einen
entscheidenden geschichtlichen Umbruch, in welchem alle Daseinsbereiche einbe-
zogen sind. Die Welt ebenso wie das Bild des Menschen von der Welt haben sich
verdandert, und in diese Veranderung, die wir als Krise empfinden, ist auch der Glaube
an Gott hineingerissen. Die christliche Botschaft, soweit sie noch in der iiberliefer-
ten Gestalt verkiindigt wird, gibt den wenigsten Menschen unserer Tage noch eine
Antwort auf die Frage nach Gott. Miissten sich die Menschen mit den Uberlieferten
christlichen Antworten begniigen, wie sie sich in der Welt zu verstehen haben und
wie sie ihr Leben in dieser verdnderten Welt bewiltigen kdnnen, sie blieben in der
Tat ohne eine ausreichende Mdglichkeit der Antwort. Die Theologie, konfrontiert mit
der gewandelten Wirklichkeit der Welt, konfrontiert aber auch mit dem gewandelten
Bewusstsein und damit dem gewandelten Verhiltnis des Menschen zur Wirklichkeit
der Welt, hat daher den Auftrag, ihr Reden von Gott, und zwar sowohl vor Gott als
auch vor der Welt, neu zu begreifen. Sie hat diesen Auftrag nicht ausgeschlagen. Seit
die Theologie alle historische, psychologische und spekulative Auffassung des Chri-
stentums hinter sich gebracht und die Offenbarung Gottes als die entscheidende
theologische Denkkategorie wieder entdeckt hat, ist sie selbst — und das wird im
Hinblick auf die uns hier beschiftigende Frage sicherlich angemerkt werden miissen
— in einem entscheidungsvollen Grade religionskritisch geworden. Wie immer diese
Kritik der Religion theologisch sich dussert, sie hat, so glaube ich, den Wendepunkt
benennen kdnnen, ihren Anfang in Séren Kierkegaards Wort vom «unendlichen qua-
litativen Unterschied» von Gott und Mensch. Die Konsequenzen fiir das Reden der
Theologie von der Religion erschiittern seither alle Positivitdten, deren die Religion
‘einst sich fiir versichert gehalten hat. Alles, was Religion heisst — «von der plumpsten
Deisiddmonie bis zum feinsten Spiritualismus, von der ehrlichsten Aufgeklartheit
bis zur saftigsten Metaphysik», um mit Karl Barth zu reden —, bleibt «diesseits des

50



Abgrunds», der durch jenen von Kierkegaard so genannten unendlich qualitativen
Unterschied zwischen Gott und Mensch aufgerissen ist. Diese Kritik der Religion,
die sich gegen jede ihrer Arten richtet, zielt in der Spitze auf das Christentum und
auf die Kirche. Christentum als Religion und die christliche Kirche, die es geben
muss, weil es das Evangelium gibt und weil das Evangelium den Menschen verkiin-
digt werden muss, sind zwei Fakten im Zwielicht, sind zweideutige Fakten. Als Gipfel
der menschlichen Méglichkeiten ist die Religion, lassen Sie es mich noch einmal in
Anlehnung an Karl Barth sagen, gerade der Gipfel der menschlichen Unméglichkeit
Gott gegentiber.

Die Kirche, die als «geschichtliche Fassung, Leitung und Kanalisierung des selbst
nie Geschichte werdenden géttlichen Tuns an den Menschen» nicht zu umgehen ist,
wird sich als der organisatorische Ort diesseits des Abgrundes, der den Menschen
von Gott trennt, deshalb stets verstehen als der Gegensatz zum Evangelium. Der
Christ, dieses unendlichen Unterschieds brennend bewusst, wird zwar die Kirche
nicht verlassen und sich nicht als ein Zuschauer neben sie stellen, sondern in ihr
bleiben, jedoch als ein «Wissender und Leidender», «trauernd, bedenklich, fragend,
erschrocken».

Soweit der Hinweis auf die von der Theologie betriebene Religionskritik. Sie ist als
Hintergrund einer im kiinstlerischen Werk — im Film — sich vollziehenden Religions-
kritik in Betracht zu ziehen. Sie fallt als Ausléserin eines allgemeinen geistigen
Klimas ins Gewicht — eines Klimas, das sich im Werk des Danen Carl Theodor
Dreyer oder dem des Schweden Ingmar Bergman zu Wort meldet. Sowohl bei
Dreyer wie bei Bergman, so unterschiedlich, ja gegensétzlich diese beiden Kiinstler
sind, ist die Religionskritik, soweit sie zum Befund ihres Werkes gehdrt, immanent
theologisch. lhr Werk, gesamthaft betrachtet, bildet den einen Grundtypus der im
kiinstlerischen Ausdruck des Films niedergelegten Religionskritik — von einem zwei-
ten und einem dritten unterscheidet er sich dadurch, dass der Ansatz zur Religions-
kritik im Metaphysischen liegt, nicht also in der Ablehnung aller Metaphysik oder in
der Gesellschaftskritik begriindet ist.

Carl Theodor Dreyer

Es kénnen an dieser Stelle, im Rahmen eines Referates, keine ausfiihrlichen Werk-
analysen geboten werden — was présentiert werden kann, sind die Ergebnisse dieser
Analysen. Bei Carl Theodor Dreyer sieht dieses Ergebnis etwa so aus: In den Filmen
des Danen war das Thema immer Christus. Genauer: die Leiden Christi, nicht an der
Person Christi selbst dargestellt, obwohl Dreyer Zeit seines Lebens sich mit dem
Plan getragen hat, eine Darstellung Christi im Film zu gestalten; dargestellt vielmehr
an den Leiden in der Nachfolge Christi. In allen Filmen Dreyers gibt es Verfolgte,
und sie alle stehen in dieser Nachfolge. Man wird also sagen kénnen, dass das Christ-
liche die Filme Dreyers von Grund auf bestimme. Ganz und gar offensichtlich darge-
stellt ist das Leiden Christi in dessen Nachfolge in «La passion de Jeanne d'Arc».
Diese Johanna ist keine heldische Frau, sie ist die Leidende, die Martyrerin, ist nicht
die Streiterin fur den Konig, sondern die Geschlagene, und ihr schwerster Kampf
ist der gegen den Versucher. |hn, den Teufel, lasst Dreyer in die Gestalten der Rich-
ter schliipfen, aus deren Miindern Angebot und Anmassung von Recht und Macht der
Erlésung kommen. Der Teufel ist, zumindest in den spéteren Filmen Dreyers, immer
unsichtbare Hauptperson. Seinen Einfliisterungen, die das Leben versprechen, wih-
rend der Widerstand gegen den Widerruf den Tod auf dem Scheiterhaufen bringt, ist
denn auch in der «Passion der heiligen Johanna» dem Kampf gewidmet. Im Mensch-
lichen eine Tragtdie, wird diese Passion im Religiésen das Drama der Heiligung
eines Menschenlebens, der Heiligung im Tode und der Vollendung durch die Gnade.
Dreyer riickt — mehr oder weniger in jedem seiner Filme, vor allem aber in dieser
«Passion» und sodann in «Ordet» (Fb 4/66) — demnach die Gnade ins Zentrum. Es
wire nun allerdings falsch, dieses Thema als einer naturalistischen Darstellung zu-
gehorig aufzufassen: Dreyer hat einer solchen Interpretation, die leider immer wieder

51



versucht worden ist, selber einen Riegel geschoben, als er sein kiinstlerisches Be-
kenntnis niederlegte: «Der Kiinstler muss das innere Leben beschreiben, nicht das
dussere. Das Vermdgen zur Abstraktion ist wesentlich fiir jede kiinstlerische Schép-
fung. Die Abstraktion erlaubt es dem Kiinstler, das Hindernis zu lberschreiten, das
ihm der Naturalismus entgegensetzt. Sie macht aus, dass Filme nicht nur mehr das
Sichtbare zeigen, sondern dass sie geistig werden.» Man wird deshalb «Ordet» (nach
Kai Munk) nicht auffassen diirfen als die Darstellung der Erweckung vom Tode, die
der irre Johannes, der sich fiir Christus halt, an der toten jungen Frau, Inger, vor-
nimmt. Vielmehr ist dieser Film, und das lasst sich aus seiner Form nachweisen, das
Dokument des Glaubens in die Kraft des Wortes: die Verbindung mit dem Wort, dem
Trager des Lebens, wird wieder hergestellt. Das Licht, das am Schluss die Leinwand
fullt, entfaltet sich wie ein innerliches Hallelujah: als der Jubel iiber den Tod, der zur
Quelle des wahren Lebens wird. Da bleibt nichts zurtick vom scheinbaren mensch-
lichen Skandal der Inkarnation. Alles aber bleibt, so wird konsequenterweise zu sa-
gen sein, vom Skandal fir ein Christentum der Kirche, das, um noch ein weiteres
Mal mit den Worten Karl Barths zu sprechen, eine menschliche Unméglichkeit ist,
weil es den Anspruch erhebt, die geschichtliche Fassung des nie Geschichte wer-
denden gottlichen Tuns an den Menschen zu sein. Die einzige mégliche Haltung, in
der der Mensch sich Gott ndhern kann — so Dreyer —, ist die der Erwartung der
Gnade, welche die einzige Haltung ist, die dem «unendlichen qualitativen Unter-
schied» zwischen Mensch und Gott zu entsprechen vermag. In Carl Theodor Dreyers
Werk wird eine Tradition greifbar, die ihren — fiir den Dénen unmittelbaren — An-
satz in Séren Kierkegaard hat, die aber weiter zuriickweist, so meine ich, zu den
Jansenisten, in deren Geist und Verstidndnis des Christlichen man das Werk dieses
grossen Filmkiinstlers wird deuten kdnnen; in deren Geist und Verstandnis also auch
seine Religionskritik, soweit sie als Opposition gegen die Kirchen aufscheint, zu ver-
stehen ist.

Ingmar Bergman

Filmhistorisch wird man Ingmar Bergman zweifellos auch in der Nachfolge von Carl
Theodor Dreyer sehen konnen. Will man aber von einem theologischen Einfluss
reden, so wird gerade hier mit aller Deutlichkeit auf Kierkegaard zu verweisen sein.
Das Werk Bergmans ist vielschichtig, aber eines seiner zentralen Themen ist die Ab-
[6sung von dem, was er selbst die religiosen Zwinge nennt. Und verbunden damit
oder genauer: der innerste Kern dieses zentralen Themas ist der Vollzug der Befreiung
von den Positivitaten eines Glaubens, der eine tauschende Beruhigung ware, hin zu
einer Position nicht so sehr des Unglaubens, als vielmehr des Eingestidndnisses des
Zweifels, des Eingesténdnisses der Ungewissheit, die zum Positivum wird. Die Tri-
logie Bergmans, deren dritter und beschliessender Teil «Das Schweigen» (Fb 4, 5, 7/
64) ist, ist die Uber drei Stufen sich vollziehende Enthiillung dessen, der keinen
Glauben mehr hat, nach dem Glauben indessen ruft, ohne ihn in einer Gewissheit ver-
ankern zu kénnen und zu wollen. «Das Schweigen» gibt die Situation des Endes, und
der Weg zum Ende begann, als die Hoffnung sich meldete; das Ende aber ist die
Hoffnungslosigkeit oder besser: die Anerkennung der Ungewissheit. Der erste Teil
der Trilogie, «Wie in einem Spiegel» (Fb 18/62), ist das Stadium der Hoffnung; dass
Gott sich in der Liebe offenbare, darin besteht diese Hoffnung, aber Gott offenbart
sich so nicht, er tritt vielmehr abschreckend entgegen in Gestalt einer scheusslichen
Spinne; diese ist das Bildnis des Zwanges, dass er sich offenbaren solle. Der zweite
Teil, «Die Abendmahlsgéste», fiihrt fort in das Stadium der Erkenntnis, dass die Hoff-
nung, Gott offenbare sich durch Liebe, irrig gewesen ist. Dass Gott schweigt, ist das
schrecklichste aller Leiden; schrecklicher als die kdrperlichen Schmerzen am Kreuz
waren diese Zweifel Christi, weil Gott schwieg.

Dass Gott schweigt, hat zur Voraussetzung lberhaupt, dass es Gott gibt. Die Ge-
wissensschirfe, die Selbstqual und die Selbstbedrdngnis, mit denen Bergman diese

52



Darstellung des Menschen unternimmt, stammen zunachst aus der Sphére des pie-
tistischen Protestantismus, sind aber tiefgriindiger theologisch untermauert durch
die Lektiire von Kierkegaard. An der Kunst Bergmans bewahrheitet sich die Einsicht
Kierkegaards, dass Glaube und Gotteserfahrung fiir den Menschen in der Anfech-
tung sich entfalten. Bergman leugnet Gott nicht; dann wire keines der Themen seiner
Filme mdglich. Dass der Mensch unter dem Schweigen Gottes leidet, ist zugleich
seine Grosse; Grosse namlich ist in der Verzweiflung tiber das Schweigen Gottes,
die ein unauslésbares Teil der menschlichen Existenz ist. Da Gott qualitativ vom
Menschen unendlich verschieden ist, ist sein Schweigen eine Form seiner Mittei-
lung, die zu akzeptieren ist. Das Schweigen ist, so meine ich sagen zu durfen, eine
Konsequenz der Gewissensstrenge, die einer gerade dadurch — im Geiste des Pro-
testantismus — aufbringt, dass er das protestantische Selbstverstéandnis des Men-
schen als eines gottunmittelbar gewordenen Menschen nicht bedenkenlos und gleich-
sam romantisch hinnimmt; dass er diese Gottesunmittelbarkeit bis zum Extrem der
Glaubenslosigkeit hin ernst nimmt; ernst in einem Masse, das bereits Demut ist.
Bergman stellt das Paradoxon der christlichen Situation dar, das Paradoxon des
Glaubens, der die Wahrheit der Begegnung mit Gott darin erkennt, dass der Mensch,
das Begrenzte, Gott, das Unbegrenzte, nicht fassen kann, die Zeit nicht die Ewig-
keit. «Unbekannt ist und bleibt uns Gott», und : «die direkte Kenntlichkeit ist gerade
fur die Gétzen charakteristisch», so hat es Kierkegaard ausgesprochen, was Berg-
man kiinstlerisch — in den Gestalten seiner von Damonen und Angsten umstellten
Menschen — ausdriickt. Aus dieser Erlebnissicht entwickelt sich denn auch die Re-
ligionskritik bei Bergman — wohl verstanden: keine theologische, sondern die eines
Kiinstlers, der sich in Erlebnissen, nicht in Thesen ausspricht —, eine Kritik, die auf
Religion lieber verzichtet als dass er diese annédhme als eine bequeme Art der Ver-
menschlichung Gottes. Eben auf diese Bequemlichkeit mit allen ihren Folgen fir
eine unkritische Selbstberuhigung aber beziehen sich die Ausserungen und Dar-
stellungen Bergmans von den Zwéngen der Religion.

Die veridnderte Haltung der Kirche zur Welt

Was nun die zweite Ursache betrifft, die Wandlung der Kirchen in ihrem Verhiltnis
zur modernen und das heisst doch wohl vorab zur sdkularisierten Welt, so hat auch sie
ihre theologische Grundlegung. Das Stichwort, das es in diesem Zusammenhang an-
zufiihren qilt, lautet, dass die Selbstandigkeit des Menschen und die Weltlichkeit
der Welt Gegenstand des theologischen Nachdenkens geworden sind, indem dieses
erkannt hat, dass zwischen der Sikularisierung und dem christlichen Glauben ein
Zusammenhang besteht. Dass im christlichen Glauben selbst, der die Welt entgét-
tert hat, der Ansatz zur Autonomie der Vernunft und damit zur Sikularisierung der
Welt gegeben ist: die Welt — mit der Christusoffenbarung durch Gott entgéttert —
ist zum Herrschaftsgebiet der Vernunft und damit frei fur die Entwicklung der Wis-
senschaft und der Technik geworden. Der christliche Glaube, statt aus einer falsch
verstandenen Apologetik zur Attacke auf die Mindigkeit des Menschen und der Welt
anzusetzen, lasst sich — so lautet ein Befund der Theologie unserer Tage — mit der
durch die Sakularisierung geschaffenen véllig neuen Situation konfrontieren. Der
christliche Glaube sucht sich so zu verstehen, dass er nicht mehr dngstlich an der
gewandelten Wirklichkeit der Welt vorbeizuschleichen braucht: selbst religionskri-
tisch geworden bis zu jener extremen Position, dass in der Religion nur noch eine
geschichtlich bedingte und daher vergiangliche Ausdrucksform des Christentums
gesehen wird, hat der christliche Glaube denn auch ein neues Verstandnis des
Atheismus gewonnen. Der Atheismus, Konsequenz aus der Verweltlichung der Welt
und der Verdréangung Gottes aus der Welt in einem, bestimmt das geistige und seeli-
sche Klima unserer Zeit. Fur eine Mehrheit der Menschen zur existentiellen Lebens-
haltung geworden, wird der Atheismus, der einmal die Angelegenheit einer Minder-
heit von avantgardistischen Intellektuellen gewesen war, heute bedenkenlos prakti-

53



ziert. Verantwortungsvolles Reden von Gott, so hat die Theologie erkannt, ist nur
noch mdéglich angesichts dieser Position, in der sich der Atheismus verankert hat.
Der Dialog, wir wissen es alle, ist in Gang gekommen und kennzeichnet mit seinem
ganzen Reichtum der Spannungen des Denkens und der persdnlichen Begegnung
die geistige Situation unserer Tage. An diesem Dialog, der vielseitig und vielschich-
tig ist, hat auch der Film teil, insofern er als kiinstlerisches und somit individuelles
Werk konzipiert ist und folglich eine sowohl sensitive wie intellektuelle Reflexion
der Wirklichkeit darstellt. Dem Film, der-— aus welchen Positionen der Lebenshal-
tung heraus auch immer — solcherart die Wirklichkeit reflektiert und dadurch zu
einer gestaltenden Kraft der Gegenwart geworden ist, wird also eine gesteigerte
Aufmerksamkeit zuteil. Diese gescharfte Aufmerksamkeit trifft nun allerdings auf
ihren Gegenstand: eben den religionskritischen Film, den es zwar in bestimmten
Formen schon immer gegeben hat, der nach Gestalt und Gehalt indessen heute
wenn nicht eigentlich ein weites Feld beherrscht, so doch eine Potenz darstellt und
nicht zu iibersehen ist. Eine Potenz so sehr, dass man sagen kann, der religiose
Film, sieht man vom aktuellen religisen Problemfilm ab, der aber seinerseits — wie
Bergman zeigt — bereits religionskritisch geworden ist, habe kaum mehr etwas zu
bestellen. (Fortsetzung in der ndchsten Nummer) Dr. Martin Schlappner

Die ersten Kinospielfilme fiir Kassetten

In England und in den USA sind die ersten Vertrédge tiber den Vertrieb von Kinospiel-
filmen Uber das kommende Kassettensystem abgeschlossen worden. Diese Nach-
richten sind sehr viel schneller gekommen, als Filmfachleute vor kurzem noch annah-
men. Die Kassettenfilme (hier vom amerikanischen EVR-Typ) kdnnen bekanntlich
tber jeden Fernsehempfinger wiedergegeben werden. Besonders liberraschend ist,
dass die Vertrdge schon zustande gekommen sind, bevor noch die ersten Kassetten-
Wiedergabegerite aus der Serienfabrikation zur Verfligung stehen.

Der erste Spielfilm, der in Kassettenform zur Verfiigung stehen wird, ist «Billy Budd»
(Fb 5/63), eine alte Schwarz-weiss-Produktion nach der Vorlage von Herman Mel-
ville, Peter Ustinov spielt eine Hauprolle. Der 120 Minuten lange Film wird auf drei
Kassetten aufgeteilt. Die Rechte fiir die Auswertung ausserhalb der Theater in den
USA liegen bei der Hurlock Cine World Inc. Hier handelt es sich um eine Gesell-
schaft, die «klassische Filme» vor allem an Schulen, Colleges und Universitédten
verkauft und verleiht. Viele dieser Institutionen haben ihr eigenes Filmarchiv. Sie
wurden bisher von Hurlock Cine World mit den normalen Filmen beliefert, aber die-
ses Verfahren soll jetzt durch den Kassettenverkauf ergénzt werden.

Tatsachlich zielen die Bemiihungen von CBS, ihr Kassettensystem einzufiihren,
zundchst auf eben diesen Abnehmerkreis (Colleges, Universitdten u.&d.). Es ist
sicher, dass alle Allied-Artists-Filme, auch die noch kommenden, iber Hurlock Cine
World den Weg in die finanzkréaftigen Universitdaten finden werden. «Ein Mann und
eine Frau» (Fb 11/66) von Lelouch aus Frankreich steht als néchstes auf dem Pro-
gramm. CBS berichtet von anderen Firmen, die Kurzfilme (Sportfilme, die Laurel-
und-Hardy-Filme und anderes) in Kassettenform herausbringen.

Damit ist zunéchst ein Anfang gemacht. CBS denkt daran, besonders wertvolle alte
Filme privaten Sammlern und Archiven in Kassettenform zur Verfiigung zu stellen.
Die ganze Palette der Méglichkeiten, die das Kassettenfernsehen bietet, sei jetzt
tiberhaupt noch nicht zu iibersehen. Der «Durchbruch» des neuen Systems wird wahr-
scheinlich erst in vollem Umfang sichtbar werden, wenn die ersten Farbkassetten zu
haben sind. Dann werden namlich auch die neueren Kinospielfilme ihren Weg auf
die Bildschirme finden.

Von noch grésserem Interesse ist ein Vorhaben, das in London zunéchst mit einem
Vertrag gestartet worden ist. Anglo Amalgamated Film Distributors, eine ange-

54



	Zur Genesis der Religionskritik im modernen Film

