
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 1

Artikel: Die Tatsache kommunistischer Kunst : Bemerkungen zur filmischen
Ästhetik S.M. Eisensteins

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tatsache kommunistischer Kunst

Bemerkungen zur filmischen Ästhetik S. M. Eisensteins

Die hier veröffentlichten Erklärungen einiger theoretischer Grundbegriffe Eisensteins
bildeten den zweiten Teil eines Vortrages, gehalten am Akademischen Filmforum vom
22./23. November 1969 in Zürich. In einem ersten Teil versuchte ich anhand der
Lebenserinnerungen Eisensteins, verfasst in den letzten Jahren vor seinem Tod,
darzustellen, wie sein Kommunismus eine vielfach gebrochene, äusserst reflektierte,
existenzielle Tatsache ist. (Der ganze Vortrag wird in einer der nächsten Nummern
der «Civitas», Luzern, publiziert.)
Man kann, wenn man die Fülle der theoretischen Äusserungen Eisensteins ein wenig
überblickt, gewisse systematische Grundzüge nicht übersehen. Obwohl Eisensteins
Entwicklung von einem kaum überschaubaren Reichtum an Erfahrung, Interessen
und Reflexion ist, obwohl diese Entwicklung zudem noch gebrochen ist durch gewisse
Schwierigkeiten mit dem politischen System, das ja in bezug auf Kunst die Tendenz
hat, eine dogmatische Position auf allen Gebieten durchzusetzen, korrigiert Eisenstein

dieses Grundsystem seiner Ästhetik eigentlich nie. So ist er, ähnlich wie etwa
Brecht, in seinen zentralen künstlerischen Sichten ungebrochen. Sicher ist zwar zum
Beispiel das, was Eisenstein im Anschluss an «Oktober» (Fb 5/67) die intellektuelle
Attraktion nennt, in vieler Hinsicht unsicher. Dass er von ihr aber am Schluss des
Lebens in seinen Erinnerungen noch einmal mit ungebrochener Überzeugung spricht,
indem er an ihrem Wesentlichen festhält, ist Zeichen genug dafür, dass sich Eisenstein

von seiner eigentlichen Sache durch keine ideologischen Windrichtungen
abbringen lässt, mögen auch Namen fallen.
So liegen denn die Grundpunkte seiner marxistischen Ästhetik alle zum vorneherein
in einem Spannungsfeld: seine künstlerische Existenz im Rahmen der offiziellen Ideologie

des Sowjetstaates, welche von einem bestimmten Zeitpunkt an ästhetisch mit
sozialistischem Realismus umschrieben wird. Das heisst gar nichts anderes als: sie
werden von Eisenstein zum vorneherein dialektisch erfasst und ergriffen. Diesen
dialektischen Grund seines ganzen Schaffens nicht ernstnehmen zu wollen mit dem
herablassenden Hinweis, Eisenstein sei zwar ein grosser Künstler, aber leider hätte
er Kommunist sein müssen, wäre eine perfide Unwahrhaftigkeit unsererseits.
Die Grundstrukturen lassen sich um die Eisensteinschen Begriffe «Montage», «das
Organische», «Pathos» gruppieren. In sie kann die ganze Fülle seiner konkreten
Einsichten eingefügt werden. Solche innere Konsequenz verneint den konkreten Reichtum

nicht, sondern ermöglicht ihn erst. Vielleicht werden wir daraus am Schluss auch
in eine konkretere Sicht seiner Filme entlassen. Vielleicht wird verständlich, warum
sie kommunistisch und intellektuell, klassisch kunstvoll, emotional und russisch
patriotisch wirken.
Es ist interessant, dass alle drei genannten zentralen Punkte der Theorie Eisensteins
das Ästhetisch-Technische ins Metaphysische transzendieren, und zwar nicht
verschleiert, sondern offen, indem Bezüge von Lenin über Marx und Engels bis zu Hegel,
Leonardo da Vinci und Piatons Timaios mit ernstester Kompetenz eröffnet werden.
Das hat, wie mir scheint, folgende Gründe: Eisenstein will und kann es sich in seinen
grossen theoretischen Arbeiten der dreissiger Jahre nicht leisten, nicht an das sowjetische

Dogma vom sozialistischen Realismus zu glauben. Die dreissiger Jahre sind
die Zeit der grossen Auseinandersetzung mit dem System, und zur gleichen Zeit
fixiert sich das System dogmatisch in ästhetischer Hinsicht. Nur ist für einen so
bewussten Künstler wie Eisenstein solches Dogma nicht schon im Glauben klar, vor
allem nachdem er in seinen eigenen Filmen bis und mit «Das Alte und das Neue»,
ja bis und mit «Alexander Newski», seine Ästhetik schon praktiziert hat. Er muss
vielmehr gerade durch seine künstlerische Erfahrung zu erweisen versuchen, was denn
solcher Glaube überhaupt heissen könnte. Eisenstein ist gleichsam in der sowjetischen

Kunstkirche in der Situation der fides quaerens intellectual, des Glaubens,

1



der die Einsicht sucht! Dies ist, wie wir wissen, in jeder Kirche eine äusserst gefährliche

Situation. Eisenstein muss gerade im Verstand der Kunst zeigen, dass sie nur
als Kunst eine ausgezeichnete Form der gesellschaftlichen Realität ist, und nicht
schon als blosser naturalistischer, ideologisch verbrämter Abklatsch der sogenannten

Realität. Das immer drohende Verdikt heisst: Formalismus, Intellektualismus.

Montage
So unterscheidet sich Eisensteins Begriff der Montage sehr wesentlich von demjenigen

Pudowkins sowohl im denkerischen Stil als auch im denkerischen Horizont.
Schon, dass es Eisenstein wagte, in der filmischen Methode des amerikanischen
Regisseurs Griffith die Entdeckung des filmischen Prinzips der Montage1 historisch
zu sehen, hat ihm die sowjetische Parteikritik bis heute nicht verziehen. Das Tragische

ist (wie in andern als der kommunistischen Kirche auch!), dass die Dummheit
des Systems seinen eigenen ästhetischen Kirchenvater verkennt, oder die Möglichkeit

in Wahrheit zu wissen, was es nur behauptet. Denn Eisenstein gibt zwar Griffith
die Ehre der Entdeckung, durchschaut sie aber dialektisch und beerbt sie für die
sozialistische Sache. Eisenstein sieht nämlich, dass Griffith die Montage handhabt,
ohne zu wissen wozu. Was tut dabei Griffith? Er stellt gegenüber — nach Eisenstein
immer unversöhnliche Gegensätze, letztlich arm und reich. So bleibt diese
Gegenüberstellung bloss parallel: «Griffith ist in erster Linie der erhabene Meister des
auffälligsten auf diesem Gebiet, nämlich der Parallelmontage.»2 Die beiden Parallelen

kommen zu keinem andern Zusammenhang als zu dem, dass sie sich gegenseitig
antreiben. Das Resultat ist nichts anderes als gesteigertes Tempo, das nicht

weiss, woraufhin es sich steigert. Oder, das Prinzip der Parallelmontage von Gegensätzen

findet in sich selbst keinen wirklichen Sinn. Für den sozialistischen Betrachter
Eisenstein ist aber gerade diese Feststellung von zweifacher Bedeutung. Einmal sieht
er in seiner historischen Beurteilung, dass Griffith sein filmisches Gestaltungsprinzip
von der bürgerlichen Kunst überhaupt geerbt hat. Schon Dickens montierte die
Gegensätze im Aufbau seiner Romane als bleibender Antagonismus zwischen arm
und reich in der Gesellschaft. Ja, das Prinzip reicht sogar weiter zurück und zeigt sich
überhaupt als ein Prinzip von Kunst, das sich in der bürgerlichen Gesellschaft und
ihrer eminentesten Darstellung, dem Roman, am gesellschaftlichen Konflikt herausstellen

muss. Wahr aber wird es zum erstenmal bei Griffith, weil es offensichtlich
wird, weil es buchstäblich ans Licht tritt. Aber die Wahrheit ist nicht begriffen und
nach Eisenstein bürgerlich auch nicht begreifbar, weil der Gegensatz sowohl ästhetisch

als auch in der gesellschaftlichen Realität sein gelassen wird. Es ist deshalb
auch klar, warum Griffith unverbindlich bleiben muss, ja sogar, wie in seiner
Verherrlichung des Ku Klux Klans, für das Falsche optieren kann. Das Formprinzip des
amerikanisch bürgerlichen Films kann in seiner Wahrheit erst dialektisch sozialistisch
begriffen werden. Oder: Der sozialistische Künstler lässt die Form der Montage und
damit die gesellschaftlichen Gegensätze nicht sein. Die montierten Elemente sind
um einer neuen Einheit willen montiert. Sehen wir auf der Odessaer Treppe (im
«Panzerkreuzer Potemkin», Fb 9/67) die langsam niedertretenden Soldatenstiefel, das
Niederstürzen der Leute, das Niederfahren des Kinderwagens, ist das qualitativ Neue
die revolutionäre Wut und Solidarität, auch unsere! Diese neue Einheit sieht Eisenstein

in den umfassendsten Zusammenhängen von Bedeuten überhaupt. Er spricht
von Montagetropus und bezieht damit sein filmisches Prinzip dialektisch auf ein
sprachliches und begründet so ein ästhetisch-technisches in einer menschlichen
Grundstruktur: «Scharfer Verstand» ist ein Tropus, der in der Sprache das Scharfe,
das eigentlich zu Schwert, zum Beispiel, passen würde, zu Verstand montiert und damit
einen qualitativ neuen Sinn erschliesst. (Es sei nur am Rande vermerkt, dass solche
Art dialektischer Durchsicht durch die Methoden der Sprache mit der Begründung
moderner Dialektik bei Hegel aufkam.) Ueberhaupt geht es Eisenstein in allen seinen

Äusserungen über Montage immer wieder darum, dieses filmische Prinzip im
Menschlichen überhaupt geschichtlich und das heisst real gründen zu lassen. So
montiert der Mensch schon in seinen unbewussten Techniken, sich an ein Gesamthaftes

zu erinnern, indem er die einzelnen «Abbilder» in ein «verallgemeinertes Bild»

2



in einem Prozess überzuführen versucht3. Dass das verallgemeinerte Bild gegenüber
den einzelnen Abbildern ein qualitativ Neues ist, zeigt schon das Beispiel der Uhr,
wo die verschiedenen Zeigerstellungen erst durch den Prozess zum qualitativ Neuen
der Stundenbezeichnung wird. Der Prozess des Montierens liegt also real im Wesen
des Menschen, aber erst ein dialektisches ästhetisches Bewusstsein versteht diesen
Prozess und kann ihn so, gleichsam als eine bewusste Wiederholung des menschlichen

Prozesses den Menschen in neuem und zu neuem Prozess wieder vermitteln.

Wenn wir bis jetzt gesehen haben, wie Eisenstein seinen Begriff der Montage gegen
das bloss bürgerliche formale Kunstprinzip abgehoben hat, taucht jetzt die andere
Abhebung auf gegen seine russischen Kritiker, die in der Kunst nur eine sozialistische
Thematik sehen wollen und für die schon die Frage, wie diese Thematik geboten wird,
keine erlaubte sozialistische mehr ist! Und Eisenstein zeigt ihnen zuerst, dass das
künstlerische Prinzip seiner Filme eine menschliche Realität ist, und dass diese durch
seine Kunst verstandene Realität eine sozialistische Bedeutung hat. Er zeigt ihnen
also die kommunistische Tatsache der Kunst! Denn die Gegensätze sollen eben in
der Eisensteinschen Montage nicht nur gezeigt, sondern überführt werden und mit
ihnen das Bewusstsein des Publikums — letztlich in das Bewusstsein und die
Tatsache der Revolution, des Kommunismus. Oder: Montage hat in ihrem menschlichen
Grund schon die wahre Tendenz zum qualitativ Neuen gegenüber der blossen Summe
der Einzelnen. So kann das wahre Neue gegenüber den Gegensätzen etwa von
Unterdrückten und Unterdrückern nur die Revolution sein. Eisenstein realisierte das nicht
nur in seinen Filmen bis in die dreissiger Jahre hinein und darüber hinaus je neu und
konkret auf die jeweilige Thematik hin, sondern reflektiert diese Grundstrukturen
filmischer Kunst auch bis in ästhetische Detailprobleme hinein. Dabei vertieft sich
der Begriff selber. Ganz klar zum Beispiel zeigt sich, dass Montage nicht als
intellektuelle Methode fixiert werden kann, obwohl Eisenstein nach dem Film «Oktober»
einmal in dieser Richtung tendiert. Diese intellektuelle Überspitzung, der er den
Namen intellektuelle Attraktion gab, übersteigt Eisenstein. Denn das Resultat der
Montage vermittelt dem Zuschauer gerade das Erlebnis einer Gestalt, bei dem er
wie in einem Prozess dabei war. Das Prinzip aber, das Kunst für ein dialektisches
Bewusstsein überhaupt ermöglicht, die Zusammenschau auf ein künstlerisches Ganzes

hin, das die Grundthematik eines Werks intendiert, gibt Eisenstein nicht auf. Das
zeigt seine sogenannte Vertikalmontage, die im Anschluss an die Zusammenarbeit
mit dem Komponisten Prokofjew im «Alexander Newski» (Fb 5/63) dargestellt wurde
und die zeigt, dass in jedem Augenblick des Werks die gesamte audiovisuelle Totalität

von Bewegungsabläufen je auf das Ganze hin überzeugend montiert werden muss,
fast wie in einer äusserst komplexen Partitur, wobei das ganze geglückte Kunstwerk
durch die Montage erst zu einem qualitativ anderen wird als die bloss verwendeten
Elemente, dass der Realismus einer Kunst nur in ihrer eigenen künstlerischen Realität

liegen kann und nur so fähig ist, eine reale Vision des Prozesses zu vermitteln,
den der Mensch in seiner Geschichte zum Beispiel auf die sozialistische Idee hin
macht. Und so hat Eisenstein gerade aus seinen sozialistischen Horizonten heraus
nicht nur praktisch durch seine Filme, sondern auch theoretisch durch seine filmische
Ästhetik erwiesen, dass der Film Kunst ist. Und gerade dies hat man ihm seit den
späteren dreissiger Jahren in seinem Land offiziell immer weniger abgenommen,
wahrscheinlich weil hier der Gedanke eines Künstlers revolutionär über die
Wirklichkeit hinaus tendierte. Es ist typisch, dass Eisenstein auch nach dem «Alexander
Newski» das Subtilste und Detaillierteste über Montage, eben über die Vertikalmontage,

verfasst hat. Und ebenso typisch, dass zum Beispiel in der in Russland und
Ostdeutschland erschienenen grossen Aufsatzsammlung dieser Aufsatz mit den
fadenscheinigsten Gründen nicht veröffentlicht wurde. Ich glaube aber nicht, dass seine
zwei letzten Filme Kompromisse sind mit dem sich verhärtenden System. Ich glaube
sogar, dass der darin zutage tretende Patriotismus Eisensteins zum Beispiel durchaus
seine Sache ist. Ich glaube, dass diese beiden Filme sogar eigentliche Tatsachen
kommunistischer Kunst sind im kommunistischen Staat und trotz ihm, indem das
künstlerische Prinzip der Eisensteinschen Filme noch in sehr viel weitere, sowohl

3



menschliche und geschichtliche als auch künstlerische Dimensionen reicht. Man
mag sie Staatsopern heissen. Ich würde sie im Vergleich mit dem Klassiker «Potem-
kin» Alterswerke nennen.
Das Organische
Doch wir wollen zum Schluss noch sehen, wie Eisenstein das Grundprinzip der Montage

noch einmal gleichsam realer begründet in seiner Vision des Organischen und
des Pathos in der Filmkunst. Vielleicht ist es typisch, dass er die Gedanken darüber
(gesammelt unter dem Titel «Über den Bau der Dinge»4) hauptsächlich an seinem
eigenen Werk «Panzerkreuzer Potemkin» entwickelt. Dieser Film war durch seine
Wirkung, trotz den Schwierigkeiten mit dem System, bereits klassisch, eine auch für
das System unumstössliche Tatsache kommunistischer Kunst. Und gerade hier Hess
sich von Eisenstein das innerste Wesen seiner Kunst unbestreitbar kompetent als
eigentlicher Lehrbegriff rechtfertigen.
Dass ein Kunstwerk, das vollendet sein will, im übertragenen Sinn organisch sein
muss, das heisst, dass alle Elemente zu einander stimmen müssen, ist für Eisenstein
klar. Das Organische in diesem Sinn ist nichts anderes als das Resultat der vollendeten

und umfassenden, alles durchgreifenden Montage, der Gesamtmontage oder
Komposition. In solchem übertragenen Sinn ist jedes Kunstwerk ein Organismus.
Doch für Eisenstein ist sein «Potemkin» in einem viel weniger übertragenen, in einem
viel realeren Sinn organisch. Er will eine sozusagen wissenschaftliche Gleichung
aufstellen, die das Sein der Natur und das Sein der Kunst im Prinzip verbindet. Das
Prinzip ist der goldene Schnitt. Eisenstein warnt: «Es liegt auf der Hand, dass der
besonderen, der unvergleichlichen Wirkungskraft des goldenen Schnittes nichts
.Mystisches' zugrunde liegt.»5 Nichts Mystisches, aber etwas durchaus Philosophisches.

Dass viele Kunstwerke unter dem Prinzip des goldenen Schnitts stehen, wusste man
schon immer. Eisenstein bringt schlagende Beispiele aus der Malerei und der Literatur.

Der goldene Schnitt ist aber auch in sich, mathematisch, die klassische Formulierung

des vollendeten Verhältnisses, die Ordnung an sich gleichsam, von der man
nicht erstaunt sein kann, dass sie gerade in der Ordnung der Kunst wieder verborgen
wirksam wird. Doch diese Ordnung hat noch eine ganz andere Realität als die bloss
mathematische. Stellt man nämlich organisches Wachstum in einer Kurve dar, ergibt
sich eine mathematisch geregelt sich erweiternde Spiralkurve um einen Nullpunkt.
Richtet man diese Kurve mit einem Koordinatenkreuz durch den Mittelpunkt aus,
dann stehen die durch die Kurve jeweils herausgeschnittenen Abschnitte der Koordinaten

im goldenen Schnitt zueinander. Der goldene Schnitt ist also das Ordnungsprinzip

organischen Wachstums. Das klassisch mathematische Verhältnisordnungsgesetz
bestimmt also nach Eisenstein sowohl das Wachstum eines natürlich organischen

Seins als auch die Erscheinungsweise eines vollendeten Kunstwerks.
Verblüffender als diese Zusammenhänge an sich (mögen sie nun stimmen oder nicht)
ist vielleicht, dass ausgerechnet Eisenstein wieder auf sie verfällt und sie mit Akribie
auf seinen Klassiker «Potemkin» anwendet. Eisenstein traut sich also bekenntnishaft
zu, mit seiner Kunst in den natürlichen Ordnungs-Prinzipien des Seins überhaupt
zu gründen. Damit wird seine ästhetische Praxis für eine Kritik, die mindestens
vorgibt, keinen andern Horizont zu haben als die Realität, eigentlich unanfechtbar.
Wir wollen kurz sehen, wie Eisenstein das Organische in seinem Film «Potemkin»
sieht. Die klassische Einteilung der Tragödie in fünf Akte ist vielleicht nur der
Ausdruck des verborgenen Prinzips des goldenen Schnitts. Legt man nämlich den
goldenen Schnitt von vorne und von hinten, müssen zwischen dem zweiten und dritten
und zwischen dem dritten und vierten Akt, den zentralen dritten gleichsam
heraushebend, die wesentlichen Zäsuren liegen. Wie bekannt ist, sah Eisenstein seinen
«Potemkin» als ein fünfaktiges Drama an. Legt man die Zäsuren nach dem goldenen
Schnitt — und Eisenstein tut das von der Gesamtlänge des Films her fast millimetergenau

— kommt man zu zwei ausgezeichneten Punkten, einem Nullpunkt im Ueber-
gang vom zweiten zum dritten Akt und einem Höhepunkt auf der Scheide vom dritten
zum vierten. Doch nicht genug damit; jeder Akt ist noch einmal nach demselben
Schema zäsuriert.

4



Doch was soll das alles? Es ist ja «schön», dass das alles so ist, aber hat es auch
eine verbindliche Bedeutung? Im Nullpunkt, nach dem Aufstand auf dem Schiff, nach
dem ersten dynamischen Höhepunkt kommt in der berühmten Nebelsequenz die
Handlung zum Stehen. Im Höhepunkt erhebt sie sich aus der tiefen Totentrauer,
indem sie als Verbrüderung und Wut langsam wächst, in der gehissten roten Fahne,
die nachträglich in den meisten Kopien des Films von Hand rot koloriert wurde. An
den schönen Punkten der Form, an den Schnittpunkten der Proportion ereignet sich
also Bedeutendes, und zwar so, dass in der Wirkung auf das Publikum ein höchst
realer, nämlich emotionaler Umschwung geschieht.
Damit treten wir aus dem blossen Bereich der Form hinaus, mag sie noch so sehr im
Gesetz des natürlichen Seins begründet sein, in ein sehr viel Realeres, nämlich in
das menschlich Bedeutsame. Da reicht aber der Begriff des Organischen nicht mehr
aus und wird durch den Begriff des Pathos abgelöst.

Pathos
Eisenstein fasst Pathos als Ekstase auf und übersetzt dies richtig mit «Aussersich-
kommen». Aus vielen Stellen seiner Lebenserinnerungen ist klar erkennbar, dass
Eisenstein in der Ekstase den ekstatischen Sinn von Geschichte überhaupt sah. Diesen

Horizont hat der Begriff auch, wenn Eisenstein im «Bau der Dinge» konkret
anhand der Treppenszene analysiert, wie der pathetische Stil in der ekstatischen
Wirkung auf das Publikum funktioniert. Wir aber wollen hier gerade einen organischen
Zäsurpunkt auf seine pathetische Wirkung hin kurz betrachten. Schon beim Begriff
der Montage sahen wir, dass es Eisenstein darum geht, die Gegensätze überzuführen
nicht in ein Leeres, ausweglos Bleibendes, sondern in ein Resultat. Im Höhepunkt
des Films wird die Trauer übergeführt in die revolutionäre Brüderlichkeit. Aber dies
geschieht nicht in einem blossen intellektuellen Prozess, sondern so, dass es
einleuchtet, so dass es gar nicht anders sein kann, so dass auch der Zuschauer gleichsam

mitaufspringen muss, dass er mitgerissen wird. Wohin? Zur roten Fahne! Das
heisst aber, im Pathos geschieht noch ein ganz anderer Ubertritt. Die vollendete
Form des Kunstwerks soll hinübertreten nicht nur in die Solidarisierung der dramatis

personae, sondern in die der Zuschauer. Die dargestellte revolutionäre Brüderlichkeit

soll durch das Kunstwerk übergeführt werden in die revoltierte Emotion des
Zuschauers. Und zwar nicht durch einen beliebigen Anlass, sondern durch die
ausgezeichnete, eben künstlerisch komponierte Thematik dieses Films. Denn dieser
Film ist die Revolution, wie sie zeichenhaft 1905 anhob, vermittelt durch eine dramatisch

gedichtete Episode, durch eine durch Kunst ausgezeichnete, das heisst
bedeutende Situation. Oder: Gerade in seinem Pathos, spielend auf der sicheren
ästhetischen Organisation ist Potemkin offensichtlich im brisantesten Sinne eine
Tatsache kommunistischer Kunst, die auch unser Bewusstsein — und das ist das
Bedenkenswerte — mitreisst.
Erlauben Sie zum Schluss eine kurze Rekapitulation unserer schwierigen und
langwierigen Bemühung, mit der wir endlich beim Klassiker seiner filmischen Praxis
angelangt sind, um schliesslich noch ganz kurz ins weitere seines filmischen Werks
hineinzuleuchten. Montage als das gekonnte Handwerk des Filmkunstwerks wies in
der Eisensteinschen Reflexion schon auf ein Weiteres, nämlich auf seine sehr
eigenwillige sozialistische Begründung von Filmkunst, ja, weil für Eisenstein der Film ja
gleichsam die Totalität von Kunst ist, von Kunst überhaupt. Dieser Grund sah sich
in einer Gleichung mit dem Bauprinzip der Realität. Aus solcher ästhetischer
Gegründetheit ist die Wirkung des Kunstwerks eine pathetische, das heisst eine als
geschichtliches Zeichen ergreifende und ins Publikum geschichtlich eingreifende.

Vielleicht ist es typisch, dass in seinem eigentlichen Klassiker «Potemkin» Eisenstein
die geschilderte Thematik vor die Revolution, ins Jahr 1905, in ihr Anheben, in ihre
Hoffnung verlegte. Sie steht noch aus, das Pathos zu ihr ist gross. Im Film «Oktober»

ist die Revolution selbst das Thema. Vielleicht ist es typisch, dass gerade in
diesem Film, wie wir im ersten Teil schon gesehen haben, das Pathos als intellektuelle

Attraktion verstanden wird. Zwar ist die Montage zur Zerstörung der Gottesbilder

auch hinreissend, aber sie reisst die Reflexion hin. Vielleicht ist post festum,

5



auch nach der revolutionären Sturmperiode der sowjetischen Kunst bis zum Beginn
der dreissiger Jahre das revolutionäre künstlerische Bewusstsein nur noch im
genauen Gedanken zu retten. Vielleicht verschwindet es nachher überhaupt in eine
nochmalige Erweiterung und Vertiefung der Kunst hinein. Eisensteins Rückwendung
zu historisch weiter zurückliegenden Themen, zu Distanzierterem hat, glaube ich, in
seinen zwei letzten Filmen auch innere Gründe. Die menschliche und künstlerische
Totalität des Kunstwerks wird in Ton und Farbe noch umfassender versucht, mag das
gleichzeitig den Wünschen nach monumentaler Selbstverklärung des Regimes
entsprechen, Eisenstein durchbricht solche Schemate im menschlichen und geschichtlichen

Gehalt seiner Schöpfung. Es kommt dazu, dass Eisenstein, auch wenn er in
einer nicht ungebrochenen Auseinandersetzung mit dem Sowjetstaate war, immer
zu tiefst Russe war, das heisst, von der mächtigen geschichtlichen Bedeutung seiner
Heimat überzeugt war. Aus solchem russisch nationalem Boden heraus gibt es
vielleicht in seinen letzten Filmen eine geheime Korrespondenz der künstlerischen
Thematik, der sich an bestimmten Situationen zeigenden geschichtlichen Macht und der
Macht der Machthaber, auch wenn diese solche Korrespondenz lange nicht erfass-
ten, wie die lange Zurückhaltung des 2. Teils von «Iwan der Schreckliche» (Fb 4/61)
zeigt. Zu welchen neuen Horizonten Eisenstein noch hätte aufbrechen können, würde
vielleicht am meisten sein Mexikofilm zeigen, der weder an sowjetische noch an
russische Beschränkungen gebunden gewesen wäre und der das Thema der Revolution

vielleicht noch einmal geschichtlich umfassender gedacht hat. Gerade dieser
Ausblick aber ist uns durch historischen Zufall nur als Ruine überliefert. So sind
denn das letzte Wort Eisensteins seine Visionen russischer Geschichte.

Dr. Manfred Züfie
Anmerkungen
1 S. Eisenstein, Ausgewählte Aufsätze, Berlin 1960, S. 157—230;2 aaO. S. 205;3 aaO.
S. 330; 4 aaO. S. 277-324;5 aaO. S. 290.

Film, Radio und Fernsehen als Hochschulfächer
an der Universität Freiburg
Im Wintersemester 1969/70 setzt das Institut für Journalistik der Universität Freiburg
i. D. die Vorlesungen und Übungen über Radio und Fernsehen fort, wie sie bereits
seit einem Jahr nach einem neuen Konzept durchgeführt werden. Freiburg war die
erste Universität in der Schweiz, die regelmässige Kurse über Film, Radio und
Fernsehen in ihren Lehrplan aufnahm, und zwar schon 1958. Vergangenes Jahr wurden
diese Kurse in das Institut für Journalistik integriert, das seine Arbeit nun allen
Massenmedien widmet.
Das Studium an diesem Institut, das sich in eine deutsch- und eine französischsprachige

Abteilung gliedert, umfasst einen Zyklus von vier Semestern. In Vorlesungen
und Übungen werden theoretische und praktische Fragen der Fachgebiete Presse,
Radio, Fernsehen und Film behandelt, wobei sich der Studierende in einer der
Kombinationen Presse-Radio und Film-Fernsehen spezialisieren kann. Die theoretischen
Grundlagen für die einzelnen Fachgebiete werden in einer Vorlesungsreihe über
Grundfragen der sozialen Kommunikation (Massenkommunikation) geboten.
Exkursionen und Praktika ergänzen die Ausbildung.
Das Studium am Institut für Journalistik wird durch eine mündliche und schriftliche
Prüfung abgeschlossen, wobei für die Erwerbung des Diploms ein Universitätsgrad
(Lizentiat oder Doktorat) vorausgesetzt wird. Hörer, die keinen akademischen Grad
erwerben wollen, erhalten ein Zeugnis über die Abschlussprüfung.
Diese Ausbildungsmöglichkeit auf dem Gebiet der Massenkommunikation steht nicht
nur immatrikulierten Studenten der Universität offen, sondern auch Journalisten,
Radio- und Fernsehmitarbeitern, Pädagogen und weiteren Interessenten, die bereits im
Berufsleben stehen und sich durch den Besuch einzelner Vorlesungen und praktischer

Übungen weiterbilden möchten (siehe auch «Fiimberater» 11/69, 2. Umschlag-
seite). Dr. Markus T. Drack

6


	Die Tatsache kommunistischer Kunst : Bemerkungen zur filmischen Ästhetik S.M. Eisensteins

