Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 30 (1970)

Heft: 1

Artikel: Die Tatsache kommunistischer Kunst : Bemerkungen zur filmischen
Asthetik S.M. Eisensteins

Autor: Zifle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tatsache kommunistischer Kunst

Bemerkungen zur filmischen Asthetik S. M. Eisensteins

Die hier veroffentlichten Erklarungen einiger theoretischer Grundbegriffe Eisensteins
bildeten den zweiten Teil eines Vortrages, gehalten am Akademischen Filmforum vom
22./23. November 1969 in Zirich. In einem ersten Teil versuchte ich anhand der
Lebenserinnerungen Eisensteins, verfasst in den letzten Jahren vor seinem Tod, dar-
zustellen, wie sein Kommunismus eine vielfach gebrochene, dusserst reflektierte,
existenzielle Tatsache ist. (Der ganze Vortrag wird in einer der nachsten Nummern
der «Civitas», Luzern, publiziert.)

Man kann, wenn man die Flille der theoretischen Ausserungen Eisensteins ein wenig
tberblickt, gewisse systematische Grundziige nicht iibersehen. Obwohl Eisensteins
Entwicklung von einem kaum Ulberschaubaren Reichtum an Erfahrung, Interessen
und Reflexion ist, obwohl diese Entwicklung zudem noch gebrochen ist durch gewisse
Schwierigkeiten mit dem politischen System, das ja in bezug auf Kunst die Tendenz
hat, eine dogmatische Position auf allen Gebieten durchzusetzen, korrigiert Eisen-
stein dieses Grundsystem seiner Asthetik eigentlich nie. So ist er, dhnlich wie etwa
Brecht, in seinen zentralen kiinstlerischen Sichten ungebrochen. Sicher ist zwar zum
Beispiel das, was Eisenstein im Anschluss an «Oktober» (Fb 5/67) die intellektuelle
Attraktion nennt, in vieler. Hinsicht unsicher. Dass er von ihr aber am Schluss des
Lebens in seinen Erinnerungen noch einmal mit ungebrochener Uberzeugung spricht,
indem er an ihrem Wesentlichen festhilt, ist Zeichen genug dafiir, dass sich Eisen-
stein von seiner eigentlichen Sache durch keine ideologischen Wlndrlchtungen ab-
bringen lasst, mdgen auch Namen fallen.

So liegen denn die Grundpunkte seiner marxistischen Asthetik alle zum vorneherein
in einem Spannungsfeld: seine kiinstlerische Existenz im Rahmen der offiziellen Ideo-
logie des Sowjetstaates, welche von einem bestimmten Zeitpunkt an dsthetisch mit
sozialistischem Realismus umschrieben wird. Das heisst gar nichts anderes als: sie
werden von Eisenstein zum vorneherein dialektisch erfasst und ergriffen. Diesen dia-
lektischen Grund seines ganzen Schaffens nicht ernstnehmen zu wollen mit dem
herablassenden Hinweis, Eisenstein sei zwar ein grosser Kiinstler, aber leider hitte
er Kommunist sein miissen, wire eine perfide Unwahrhaftigkeit unsererseits.

Die Grundstrukturen lassen sich um die Eisensteinschen Begriffe «Montage», «das
Organische», «Pathos» gruppieren. In sie kann die ganze Fiille seiner konkreten Ein-
sichten eingefligt werden. Solche innere Konsequenz verneint den konkreten Reich-
tum nicht, sondern ermdglicht ihn erst. Vielleicht werden wir daraus am Schluss auch
in eine konkretere Sicht seiner Filme entlassen. Vielleicht wird verstandlich, warum
sie kommunistisch und intellektuell, klassisch kunstvoll, emotional und russisch
patriotisch wirken.

Es ist interessant, dass alle drei genannten zentralen Punkte der Theorie Eisensteins
das Asthetisch-Technische ins Metaphysische transzendieren, und zwar nicht ver-
schleiert, sondern offen, indem Bezlige von Lenin tiber Marx und Engels bis zu Hegel,
Leonardo da Vinci und Platons Timaios mit ernstester Kompetenz eréffnet werden.
Das hat, wie mir scheint, folgende Griinde: Eisenstein will und kann es sich in seinen
grossen theoretischen Arbeiten der dreissiger Jahre nicht leisten, nicht an das sowje-
tische Dogma vom sozialistischen Realismus zu glauben. Die dreissiger Jahre sind
die Zeit der grossen Auseinandersetzung mit dem System, und zur gleichen Zeit
fixiert sich das System dogmatisch in asthetischer Hinsicht. Nur ist fiir einen so
bewussten Kiinstler wie Eisenstein solches Dogma nicht schon im Glauben klar, vor
allem nachdem er in seinen eigenen Filmen bis und mit «Das Alte und das Neue»,
ja bis und mit «Alexander Newski», seine Asthetik schon praktiziert hat. Er muss viel-
mehr gerade durch seine kiinstlerische Erfahrung zu erweisen versuchen, was denn
solcher Glaube iiberhaupt heissen konnte. Eisenstein ist gleichsam in der sowjeti-
schen Kunstkirche in der Situation der fides quaerens intellectum, des Glaubens,

1



der die Einsicht sucht! Dies ist, wie wir wissen, in jeder Kirche eine dusserst gefihr-
liche Situation. Eisenstein muss gerade im Verstand der Kunst zeigen, dass sie nur
als Kunst eine ausgezeichnete Form der gesellschaftlichen Realitét ist, und nicht
schon als blosser naturalistischer, ideologisch verbramter Abklatsch der sogenann-
ten Realitiat. Das immer drohende Verdikt heisst: Formalismus, Intellektualismus.

Montage

So unterscheidet sich Eisensteins Begriff der Montage sehr wesentlich von demjeni-
gen Pudowkins sowohl im denkerischen Stil als auch im denkerischen Horizont.
Schon, dass es Eisenstein wagte, in der filmischen Methode des amerikanischen
Regisseurs Griffith die Entdeckung des filmischen Prinzips der Montage ! historisch
zu sehen, hat ihm die sowjetische Parteikritik bis heute nicht verziehen. Das Tragi-
sche ist (wie in andern als der kommunistischen Kirche auch!), dass die Dummheit
des Systems seinen eigenen dsthetischen Kirchenvater verkennt, oder die Méglich-
keit in Wahrheit zu wissen, was es nur behauptet. Denn Eisenstein gibt zwar Griffith
die Ehre der Entdeckung, durchschaut sie aber dialektisch und beerbt sie fiir die
sozialistische Sache. Eisenstein sieht namlich, dass Griffith die Montage handhabt,
ohne zu wissen wozu. Was tut dabei Griffith? Er stellt gegeniiber — nach Eisenstein
immer unversdhnliche Gegensétze, letztlich arm und reich. So bleibt diese Gegen-
tiberstellung bloss parallel: «Griffith ist in erster Linie der erhabene Meister des
auffilligsten auf diesem Gebiet, nimlich der Parallelmontage.»? Die beiden Paral-
lelen kommen zu keinem andern Zusammenhang als zu dem, dass sie sich gegen-
seitig antreiben. Das Resultat ist nichts anderes als gesteigertes Tempo, das nicht
weiss, woraufhin es sich steigert. Oder, das Prinzip der Parallelmontage von Gegen-
satzen findet in sich selbst keinen wirklichen Sinn. Fur den sozialistischen Betrachter
Eisenstein ist aber gerade diese Feststellung von zweifacher Bedeutung. Einmal sieht
er in seiner historischen Beurteilung, dass Griffith sein filmisches Gestaltungsprinzip
von der biirgerlichen Kunst lberhaupt geerbt hat. Schon Dickens montierte die
Gegensitze im Aufbau seiner Romane als bleibender Antagonismus zwischen arm
und reich in der Gesellschaft. Ja, das Prinzip reicht sogar weiter zurlick und zeigt sich
tiberhaupt als ein Prinzip von Kunst, das sich in der biirgerlichen Gesellschaft und
ihrer eminentesten Darstellung, dem Roman, am gesellschaftlichen Konflikt heraus-
stellen muss. Wahr aber wird gs zum erstenmal bei Griffith, weil es offensichtlich
wird, weil es buchstablich ans Licht tritt. Aber die Wahrheit ist nicht begriffen und
nach Eisenstein biirgerlich auch nicht begreifbar, weil der Gegensatz sowohl dsthe-
tisch als auch in der gesellschaftlichen Realitat sein gelassen wird. Es ist deshalb
auch klar, warum Griffith unverbindlich bleiben muss, ja sogar, wie in seiner Ver-
herrlichung des Ku Klux Klans, fiir das Falsche optieren kann. Das Formprinzip des
amerikanisch biirgerlichen Films kann in seiner Wahrheit erst dialektisch sozialistisch
begriffen werden. Oder: Der sozialistische Kiinstler |&dsst die Form der Montage und
damit die gesellschaftlichen Gegensétze nicht sein. Die montierten Elemente sind
um einer neuen Einheit willen montiert. Sehen wir auf der Odessaer Treppe (im «Pan-
zerkreuzer Potemkin», Fb 9/67) die langsam niedertretenden Soldatenstiefel, das
Niederstiirzen der Leute, das Niederfahren des Kinderwagens, ist das qualitativ Neue
die revolutiondre Wut und Solidaritat, auch unsere! Diese neue Einheit sieht Eisen-
stein in den umfassendsten Zusammenhingen von Bedeuten {iberhaupt. Er spricht
von Montagetropus und bezieht damit sein filmisches Prinzip dialektisch auf ein
sprachliches und begriindet so ein dsthetisch-technisches in einer menschlichen
Grundstruktur: «Scharfer Verstand» ist ein Tropus, der in der Sprache das Scharfe,
das eigentlich zu Schwert, zum Beispiel, passen wiirde, zu Verstand montiert und damit
einen qualitativ neuen Sinn erschliesst. (Es sei nur am Rande vermerkt, dass solche
Art dialektischer Durchsicht durch die Methoden der Sprache mit der Begriindung
moderner Dialektik bei Hegel aufkam.) Ueberhaupt geht es Eisenstein in allen sei-
nen Ausserungen iiber Montage immer wieder darum, dieses filmische Prinzip im
Menschlichen Uberhaupt geschichtlich und das heisst real griinden zu lassen. So
montiert der Mensch schon in seinen unbewussten Techniken, sich an ein Gesamt-
haftes zu erinnern, indem er die einzelnen «Abbilder» in ein «verallgemeinertes Bild»

2



in einem Prozess lUberzufithren versucht3. Dass das verallgemeinerte Bild gegeniiber
den einzelnen Abbildern ein qualitativ Neues ist, zeigt schon das Beispiel der Uhr,
wo die verschiedenen Zeigerstellungen erst durch den Prozess zum qualitativ Neuen
der Stundenbezeichnung wird. Der Prozess des Montierens liegt also real im Wesen
des Menschen, aber erst ein dialektisches dsthetisches Bewusstsein versteht diesen
Prozess und kann ihn so, gleichsam als eine bewusste Wiederholung des mensch-
lichen Prozesses den Menschen in neuem und zu neuem Prozess wieder vermitteln.

Wenn wir bis jetzt gesehen haben, wie Eisenstein seinen Begriff der Montage gegen
das bloss biirgerliche formale Kunstprinzip abgehoben hat, taucht jetzt die andere
Abhebung auf gegen seine russischen Kritiker, die in der Kunst nur eine sozialistische
Thematik sehen wollen und fiir die schon die Frage, wie diese Thematik geboten wird,
keine erlaubte sozialistische mehr ist! Und Eisenstein zeigt ihnen zuerst, dass das
kiinstlerische Prinzip seiner Filme eine menschliche Realitét ist, und dass diese durch
seine Kunst verstandene Realitdt eine sozialistische Bedeutung hat. Er zeigt ihnen
also die kommunistische Tatsache der Kunst! Denn die Gegensitze sollen eben in
der Eisensteinschen Montage nicht nur gezeigt, sondern iiberfiihrt werden und mit
ihnen das Bewusstsein des Publikums — letztlich in das Bewusstsein und die Tat-
sache der Revolution, des Kommunismus. Oder: Montage hat in ihrem menschlichen
Grund schon die wahre Tendenz zum qualitativ Neuen gegeniiber der blossen Summe
der Einzelnen. So kann das wahre Neue gegeniiber den Gegensétzen etwa von Unter-
driickten und Unterdriickern nur die Revolution sein. Eisenstein realisierte das nicht
nur in seinen Filmen bis in die dreissiger Jahre hinein und dariiber hinaus je neu und
konkret auf die jeweilige Thematik hin, sondern reflektiert diese Grundstrukturen
filmischer Kunst auch bis in dsthetische Detailprobleme hinein. Dabei vertieft sich
der Begriff selber. Ganz klar zum Beispiel zeigt sich, dass Montage nicht als intel-
lektuelle Methode fixiert werden kann, obwohl Eisenstein nach dem Film «Oktober»
einmal in dieser Richtung tendiert. Diese intellektuelle Uberspitzung, der er den
Namen intellektuelle Attraktion gab, libersteigt Eisenstein. Denn das Resultat der
Montage vermittelt dem Zuschauer gerade das Erlebnis einer Gestalt, bei dem er
wie in einem Prozess dabei war. Das Prinzip aber, das Kunst fiir ein dialektisches
Bewusstsein iiberhaupt ermdglicht, die Zusammenschau auf ein kiinstlerisches Gan-
zes hin, das die Grundthematik eines Werks intendiert, gibt Eisenstein nicht auf. Das
zeigt seine sogenannte Vertikalmontage, die im Anschluss an die Zusammenarbeit
mit dem Komponisten Prokofjew im «Alexander Newski» (Fb 5/63) dargestellt wurde
und die zeigt, dass in jedem Augenblick des Werks die gesamte audiovisuelle Totali-
tit von Bewegungsabldufen je auf das Ganze hin liberzeugend montiert werden muss,
fast wie in einer dusserst komplexen Partitur, wobei das ganze gegliickte Kunstwerk
durch die Montage erst zu einem qualitativ anderen wird als die bloss verwendeten
Elemente, dass der Realismus einer Kunst nur in ihrer eigenen kiinstlerischen Reali-
tat liegen kann und nur so fihig ist, eine reale Vision des Prozesses zu vermitteln,
den der Mensch in seiner Geschichte zum Beispiel auf die sozialistische Idee hin
macht. Und so hat Eisenstein gerade aus seinen sozialistischen Horizonten heraus
nicht nur praktisch durch seine Filme, sondern auch theoretisch durch seine filmische
Asthetik erwiesen, dass der Film Kunst ist. Und gerade dies hat man ihm seit den
spiteren dreissiger Jahren in seinem Land offiziell immer weniger abgenommen,
wahrscheinlich weil hier der Gedanke eines Kiunstlers revolutionadr tiber die Wirk-
lichkeit hinaus tendierte. Es ist typisch, dass Eisenstein auch nach dem «Alexander
Newski» das Subtilste und Detaillierteste iber Montage, eben liber die Vertikalmon-
tage, verfasst hat. Und ebenso typisch, dass zum Beispiel in der in Russland und Ost-
deutschland erschienenen grossen Aufsatzsammlung dieser Aufsatz mit den faden-
scheinigsten Griinden nicht verdffentlicht wurde. Ich glaube aber nicht, dass seine
zwej letzten Filme Kompromisse sind mit dem sich verhartenden System. Ich glaube
sogar, dass der darin zutage tretende Patriotismus Eisensteins zum Beispiel durchaus
seine Sache ist. Ich glaube, dass diese beiden Filme sogar eigentliche Tatsachen
kommunistischer Kunst sind im kommunistischen Staat und trotz ihm, indem das
kiinstlerische Prinzip der Eisensteinschen Filme noch in sehr viel weitere, sowohl

3



menschliche und geschichtliche als auch kiinstlerische Dimensionen reicht. Man
mag sie Staatsopern heissen. Ich wiirde sie im Vergleich mit dem Klassiker «Potem-
kin» Alterswerke nennen.

Das Organische

Doch wir wollen zum Schluss noch sehen, wie Eisenstein das Grundprinzip der Mon-
tage noch einmal gleichsam realer begriindet in seiner Vision des Organischen und
des Pathos in der Filmkunst. Vielleicht ist es typisch, dass er die Gedanken dariiber
(gesammelt unter dem Titel «Uber den Bau der Dinge»4) hauptsichlich an seinem
eigenen Werk «Panzerkreuzer Potemkin» entwickelt. Dieser Film war durch seine
Wirkung, trotz den Schwierigkeiten mit dem System, bereits klassisch, eine auch fiir
das System unumstdssliche Tatsache kommunistischer Kunst. Und gerade hier liess
sich von Eisenstein das innerste Wesen seiner Kunst unbestreitbar kompetent als
eigentlicher Lehrbegriff rechtfertigen.

Dass ein Kunstwerk, das vollendet sein will, im Ubertragenen Sinn organisch sein
muss, das heisst, dass alle Elemente zu einander stimmen missen, ist fiir Eisenstein
klar. Das Organische in diesem Sinn ist nichts anderes als das Resultat der vollende-
ten und umfassenden, alles durchgreifenden Montage, der Gesamtmontage oder
Komposition. In solchem tbertragenen Sinn ist jedes Kunstwerk ein Organismus.
Doch fiir Eisenstein ist sein «<Potemkin» in einem viel weniger iibertragenen, in einem
viel realeren Sinn organisch. Er will eine sozusagen wissenschaftliche Gleichung
aufstellen, die das Sein der Natur und das Sein der Kunst im Prinzip verbindet. Das
Prinzip ist der goldene Schnitt. Eisenstein warnt: «Es liegt auf der Hand, dass der
besonderen, der unvergleichlichen Wirkungskraft des goldenen Schnittes nichts
.Mystisches’ zugrunde liegt.» * Nichts Mystisches, aber etwas durchaus Philosophi-
sches.

Dass viele Kunstwerke unter dem Prinzip des goldenen Schnitts stehen, wusste man
schon immer. Eisenstein bringt schlagende Beispiele aus der Malerei und der Litera-
tur. Der goldene Schnitt ist aber auch in sich, mathematisch, die klassische Formu-
lierung des vollendeten Verhiltnisses, die Ordnung an sich gleichsam, von der man
nicht erstaunt sein kann, dass sie gerade in der Ordnung der Kunst wieder verborgen
wirksam wird. Doch diese Ordnung hat noch eine ganz andere Realitit als die bloss
mathematische. Stellt man ndmlich organisches Wachstum in einer Kurve dar, ergibt
sich eine mathematisch geregelt sich erweiternde Spiralkurve um einen Nullpunkt.
Richtet man diese Kurve mit einem Koordinatenkreuz durch den Mittelpunkt aus,
dann stehen die durch die Kurve jeweils herausgeschnittenen Abschnitte der Koordi-
naten im goldenen Schnitt zueinander. Der goldene Schnitt ist also das Ordnungs-
prinzip organischen Wachstums. Das klassisch mathematische Verhéltnisordnungs-
gesetz bestimmt also nach Eisenstein sowohl das Wachstum eines natiirlich organi-
schen Seins als auch die Erscheinungsweise eines vollendeten Kunstwerks.
Verbliiffender als diese Zusammenhénge an sich (mégen sie nun stimmen oder nicht)
ist vielleicht, dass ausgerechnet Eisenstein wieder auf sie verfillt und sie mit Akribie
auf seinen Klassiker «Potemkin» anwendet. Eisenstein traut sich also bekenntnishaft
zu, mit seiner Kunst in den natiirlichen Ordnungs-Prinzipien des Seins iiberhaupt
zu griinden. Damit wird seine dsthetische Praxis fiir eine Kritik, die mindestens vor-
gibt, keinen andern Horizont zu haben als die Realitét, eigentlich unanfechtbar.

Wir wollen kurz sehen, wie Eisenstein das Organische in seinem Film «Potemkin»
sieht. Die klassische Einteilung der Tragédie in fiinf Akte ist vielleicht nur der Aus-
druck des verborgenen Prinzips des goldenen Schnitts. Legt man namlich den gol-
denen Schnitt von vorne und von hinten, miissen zwischen dem zweiten und dritten
und zwischen dem dritten und vierten Akt, den zentralen dritten gleichsam heraus-
hebend, die wesentlichen Zisuren liegen. Wie bekannt ist, sah Eisenstein seinen
«Fotemkin» als ein funfaktiges Drama an. Legt man die Zasuren nach dem goldenen
Schnitt — und Eisenstein tut das von der Gesamtlange des Films her fast millimeter-
genau — kommt man zu zwei ausgezeichneten Punkten, einem Nullpunkt im Ueber-
gang vom zweiten zum dritten Akt und einem Hohepunkt auf der Scheide vom dritten
zum vierten. Doch nicht genug damit; jeder Akt ist noch einmal nach demselben

Schema zisuriert.

4



Doch was soll das alles? Es ist ja «schdn», dass das alles so ist, aber hat es auch
eine verbindliche Bedeutung? Im Nullpunkt, nach dem Aufstand auf dem Schiff, nach
dem ersten dynamischen Héhepunkt kommt in der beriihmten Nebelsequenz die
Handlung zum Stehen. Im Héhepunkt erhebt sie sich aus der tiefen Totentrauer,
indem sie als Verbriiderung und Wut langsam wichst, in der gehissten roten Fahne,
die nachtriglich in den meisten Kopien des Films von Hand rot koloriert wurde. An
den schdnen Punkten der Form, an den Schnittpunkten der Proportion ereignet sich
also Bedeutendes, und zwar so, dass in der Wirkung auf das Publikum ein hochst
realer, namlich emotionaler Umschwung geschieht.

Damit treten wir aus dem blossen Bereich der Form hinaus, mag sie noch so sehr im
Gesetz des natirlichen Seins begriindet sein, in ein sehr viel Realeres, namlich in
das menschlich Bedeutsame. Da reicht aber der Begriff des Organischen nicht mehr
aus und wird durch den Begriff des Pathos abgelost.

Pathos

Eisenstein fasst Pathos als Ekstase auf und ilibersetzt dies richtig mit «Aussersich-
kommen». Aus vielen Stellen seiner Lebenserinnerungen ist klar erkennbar, dass
Eisenstein in der Ekstase den ekstatischen Sinn von Geschichte iiberhaupt sah. Die-
sen Horizont hat der Begriff auch, wenn Eisenstein im «Bau der Dinge» konkret an-
hand der Treppenszene analysiert, wie der pathetische Stil in der ekstatischen Wir-
kung auf das Publikum funktioniert. Wir aber wollen hier gerade einen organischen
Zasurpunkt auf seine pathetische Wirkung hin kurz betrachten. Schon beim Begriff
der Montage sahen wir, dass es Eisenstein darum geht, die Gegensitze tiberzufiihren
nicht in ein Leeres, ausweglos Bleibendes, sondern in ein Resultat. Im Héhepunkt
des Films wird die Trauer Uibergefiihrt in die revolutionire Briiderlichkeit. Aber dies
geschieht nicht in einem blossen intellektuellen Prozess, sondern so, dass es ein-
leuchtet, so dass es gar nicht anders sein kann, so dass auch der Zuschauer gleich-
sam- mitaufspringen muss, dass er mitgerissen wird. Wohin? Zur roten Fahne! Das
heisst aber, im Pathos geschieht noch ein ganz anderer Ubertritt. Die vollendete
Form des Kunstwerks soll hiniibertreten nicht nur in die Solidarisierung der drama-
tis persconae, sondern in die der Zuschauer. Die dargestellte revolutionare Briider-
lichkeit soll durch das Kunstwerk tibergefiihrt werden in die revoltierte Emotion des
Zuschauers. Und zwar nicht durch einen beliebigen Anlass, sondern durch die aus-
gezeichnete, eben kiinstlerisch komponierte Thematik dieses Films. Denn dieser
Film ist die Revolution, wie sie zeichenhaft 1905 anhob, vermittelt durch eine drama-
tisch gedichtete Episode, durch eine durch Kunst ausgezeichnete, das heisst be-
deutende Situation. Oder: Gerade in seinem Pathos, spielend auf der sicheren dsthe-
tischen Organisation ist Potemkin offensichtlich im brisantesten Sinne eine Tat-
sache kommunistischer Kunst, die auch unser Bewusstsein — und das ist das Beden-
kenswerte — mitreisst.

Erlauben Sie zum Schluss eine kurze Rekapitulation unserer schwierigen und lang-
wierigen Bemihung, mit der wir endlich beim Klassiker seiner filmischen Praxis
angelangt sind, um schliesslich noch ganz kurz ins weitere seines filmischen Werks
hineinzuleuchten. Montage als das gekonnte Handwerk des Filmkunstwerks wies in
der Eisensteinschen Reflexion schon auf ein Weiteres, namlich auf seine sehr eigen-
willige sozialistische Begriindung von Filmkunst, ja, weil fir Eisenstein der Film ja
gleichsam die Totalitat von Kunst ist, von Kunst liberhaupt. Dieser Grund sah sich
in einer Gleichung mit dem Bauprinzip der Realitdt. Aus solcher #sthetischer Ge-
ariindetheit ist die Wirkung des Kunstwerks eine pathetische, das heisst eine als
geschichtliches Zeichen ergreifende und ins Publikum geschichtlich eingreifende.

Vielleicht ist es typisch, dass in seinem eigentlichen Klassiker «Potemkin» Eisenstein
die geschilderte Thematik vor die Revolution, ins Jahr 1905, in ihr Anheben, in ihre
Hoffnung verlegte. Sie steht noch aus, das Pathos zu ihr ist gross. Im Film «Okto-
ber» ist die Revolution selbst das Thema. Vielleicht ist es typisch, dass gerade in
diesem Film, wie wir im ersten Teil schon gesehen haben, das Pathos als intellek-
tuelle Attraktion verstanden wird. Zwar ist die Montage zur Zerstérung der Gottes-
bilder auch hinreissend, aber sie reisst die Reflexion hin. Vielleicht ist post festum,

5



auch nach der revolutiondren Sturmperiode der sowjetischen Kunst bis zum Beginn
der dreissiger Jahre das revolutiondre kiinstlerische Bewusstsein nur noch im
genauen Gedanken zu retten. Vielleicht verschwindet es nachher liberhaupt in eine
nochmalige Erweiterung und Vertiefung der Kunst hinein. Eisensteins Riickwendung
zu historisch weiter zuriickliegenden Themen, zu Distanzierterem hat, glaube ich, in
seinen zwei letzten Filmen auch innere Griinde. Die menschliche und kiinstlerische
Totalitat des Kunstwerks wird in Ton und Farbe noch umfassender versucht, mag das
gleichzeitig den Wiinschen nach monumentaler Selbstverkldarung des Regimes ent-
sprechen, Eisenstein durchbricht solche Schemate im menschlichen und geschicht-
‘lichen Gehalt seiner Schépfung. Es kommt dazu, dass Eisenstein, auch wenn er in
einer nicht ungebrochenen Auseinandersetzung mit dem Sowjetstaate war, immer
zu tiefst Russe war, das heisst, von der méchtigen geschichtlichen Bedeutung seiner
Heimat liberzeugt war. Aus solchem russisch nationalem Boden heraus gibt es viel-
leicht in seinen letzten Filmen eine geheime Korrespondenz der kiinstlerischen The-
matik, der sich an bestimmten Situationen zeigenden geschichtlichen Macht und der
Macht der Machthaber, auch wenn diese solche Korrespondenz lange nicht erfass-
ten, wie die lange Zuriickhaltung des 2. Teils von «lwan der Schreckliche» (Fb 4/61)
zeigt. Zu welchen neuen Horizonten Eisenstein noch hitte aufbrechen kdnnen, wiirde
vielleicht am meisten sein Mexikofilm zeigen, der weder an sowjetische noch an
russische Beschrinkungen gebunden gewesen wiare und der das Thema der Revo-
lution vielleicht noch einmal geschichtlich umfassender gedacht hat. Gerade dieser
Ausblick aber ist uns durch historischen Zufall nur als Ruine iberliefert. So sind
denn das letzte Wort Eisensteins seine Visionen russischer Geschichte.

Dr. Manfred Zifle
Anmerkungen :

1 S. Eisenstein, Ausgewihite Aufsitze, Berlin 1960, S. 157—230; 2 aaO. S. 205; * aaO.
S.330; 4 aa0. S. 277-324; 5 aaO. S. 290.

Film, Radio und Fernsehen als Hochschulfacher
an der Universitat Freiburg

Im Wintersemester 1969/70 setzt das Institut fiir Journalistik der Universitit Freiburg
i. U. die Vorlesungen und Ubungen iiber Radio und Fernsehen fort, wie sie bereits
seit einem Jahr nach einem neuen Konzept durchgefiihrt werden. Freiburg war die
erste Universitit in der Schweiz, die regelméssige Kurse iiber Film, Radio und Fern-
sehen in ihren Lehrplan aufnahm, und zwar schon 1958. Vergangenes Jahr wurden
diese Kurse in das Institut fiir Journalistik integriert, das seine Arbeit nun allen Mas-
senmedien widmet.

Das Studium an diesem Institut, das sich in eine deutsch- und eine franzdsischspra-
chige Abteilung gliedert, umfasst einen Zyklus von vier Semestern. In Vorlesungen
und Ubungen werden theoretische und praktische Fragen der Fachgebiete Presse,
Radio, Fernsehen und Film behandelt, wobei sich der Studierende in einer der Kom-
binationen Presse-Radio und Film-Fernsehen spezialisieren kann. Die theoretischen
Grundlagen fiir die einzelnen Fachgebiete werden in einer Vorlesungsreihe iiber
Grundfragen der sozialen Kommunikation (Massenkommunikation) geboten. Exkur-
sionen und Praktika ergdanzen die Ausbildung.

Das Studium am Institut fiir Journalistik wird durch eine miindliche und schriftliche
Priifung abgeschlossen, wobei fiir die Erwerbung des Diploms ein Universitatsgrad
(Lizentiat oder Doktorat) vorausgesetzt wird. Hérer, die keinen akademischen Grad
erwerben wollen, erhalten ein Zeugnis tiber die Abschlusspriifung.

Diese Ausbildungsméglichkeit auf dem Gebiet der Massenkommunikation steht nicht
nur immatrikulierten Studenten der Universitat offen, sondern auch Journalisten, Ra-
dio- und Fernsehmitarbeitern, Pddagogen und weiteren Interessenten, die bereits im
Berufsleben stehen und sich durch den Besuch einzelner Vorlesungen und prakti-
scher Ubungen weiterbilden méchten (siehe auch «Filmberater» 11/69, 2. Umschlag-
seite). Dr. Markus T. Drack

6



	Die Tatsache kommunistischer Kunst : Bemerkungen zur filmischen Ästhetik S.M. Eisensteins

