
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 29 (1969)

Heft: 7

Artikel: Imagination und Montage

Autor: Schönecker, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964504

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964504
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Imagination und Montage

Zum Verhältnis sinnlicher und gedanklicher Wahrnehmung

Wir gehen davon aus, dass der Film eine gestaltete oder eine reflektierte Realität
ist, genauer gesagt: eine gestaltete Formulierung oder sensitive Reflexion von
Realitäten, von Teilen der Realität auf mehreren, verschiedenen Realitätsebenen.
In solcher Benennung steckt bereits eine Umschreibung für wesentliche
Funktionen der Montage. Ohne Einschränkung sei unterstellt, dass die Möglichkeiten
und Erfordernisse der Montage Herz und Pulsschlag der künstlerischen Filmsprache
sind; ohne sie ist Filmkunst nur in Ausnahmefällen existent, vielleicht nur als
Experiment des Übergangs zu neuen Formen bildlicher Erzählweise, wie sie z. B. im
New American Cinema dominieren. Aber hier soll nicht direkt auf gestalterische
Probleme der Montage im üblichen Sinne hingewiesen werden, als vielmehr auf
einige der wesentlichen psycho-physischen Vorgänge, die ästhetische Voraussetzungen

bilden, ohne die Genuss und Beurteilung filmischer Sprache und Sprachmittel

sinnlich und gedanklich stumpf, letztlich wohl sogar nichtig wären. So wie das
kommunikative Kunstwerk auf der Synthese von Intention, Intuition und Verständnis
beruht, auf dem Akt der vollziehenden und nachvollziehenden (oder mitvollziehenden)

Erkennung und Anerkennung, so gründet die Kommunikation zunächst
überhaupt auf dem Prozess der Sympathie und Empathie: Mitfühlen und Einfühlen sind
die entscheidende sinnliche Voraussetzung; hinzu müsste das gedankliche Regulativ

kommen, das wir oft einfach als Distanz bezeichnen. Mitfühlen, mit dem Autor
fühlen, ist ohne Einfühlen in sein Werk, ohne Ein-Bilden in seine Bild- und
Bildersprache nicht möglich. Wir verwenden dann eigentlich richtig den Begriff
Einbildungskraft im Sinne von Vorstellungsvermöaen. Das gestaltete Bild ebenso wie die
gestaltete oder reflektierte Abfolge von Filmbildern beruhen auf dieser
«Einbildungskraft» — des Künstlers wie des Empfängers. Dem künstlerischen Autor geht
es wie dem geistig und sinnlich bereiten Publikum zunächst darum, die naive,
unverbildete Erlebniswelt zu stärken, auszudrücken und damit neue Erlebnisbereiche
und Erlebniswerte zu öffnen und wahrzunehmen.
Über dieses «Wahrnehmen» muss man sich Klarheit verschaffen. Mit Recht hat der
junge Schriftsteller Karlhans Frank beim Vergleich zur Literatur der Auffassung
widersprochen, man könne Filme lesen. In Wirklichkeit kann man natürlich nur
Textbücher lesen, die beim Prozess des Lesens theoretisch und praktisch unzählige
Ersatzfilme von verschiedenster Qualität und Authentizität erzeugen können, vom
Leser produzierte Surrogate, die mit dem Film fast nichts mehr gemein haben müssen.

In Wahrheit kann man Filme in der Tat nicht lesen — man muss sie sehen.
Sehen im Sinne von ästhetisch wahrnehmen aber heisst zunächst bereit sein, offen
sein, gesammelt, sammelnd gerichtet, gespannt sein; heisst weiter: fähig sein, all
die «Eindrücke» aufzubewahren und zu verknüpfen. Diese Fähigkeit setzt voraus,
dass man um die Schwankungen dieser Empfänglichkeit weiss, um die Verschiebungen

der inneren Eindrücke. Die Eindrücke ordnen und verbinden sich miteinander,
nicht nur innerhalb eines Sinnes, sondern über die biologischen Grenzen verschiedener

Sinne hinweg. Aber was sich verbindet und wie fest diese Verbindung wird,
das wiederum hängt von äusseren Bedingungen ab und vom gleichzeitigen
Eintreffen der sogenannten «Reize», hängt ausserdem ab von der Wiederholung des
Zusammentreffens dieser Reize.
Wir kennen aus der Umgangssprache das treffliche Wort «im Bilde sein». Es
beweist, dass die Sprache um die Bedeutung des Bildes für unser Vorstellungs- und
Erkenntnisvermögen oft besser weiss, als uns manchmal bewusst ist: Im Bilde sein
müsste in analoger Übersetzung heissen «gebildet sein», informiert sein, «in Form
sein». Umfassend informiert fühlen wir uns aber erst, wenn wir von verschiedenen
Seiten, d. h. möglichst objektiv, informiert sind, wenn uns diese Informationen von
differenzierten Gesichtspunkten, Standpunkten, An-Schauungen aus «ins Bild
setzen». Auch ohne hier näher auf die Problematik philosophisch-ideologischer As-

97



pekte einzugehen, sei der Hinweis erlaubt, dass jeder irgendwie dogmatische Standpunkt

dem Zugang zum Werk entgegenstehen kann; dies um so mehr, wenn
dadurch auch die «Vorurteile» der Empfindungen die ästhetische Kommunikation stören.

Viele Vorurteile beruhen nicht auf Erkenntnisvorgängen, sondern auf der
Selbsttäuschung, dass manches Gedachte für Gesehenes gehalten wird.

Mit dem Gesehenen spielen

Die Ursache hierfür liegt darin, dass die Augen zusammen mit den zugehörigen
Bereichen des Gehirns den Reizerregungen der Sehobjekte mit eigenen Erfahrungszutaten

und bereits vorhandenen Denk-Ergebnissen begegnen. Das hat man schon
vor Jahrzehnten an stehenden Objekten und Sehbildern erprobt, und es spricht
nichts dagegen, dass diese Erfahrung ebenso für den Verlauf von Bewegungen und
Veränderungen gilt, wie sie Bildbewegung und Montageformen zeigen. Der natürliche

Fehler besteht darin, dass wir oft allzu schnell bereit sind, das Sehbild der
Netzhaut zu «bearbeiten», ohne genügend dem originären Grundeindruck des
Filmbildes zu trauen: der Grundeindruck des Filmbildes bedarf lediglich unseres
«natürlichen» Auges. Man hat ausserdem — mit Max Scheler — von einem dazu vorhandenen,

verborgenen «geistigen Auge» gesprochen. Heute können wir sagen, dass dieses

geistige Auge der wunderbare Kontakt, die Übersetzung von Senden und
Empfangen unsichtbarer elektrischer Wellen ist, was für unser natürliches Wahrnehmen
das «vorläufige» Bild bedeutet, das gedanklich noch nicht überarbeitet ist. Diese
elektrischen Wellen sind ja im wesentlichen von den Lichtstrahlen bestimmt, von
Licht und Schatten, die sich in den Empfängern des Auges in verschiedenen
Wellenlängen eindrücken.
Um die Vorurteile der Empfindungen bekämpfen zu können, muss man beachten,
dass man an den Sehobjekten der montierten Bilder beim blossen Anschauen
bestimmte Gemütszustände vorfinden bzw. erreichen kann, die als in Wirklichkeit
eigene Gefühle des Betrachters erscheinen. Das aber bedeutet wiederum eine
Projektion in die gesehenen Bilder, nicht aber eine Reflexion, die unserer Erkenntnis
nützlich sein könnte. Um aber im ästhetischen Prozess zu Erkenntnissen zu gelangen,

muss sich der Zuschauer in das Bildobjekt oder in die nacheinander bzw.
ineinander fotografierte oder geschnittene Abfolge von Bildobjekten einfühlen und
einleben und erlangt so die Fähigkeit, mit dem Gesehenen zu spielen, dramaturgisch

gesprochen: sinnlich und gedanklich mit dem «Schauspiel» mitzuspielen.
Das bedeutet — entgegen früheren, noch nicht widerrufenen Theorien der Ästhetik
— praktisch das Ende des sogenannten «zweckfreien Wohlgefallens» im
ästhetischen Erleben. Dieses Erleben wird zum Handeln, zur Möglichkeit des Erkennens.
In der Form nunmehr erkennen wir den «Inhalt», die «Aussage» verwirklicht sich in
der Form, Form wird Aussage, Aussage wird Form. Schon in der Feststellung der
Form kann sich somit Interpretation der Aussage vollziehen. Gegenstand des
ästhetischen Filmerlebens ist nicht mehr nur die in reiner Anschauung gegebene
Erscheinung des Films, sondern seine materielle, untersuchbare und vielfach deutbare

Substanz. Somit ist eine Unterscheidung von gehaltlicher und formaler Ästhetik
in der Filmkunst geradezu unsinnig, wenn nicht gar widersinnig geworden. Beide

Betrachtungsweisen für sich wären nicht nur unzureichend und irreführend, sondern
untauglich und abträglich. Man ermöglicht sich die Annäherung an das objektive
Ziel der künstlerischen Kommunikation, indem man also die physisch-psychischen
Grundlagen und Voraussetzungen des sinnlichen Erlebens bewusst macht und be-
wusst ausnutzt — freilich nicht ohne die Zuordnung der gedanklichen Regulierung.
Verstandeskontrolle kann dabei als ästhetische Askese den Genuss erhöhen, das
Urteil belegen helfen. Analyse wird nicht überflüssig — wohl als gern geübter
Selbstzweck —, sondern bleibt notwendig für die Deutung und Ordnung der Teile
im Hinblick auf die Ganzheit der Werke.

Physiologisch-psychologische Beobachtung
Bisher wurden traditionell (aus historisch bedingten Gründen) der philosophische
oder der soziologische Aspekt bevorzugt. Um befriedigende Kriterien der Beurtei-

98



lung zu erreichen, ist die physiologisch-psychologische Beobachtung unerlässlich.
Der notwendige Kunstgenuss soll ebenso Befriedigung wie Anstoss geben, doch das
Kunstwerk ist nicht nur Objekt schöngeistigen Erlebniswillens — das Werk ist im
Kristallisations-, im Kulminationspunkt von Ausdruckserlebnis (des Autors) und
Eindruckserlebnis (des Empfängers) zu entdecken.
Zur erweiterten Kontaktnahme zwischen dem Künstler und seiner Umwelt gehört
das Publikum als passiver und aktiver Faktor, was sowohl die Veranlassung als
auch die Entgegennahme des Werks betrifft. Zu dieser Erkenntnis haben uns
«Partner», wie D.W.Griffith, Jean Vigo, S.-M. Eisenstein, Fiumphrey Jennings
verholten (nicht erst Orson Welles, Robert Bresson, Jean-Luc Godard, Glauber Ro-
cha), schon sie verlangten nach dem Zuschauer als dem ihren Film ergänzenden,
subjektiv durch «innere Montage» gedanklich und sinnlich vollenden könnenden
Mitspieler. Ein solcher Mitspieler unterscheidet sich als echter Enthusiast vom
passiven Zuschauer einerseits und andererseits ebenso vom faszinierenden Eksta-
tiker, der sich völlig mitgerissen die Hände reibt oder seinem unreflektierten
Vergnügen lauthals Ausdruck verleiht.
Wir müssen uns des praktischen Wertes von Aussprachen und Diskussionen in
allen Arbeitsgremien bewusst sein, die geeignet sind, durch Abwägen und Ueber-
prüfen sinnlicher Eindrücke und gedanklicher Folgerungen uns in das Werk besser
und tiefer zu versetzen und zugleich Abstand und Ueberblick zu gewinnen. Solche
ganzheitlichen Beurteilungsversuche sind die unerlässliche Voraussetzung einer
modernen Filmkultur, die sich auf ein breiteres Publikum ausdehnen wird.

Leo Schönecker

Die Selbstbeschränkung der amerikanischen Filmindustrie

Die neue Methode der Film-Klassifizierung
Vorbemerkung der Redaktion: Der «Filmberater» hat in seinen letzten Nummern
Beiträge veröffentlicht, die teils direkt (in Nr. 5/69), teils indirekt (in Nr. 3 und 4/69)
Bezug nahmen auf den Problemkomplex, der heute unter den Stichworten Bruta-
lisierung und Sexualisierung des Films und Filmzensur diskutiert wird. Im Sinne
einer weiteren Dokumentation zu diesem Thema drucken wir auszugsweise einen
in Deutschland erschienenen Artikel* ab, der die neueste Entwicklung in den
USA beleuchtet. Dort ist nämlich der seit 1934 geltende Motion Picture
Production Code vor kurzem durch ein neues Selbstbeschränkungs-System der
Filmindustrie abgelöst worden. An staatlicher Filmzensur gibt es in den USA,
wie diesem Aufsatz ebenfalls zu entnehmen ist, in vier Gliedstaaten noch eine
Vorzensur, die trotz der seit 1948 durchgesetzten Subsumierung des Films unter
die verfassungsmässig garantierte «Rede- und Pressefreiheit» vom Obersten
Gerichtshof der USA bisher als zulässig betrachtet wird, allerdings unter bestimmten,
einschränkenden Voraussetzungen. Das (nachträgliche) Einschreiten der Polizei
gegen unsittliche oder staatsgefährdende Filme soll dagegen in den USA immer
zulässig sein.

Widerstand der Eltern

Einer Klassifizierung der Filme «geeignet für Jugendliche über 14 Jahren»,
«verboten für Jugendliche unter 16 Jahren» usw.) waren die Filmindustrie und der
überwiegende Teil der Bevölkerung in den USA früher abhold. Die Eltern sind nach
amerikanischer Auffassung für die Erziehung der Kinder verantwortlich, eine
Klassifizierung bedeute nur eine andere Form der Zensur. Dieser Auffassung wurde
entgegengehalten, dass bei einer Klassifizierung, die ja nicht bindend sein müsste,

* «Film und Recht», Informationsdienst für Film- und Fernsehrecht, München 2,
Amalienstrasse 10.

99


	Imagination und Montage

