Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 29 (1969)
Heft: 6
Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und Gespriachen wie der Film in der Jugendgruppe oder bei Erwachsenen praktisch
erarbeitet werden kann. So wurden einzelne Filme durch verstehendes, mehr oder
weniger chronologisches Nacherzéhlen erarbeitet. Eine andere Art des Filmge-
sprachs ging von der Frage aus: Welche besondere Eindriicke hat der Film ge-
macht? Durch zusammengetragene Impressionen ergab sich ein abgerundetes
Bild. Weiter kann der Film mittels eines Schemas erarbeitet werden. Es wird be-
sonders auf Schnitt, Kamerafiihrung, Beleuchtung usw. geachtet und so auf die
Aussage gewiesen. Auf diese und weitere Arten wurde in der Diskussion gearbeitet.
Wenn die Zeit es erlaubte, wurden einzelne Filme nochmals angeschaut, entweder
ganz oder auszugsweise.
In weiteren Gespriachsrunden wurde auch die Mdéglichkeit des Films zur christli-
chen Verkiindigung besprochen. Zu besonders heftiger Diskussion kam es nach
dem Film «The parable», der begeisterte, aber auch ablehnende Reaktionen her-
vorrief.
Am letzten Tag standen die zwei grosseren Filme «Four in the morning» (Fb 4/67)
von Anthony Simmons und «Pickpocket» (Fb 8/66) von Bresson auf dem Programm.
«Four in the morning», auszugsweise auch ein zweites Mal gezeigt, wurde mittels
der verschiedenen Diskussionen methodisch erarbeitet. Die Aussage von «Pick-
pocket», der zweimal ganz vorgefiihrt wurde, vertiefte man in Form einer Be-
trachtung.
Man diskutierte viel und lebhaft und schitzte es besonders, dass man nicht durch
langatmige Vortrdge hingehalten wurde. Wenn weiterhin ein solches Programm
zusammengestellt werden muss, sollte man vor allem darauf schauen, dass es nicht
zu iiberladen ist. Viele Teilnehmer hatten den Eindruck, dass durch die vielen
Filme, Gesprache und Diskussionen etwas in Mitleidenschaft gezogen wurden und
einigen Filmen zu wenig Beachtung geschenkt werden konnte.
Alles in allem war es dennoch eine gut gelungene Einfithrung in die Welt des
Films. Von studentischer Seite wurde immer wieder der Wunsch laut, im Rahmen
des Theologiestudiums vermehrt solche Filmtage durchzufiihren.

Richard Aufdereggen

Filme

The circus (Der Zirkus) I. Fiir alle

Produktion: United Artists; Verleih: Unartisco; Regie und Buch: Charles Chaplin,
1928; Kamera: Rollie Totheroh, Jack Wilson, Mark Marlatt; Musik: Charles Chaplin;
Darsteller: Charles Chaplin, Merna Kennedy, Allan Garcia, Harry Crocker, Betty
Morissey, George Davis und andere.

Wihrend Charles Spencer Chaplin in Hollywood an «The circus» arbeitete, war er
Gegenstand verschiedenster Intrigen und Machenschaften. Ein wahres Kesseltreiben
muss damals gegen ihn stattgefunden haben. Seine finanziellen Erfolge schufen ihm
viele Neider bei den Kollegen und Erpresser bei den Steuerbehérden. Dass er sich
mit seiner zweiten Frau, Lita Grey, auseinandergelebt hatte, gab willkommenen An-
lass zum Klatsch. Die ungeschminkte Darstellung des Grosstadtelends und seiner
Folgen wiederum nannten priide und bigotte Kreise unmoralisch. Besonders aber
war es das soziale Engagement in seinen Filmen und im privaten Leben, das ihm
Scharen von Feinden schuf.

Von all dem aber finden wir nichts in dem am 7. Januar 1928, nach zweijahriger Arbeit,
uraufgefilhrten Film. Gerade darin mag eine Eigenart chaplinesker Kunst liegen:
Chaplin bildet nie den Alltag ab, er flieht ihn zwar nicht, sondern hebt ihn in das
Reich der Poesie. Nicht Tatsichlichkeit meint Chaplin, sondern Wirklichkeit. Diese
aber ist sein Wurzelgrund. So ist Chaplins Kunst radikal, wie es Kunst nur sein kann.

89



Ohne Arbeit sieht man Charlot am Anfang des Filmes. Ein Dieb steckt ihm ein Porte-
feuille und eine Uhr in die Tasche, die er einem andern geklaut hat. Charlot wird des
Diebstahls verdéchtigt und flieht. Schliesslich landet er in einem Zirkus, mitten in
der Manege, in einer Clown-Darbietung. Unfreiwillig wird er dabei zur grossen Num-
mer. Der bdse Zirkusdirektor, der seine Tochter und die berufsmissigen Spass-
macher tyrannisiert, stellt Charlot zu den schlechtesten Bedingungen ein. Bald ver-
liebt er sich in die hilbbsche Kunstreiterin. Diese aber schwiarmt von ihrem Seiltanzer,
einem Beau jener Jahre. Der Kummer dariiber ldsst Charlots Fantasie versiegen,
seine Nummer wird schlechter, der Erfolg des ganzen Zirkus schwindet. Noch einmal
hat er indes eine Prachtsnummer: an Stelle seines Rivalen muss er aufs hohe Seil,
und mit dem verzweifelten Mut des ungliicklich Liebenden gibt er hier eine Nummer
zum besten, die unvergleichlich ist. Erneut von Liebeskummer niedergedriickt, muss
er gehen. Dennoch sorgt er dafiir, dass Kunstreiterin und Seiltdnzer ein Paar wer-
den. Charlot tiberschittet sie, naiv und kindlich wie er ist, mit Reis und bleibt allein
und verlassen zuriick. Ohne einen Menschen. Arbeits-los beginnt Charlot den Film,
menschen-los beschliesst er ihn.

Ahnlich wie im Wildwestfilm am Schluss der Held die Western-Gesellschaft verlédsst
und in die Prérie hinausreitet, bleibt hier Charlot in der kreisrunden Marke zuriick,
die der Zirkus am Boden hinterlassen hat, wiahrend die Zirkus-Gesellschaft weiter-
zieht. Ob eventuell eine innere Verwandtschaft besteht zwischen dem «film par ex-
cellence», dem Western, und den Filmen des «einzigen Genies, das der Film her-
vorgebracht hat»?

Vergleiche mit dhnlichen Filmen tragen oft zur besseren Charaktermerung eines be-
stimmten Werkes bei. Mit «Circus», der im Artisten-Milieu spielt, kénnte man Fellinis
«La strada» (Fb 15/65) und «Otto e mezzo» (Fb 17/63, 2/64), Bergmans «Das siebente
Siegel» (Fb 16/63) und «Das Gesicht» (Fb 6/69) sowie aus neuester Zeit Jiri Menzels
«Ein launischer Sommer» (Fb 6/69) vergleichen.

Bei der Weltausstellung in Briissel wurde «The goldrush» unter die 12 wichtigsten
Werke der Filmgeschichte eingereiht. Heute, wo wir endlich «The circus» und «The
goldrush» nebeneinander sehen, wird man kaum mehr mit dieser Nomination einver-
standen sein. Der neu angelaufene Film zeichnet sich vor allem durch eine ausge-
zeichnete dramaturgische Komposition und durch ausgewogene Harmonie aus.
Sicherlich darf er auch als bedeutend einfallsreicher als jener bezeichnet werden;
die meisten Elemente der frilhen Slapstick-Komik werden hier aufgenommen und
entfaltet. Alles, was selbstverstiandlich, einfach lustig und schén erscheint, ist das
Resultat exaktester Berechnung, die aus den schon damals reichen Erfahrungen
Chaplins resultieren. «The circus» ist ein Film liber die Komik, iiber den Humor. «Los,
sei lustig!», ruft der Zirkusdirektor Charlot zu. Er kann es aber nicht. Denn echten
Humor kann man nicht spielen, sondern lebt ihn.

Fast allen Chaplin-Filmen ist eine ganz bestimmte, typische Sentlmentahtat eigen:
ein Lachen, das es nur mit Trianen in den Augen gibt eine Trauer, die nur wegen der
Hoffnung auf neues, endgiiltiges Glick modglich ist. Besitzt man nicht Dichter-Worte,
gibt man hier hilflos auf, das Wesen seiner Komik, seine Welt, sein Universum ndher
zu beschreiben. Er selbst jedoch hilft einem weiter in einem Satz, den man seiner
Schlichtheit und Unscheinbarkeit wegen beinahe iibersieht: «\Was will man von mir?
Ich bin doch nur ein kleiner Groschen-Komadédiant. Ich will ja nicht mehr, als dass die
Leute lachen.. .» hst

Swissmade lI—III. Fir Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Schweizerische Volksbank/Yersin, Maeder, Murer, 1969; Verleih: Colum-
bus.

— «1980 — Celui qui dit non» (Der Neinsager): Regie: Yves Yersin; Buch: Michel
Contat, Y. Yersin; Kamera: Witold Lesniewicz; Darsteller: Henri Noverraz, Elsa
Skorecka, Erika Denzler, Franck Jotterand und andere.

90



— «Alarm»: Regie und Kamera: Fritz E. Maeder; Buch: Jérg Steiner; Musik: Tony
Vescoli (Les Sauterelles); Darsteller: Herbert Hermann, Jocko Kanitzer, F. Kutschera,
P. F. Binz, K. Barthel.

— «2069 — oder dort, wo sich Futurologen und Archédologen gute Nacht sagen»:
Buclzlh, Regie und Kamera: Fredi M. Murer; Future-Design: Hans Rudolf Giger; Dar-
steller: Laien.

Aus Anlass ihres hundertjahrigen Bestehens spendete die Schweizerische Volksbank
die Produktionskosten (400 000 Franken) fiir einen Episodenfilm, in welchem drei
Schweizer Regisseure (der jiingste 26, der &lteste 33 Jahre alt) ihre kritischen «Visio-
nen» einer Schweiz von morgen in vélliger Freiheit gestalten konnten.

Die engagierteste, am schéarfsten konturierte Episode lieferte wie schon mit seiner
Episode «Angeéle» zum vierteiligen Westschweizer Film «Quatre d’entre elles» (Fb
3/69) der 1942 geborene Lausanner Yves Yersin, der zusammen mit Michel Contat
das Drehbuch zum «Neinsager» selber schrieb. Zwar kann man seinem Beitrag eine
gewisse Zihflissigkeit und eine sonderbar blidssliche Farbgebung vorwerfen; doch
ob das nun dem Zufall oder der Absicht entsprang — es driickt sehr genau das Le-
bensgefiihl der Schweiz im Jahre 1980 aus, wie Yersin sie befiirchtet: Unser Land
ist bis dahin ein einziger Exzess der Fadheit und Farblosigkeit geworden, in konse-
quenter Fortsetzung der Wohlstandsideologie von heute. So wirkt es hoffnungslos
absurd, wenn in jenem Jahr ein alter Revolutiondr in seine wohlbehiitete Heimat
zuriickkehrt: sein Feuerbrand erstickt jammerlich in einem ungeheuren Berg un-
brennbarer, steriler Watte. Nach revolutiondaren Verwicklungen in Brasilien sucht
er seine Freunde von damals auf, Mitkampfer der «jungen Linken», marxistische Intel-
lektuelle und Kiinstler. Doch entweder sind sie selbstzufriedener Teil der einst mit
grossen Worten bekdampften Gesellschaft geworden, oder sie haben sich in einen
Untergrund zuriickgezogen, der sich an der lllusion selbst befriedigt, die Zeit wirke
doch noch fiir sie. Auf einen Brotverdienst angewiesen, integriert sich der Anarchist
zum Schein in die uniformierte Arbeitswelt; doch von seinem Versuch, in den Ar-
beitern ihr Klassenbewusstsein zu wecken, wollen die vom Mitbestimmungsrecht und
vom Komfort gesittigten «Proletarier» nichts wissen. So schreit der verzweifelte
Mann seinen unflatigen Hass in eine 1.-August-Feier hinein. Doch statt Aufsehen zu
erregen und Widerspruch zu provozieren, interessieren sich lediglich junge Leute
fiir ihn, die von einer Bank Geld erhalten haben, um einen Film zu drehen. Sie enga-
gieren den Anarchisten als Darsteller seiner selbst: er endet als Hofnarr des
«Establishment».

Die Direktheit, ja Uberdeutlichkeit von Yersins «Neinsager» ist kiinstlerisch verant-
wortbar, weil sie nicht einseitig ist. Mit der Projektion heutiger Grundhaltungen in
eine gar nicht so ferne Zukunft wird sowohl dem «Establishment» wie dem «Anti-
Establishment» ein Spiegel vorgehalten.

In einer nahen Zukunft spielt auch die Episode «Alarm», die der Berner Fritz E. Mae-
der auf Grund eines Drehbuches von Jorg Steiner geschaffen hat. Maeder ist ein
Augenmensch, er schwelgt in optischen Kontrasten und ist sténdig in Gefahr, sich
selbstzweckhaft an sie zu verlieren. Zauberhaft die Szene, in welcher der Antiheld
seiner Episode die anachronistischen Ubungen des eidgendssischen Remonten-
depots in einem vom Nebel fast ins Irreale entriickten Geléande beobachtet; aber
hier wie anderwirts gewinnt die visuelle Magie ein Eigengewicht, das den Film —
wider die Absicht des Szenarios — fiir eine Romantik Partei nehmen lasst, die er
bloss ironisch reflektieren méchte. «Alarm» ist nimlich das behutsame, impressio-
nistische, fast zu bewusst unscharfe Portrédt eines jungen Ehemannes, der mit seiner
ganz in den Wirtschaftsprozess integrierten Existenz in unbewusstem Zwiespalt lebt
und die Zeichen des psychischen Alarms, den die Wahrnehmung seiner «Entfrem-
dung» auslést, weder zu deuten noch in ihren Konsequenzen zu vollziehen vermag.
Von den drei Episoden von «swissmade» ist Maeders Mittelstiick thematisch das
wichtigste, da es den Konflikt deutlich macht, der zwischen einer dusserlich vollkom-
men konformen Anpassung an die Gegebenheiten einer total industrialisierten Ge-
sellschaft und einer archaisch riickwirts gewandten Gefiihlsverfassung klafft.

91



Fredi M. Murer, der in Ziirich akklimatisierte Nidwaldner, steuert mit dem Schlussteil
«2069 — oder dort, wo sich Futurologen und Archéologen gute Nacht sagen» besten-
falls ein Satyrspiel bei. Seine in 100 Jahren angesiedelte groteske Utopie einer von
Computern integrierten Schweiz, die nur in einigen Reservaten die letzten Uberreste
der «radikalen Minderheit» von heute duldet, versandet in verspiteten Orwell-Fan-
tasien, Godard-Nachempfindungen, Barbarella-Collagen und althelvetischen Caba-
retgags. Treffende, oft sogar hintergriindige Einzelheiten verlieren sich in einer auf-
wand- und trickreichen Riesenblddelei, die nicht umsonst 100 Jahre tief in eine unge-
wisse Zukunft flichtet: Diese Distanz erlaubt es Murer, den rational fassbaren Pro-
blemen auszuweichen, denen sich Yersin und Maeder durch ihre Projektionen in
die nachsten 10 Jahre tapfer stellen. IsK

Rozmarné léto (Ein launischer Sommer) [1I—1V. Fiir reife Erwachsene

Produktion: Smida-Fikar, Studio Barandov; Verleih: Columbus; Regie: Jiri Menzel,
1968; Buch: Vaclav Nyvlt, Jiri Menzel, nach einer Erzdhlung von Vladislav Vancura;
Kamera: Jiri Sofr; Musik: Jiri Sust; Darsteller: R. Hrusinsky, V. Brodsky, M. Myslikova,
F. Rehak, J. Drchalova, J. Menzel und andere.

Beim zweiten Film von Jiri Menzel, der nach «Scharf beobachtete Ziige» (Fb 11/68)
zu uns kommt, notiert man vorerst einen Ausfall: Die politische Thematik und die
Situierung in einer pragnanten geschichtlichen Situation gehen ihm ab. Sah man im
Erstling eine treffliche Studie lber das Verhiltnis der Tschechoslowaken zu den
politischen Geschehnissen, in die sie immer wieder hieingezogen werden, so miisste
man fiir eine dhnliche Deutung des neuen Films schon eine symbolische Interpreta-
tion bemihen, wie sie dem Stil der Inszenierung kaum entspréache. Was sich da in
dem kleinen, idyllischen Provinznest begibt, das fern aller Geschifte der grossen
Welt friedlich dahintraumt, ist eine Belanglosigkeit — ausser dass es von Menzel so
erzéhlt wird, dass ihm zuzuschauen zum Genuss wird.

Menzels kiinstlerisches Temperament ist — das bestatigt sich mit seinem zweiten
Film — dasjenige eines Humoristen, sofern man unter Humor die Fahigkeit versteht,
die Enttduschungen des Lebens mit heiterer Tapferkeit zu ertragen. Die Geschichte
der drei nicht mehr ganz jungen Mianner — Bademeister, pensionierter Major und
Pfarrer —, die sich in sommerlicher Beschaulichkeit am Ufer eines kleinen Flusses
treffen und unterhalten, gibt sich vorerst als skurriles Lustspiel; sie ist, da sie von
einer «kleinen Schwiche» des Trios in Gestalt der hiibschen Begleiterin eines fah-
renden Artisten handelt, zugleich verschmitzt und charmant; wo sie aber den Miss-
erfolg der Méanner zeigt, wird sie Uberraschend unverblimt. Diese Einzelzlige des
Films kontrastieren wie die Launen des Sommers, der unstet zwischen Sonnenschein
und Regen pendelt. Die Heiterkeit schillert ins Melancholische hiniiber, das Lachen
wird zwar nicht bitter, aber wissend. «Man muss die Schwichen seiner Freunde er-
tragen» meint das Madchen am Schluss des Films. Das mag fiir ihn selber gelten, fir
seine Haltung: Er sieht lauter Unvollkommenheiten, aber er verurteilt nicht: Am
Ende sind doch alles Menschen, die hinter den grossen Idealen zuriickbleiben, keiner
hat dem anderen viel vorzumachen. Recht deutlich und wohl auch etwas vereinfa-
chend fiihrt Menzel das vor Augen; aber als begabter Erzdhler schlagt er sein Publi-
kum rasch in Bann — und so unrecht hat er mit seiner Mahnung zur Bescheidenheit
ja nicht.

«Ein launischer Sommer» ist nach einer literarischen Vorlage entstanden, deren
Autor Vladislav Vancura vorab als Sprachkiinstler, als ein Mann der virtuosen Wort-
Behandlung charakterisiert wird. Von der Eigenart der Dialoge, die Menzel aus dem
Roman iibernommen hat, scheint freilich in den Untertiteln nicht allzuviel tbrigge-
blieben zu sein. Bedenkt man aber diese Herkunft des Stoffes, so ist es erstaunlich,
mit wieviel Selbstsicherheit Menzel ihn zum Film verarbeitet hat. Nicht das Wort
und nicht die Handlung, sondern vorab die Bildgestalt und der Rhythmus machen

92



das Wesen seines Werkes aus, das im Wechsel zwischen Beschaulichkeit und Aktion
kluges — und auch poetisches — Mass hilt. Sparsamer, aber priziser Einsatz der
Mittel verhilft dem Film zu einer dichten Atmosphére, in der Nuancen etwa der Farb-
gebung oder des vorziiglichen Spiels der Hauptdarsteller zu voller Wirkung kommen.
Menzel, der selbst in die Rolle des jungen Artisten geschliipft ist, bringt immer wieder
Kleinigkeiten zum Funkeln, auch dort, wo er mit derb-kraftigen Strichen zeichnet.
So hat «Ein launischer Sommer» die Chance, verschiedenen Zuschauern aus ver-
schiedenen Griinden zu gefallen. Das ist nicht der schlechteste Qualitatsausweis
fur Jiri Menzels Arbeit. ejW

Teorema III—=IV. Fiir reife Erwachsene

Produktion: Aetos, Euro; Verleih: Europa; Buch und Regie: Pier Paolo Pasolini, 1968;
Kamera: Giuseppe Ruzzolini; Musik: Ennio Morricone, W. A. Mozart; Darsteller:
Terence Stamp, Silvana Mangano, Massimo Girotti, Anne Wiazemsky, Andres José
Cruz, Laura Betti, Ivan Scratuglia und andere.

Pier Paolo Pasolini ist einer jener Autoren, die sich nur mit Gewalt in eine der welt-
anschaulichen Schubladen einordnen lassen, die fiir die Bildung eines schnellen
Werturteils so bequem sind. Man hat oft genug versucht, ihn als Marxisten festzule-
gen; aber es hat auch immer wieder genug Stimmen gegeben, die sich bemiihten, ihn
fiir das Christentum zu reklamieren. Damit sind zwar die beiden Pole genannt, zwi-
schen denen Pasolinis Denken sich bewegt, doch ist er viel zu sehr Individualist, als
dass man mit solchen Versuchen der Kategorisierung weiterkédme. Sein Christusfilm
«Das erste Evangelium — Matthédus» ist, genau beobachtet, ein marxistischer Film;
seine Auseinandersetzung mit beiden ldeologien in «Grosse Vbégel — kleine Végel»
bestéatigt und verdammt weder die eine noch die andere, ist vielmehr eine gallige Ab-
rechnung mit der menschlichen Unzulénglichkeit. Pasolini ist kein Schreibtisch-Theo-
retiker. Das wesentliche Interesse gehért in allen seinen Filmen den Menschen, deren
Veranderbarkeit und deren Bediirftigkeit nach ejner geistigen und sozialen Umwand-
lung. Alle seine Filme sind im Grunde revolutiondre Filme, weil sie auf eine Umgestal-
tung bestehender Ordnung, auf Méglichkeiten einer Neubesinnung hinzielen.
«Teorema» beginnt sogleich mit einer vollzogenen Veranderung. Der Chef hat seine
Fabrik den Arbeitern geschenkt. Ein Reporter kniupft Mutmassungen daran: «Kann
man auf diese Weise nicht eine Revolution verhindern?» «Das Biirgertum miisste
seine Lage revolutiondr verdndern ... alle Menschen mit sich in Ubereinstimmung
bringen ... Aber kann es diese Probleme 16sen?» Dieser Prolog steht nur scheinbar
zusammenhanglos vor der eigentlichen Handlung des Films. Was folgt, ist die Dar-
stellung der Verwandlung.

In die Familie eines wohlhabenden italienischen Fabrikanten kommt eines Tages ein
Gast, dessen klarem, ausgewogenen Wesen alle verfallen: das Dienstmadchen, der
Sohn des Hauses, das Ehepaar und die Tochter. Jedem von ihnen beweist der Gast
seine Liebe. Nach seinem ebenso plétzlichen Weggang beginnen die Menschen, die
mit ihm in Berilihrung gekommen sind, sich zu verdndern. Das Dienstmidchen kehrt
in sein Dorf zurtick und wird dort zu einer demiitiaen Heiligen. Der Sohn sucht sich
verzweifelt im Action-Painting zu verwirklichen. Die Tochter verféllt in mystische
Starre. Die Mutter ist von dem Verlangen nach Liebe wie besessen. Der Vater verldsst
seinen Besitz und lauft nackt durch die Welt. Erst die Art und Weise, in der Pasolini
diese Vorgange gestaltet, gibt Aufschluss liber seine Intentionen. Der Anfang des
Films ist stumm und schwarzweiss, das Leben der Familie nichtssagend und leer. Ein
Telegramm kiindigt die Ankunft des Gastes an. Der Bote, der es bringt, ist der junge
Hauptdarsteller aus «Grosse Végel — kleine Végel», und er flattert mit der Botschaft
ins Haus wie der franziskanische Ménch, der den Végeln die Liebe Gottes predigen
will. Mit der Ankunft des Gastes wird der Film farbig, und es bedarf kaum noch der
detaillierten Anspielungen, um zu erkennen, dass dieser Gast, der das Leben in die
Ode und Einsamkeit bringt, in der Mythologie Pasolinis ein moderner Messias ist. Er
bringt die gbttliche Liebe auf eine sehr natiirliche und direkte Art in die Welt. Das
mag manchem Betrachter gewagt erscheinen, doch offenbart sich schon hier die

93



Ambivalenz des Films, der einerseits eine aus den Erfahrungen, Erkenntnissen und
Veranlagungen des Autors bezogene Subjektivitat aufweist, andererseits in der stan-
digen Parallelitat zu Darstellungen der Bibel religionsphilosophischen Interpretatio-
nen offensteht. Man hat viel geratselt, ob Pasolini in der Gestalt des Gastes gar Chri-
stus hat symbolisieren wollen. Dabei helfen Pasolinis eigene, widerspriichliche Aus-
kiinfte nicht weiter. Doch ist es tiberhaupt nicht erforderlich, eine so direkte Parallele
zu ziehen. Die wenigen Anmerkungen, die der sparsame Dialog liefert, reichen véllig
aus, die Bedeutung des Gastes zu erfassen. Zum Beispiel die Sétze, die er aus einem
Buch vorliest: «Er war ein Teil des wahren Lebens ... Und die Wiederkehr der Giite
hatte ldnger auf sich warten lassen als ein Stern. Ohne dass ich es gewagt hatte, es
zu hoffen, war der Wunderbare gekommen. Er ist nicht zuriickgekehrt und wird nicht
zurlickkehren.» Das heisst also — und nichts anderes sieht der Zuschauer: die Barm-
herzigkeit des Gastes weckt die Menschen, die mit ihm in Beriihrung kommen, aus
der Stumpfheit und Leere ihres Lebens auf. Die Mutter: «Jetzt sehe ich ganz deutlich.
Du hast meinem Leben diese grausame Gleichgiiltigkeit genommen.» Pietro sagt es
noch deutlicher: «Mein Leben wird in Zukunft etwas sein, was nichts mit mir zu tun
hat ... Ich muss vielleicht bis auf den Grund kommen von diesem anderen Leben, das
du mir offenbart hast und das meine verborgene, veringstigte Natur ist.» Das Bild der
Wiiste markiert in den entscheidenden Augenblicken den Neubeginn. Doch die Ver-
anderung bewirkt nicht gleichzeitig eine Befreiung. Allein gelassen in der Welt, re-
agieren die Menschen sehrverschieden auf die Begegnung mit dem Gast. Die einzige,
die sich von ihrem bisherigen Leben véllig zu |6sen vermag, die zur Erkenntnis ge-
langt, ist das Dienstmadchen Emilia. Die anderen, die Mitglieder der Familie, werden
aus eigener Kraft mit dem neuen Leben nicht fertig. Der Film endet mit dem verzwei-
felten Schrei des Vaters, nackt in der Einsamkeit Golgothas, dem Schrei Christi am
Kr;auz (c)ler Ton der Sequenz entspricht exakt der Kreuzigungsszene im «Ersten Evan-
gelium»).

Pasolini entldasst seine Zuschauer nicht in eine beruhigende Gewissheit. Sein Film
dient vielmehr der Beunruhigung, dem Zweifel an der bequemen Ordnung, aber auch
dem Zweifel an der Kraft des Biirgertums, seiner «verborgenen, verangstigten Natur»
noch folgen zu kénnen. Man wird «Teorema» nicht auf eine religiose Allegorie fest-
legen diirfen; ebensowenig wie es berechtigt ist, Pasolinis friihere Filme fiir die christ-
liche Botschaft im Sinne der Kirche zu beanspruchen. «Teorema» verstarkt nicht zu-
letzt den Zweifel an der Fihigkeit des Biirgertums, sich neu zu orientieren. Denn die
Befreiung aus der Abhéngigkeit und Gewohnheit gelingt nur wenigen. Pasolini hat mit
diesem Film erstmals versucht, eine literarische Fiktion nahezu ausschliesslich mit
den Mitteln des Films, unter weitgehendem Verzicht auf das Wort, darzustellen. Das
bringt Fragwiirdigkeiten mit sich. Insbesondere stilisiert er Dinge und Verhaltenswei-
sen (wie das permanente Ablegen von Kleidungsstiicken) zu unnétig penetranter
Bedeutungstriachtigkeit. An solchen Stellen, wie auch bei manchen Selbstzitaten in
der Machart (nicht zuletzt musikalischen), die ihm allméhlich zur Konvention werden,
macht er es jenen leicht, die schon vom Stoff her nur nach einem Vorwand suchen,
um den Film abzulehnen. Doch solche Einwande sind relativ. Sie vermégen die Qua-
lititen des Films nur unwesentlich zu schmélern. Gerade die Machart mit ihrer sorg-
faltigen Montage, den bei aller Verfanglichkeit mancher Szenen ungemein diskreten
Einstellungen und dem bezwingend logischen, iiberschaubaren Aufbau gehért zu den
Musterbeispielen des modernen Autorenfilms. Wieviel Klarheit spricht aus den unpra-
tentidsen Bildfolgen dieses Films; nirgends nur eine Spur von pseudo-intellektueller
Verklausulierung. Wihrend man andernorts krampfhaft nach neuen formalen Még-
lichkeiten sucht, die oft nur dazu fithren, dass komplizierte Gedanken auch kompliziert
ausgedriickt werden, bleibt Pasolini seinem Prinzip einer grésstmdglichen Einfach-
heit in der Gestaltung treu. Ein weiteres unterscheidet «Teorema» wesentlich von
anderen jungen Autorenfilmen. Ob Godard, Kluge, Reitz oder Bertolucci, der Mensch
ist in vielen ihrer Filme nur Objekt einer intellektuellen Beschéftigung, bei Pasolini
ist er Subjekt: von ihm geht alles Bewegende aus, auf ihn wird alles zuriickgefiihrt.
Kein Wunder, dass Pasolini in Italien fast so etwas wie ein Volksschriftsteller gewor-
den ist. F. Ev.

94



La voie lactée (Die Milchstrasse) IV. Mit Reserven

Produktion: Greenwich/Freia; Verleih: Mon.-Pathé; Buch und Regie: Luis Bufiuel,
1969; Kamera: Christian Matras; Darsteller: Paul Frankeur, Laurent Terzieff, Alain
Cuny, Edith Scob, Bernard Verley, Pierre Clementi, Delphine Seyrig und andere.

«La voie lactée» muss und soll nicht als Blasphemie oder als Persiflage des Christen-
tums aufgefasst werden. Der Film vertritt ein legitimes Anliegen. Der dussere Rah-
men ist die Wallfahrt der Vagabunden Jean und Pierre von Paris nach Santiago de
Compostela. Ein alter Stich zeigt, dass der Weg ans dusserste Ende Spaniens fiihrt
— ans Ende der Welt. Damit ist der Film dem Bereich des Zufilligen bereits enthoben.
Er ist konstruiert bis ins Detail. Die zeitliche Abfolge der Wallfahrt ist nur angedeutet
durch die Etappen in den verschiedenen am Wege liegenden Stadten. Sonst ist die
Zeit durchbrochen zugunsten der Gleichzeitigkeit von biblischen, mittelalterlichen
und modernen Episoden und Gestalten. Der Weg der Vagabunden wird ohne dra-
matischen Hohepunkt durchgefiihrt bis zum Augenblick, wo der Zuschauer weiss,
dass sie nie ankommen werden, weil es keinen Sinn hat, anzukommen; denn im Grab
von Santiago liegt nicht ein Apostel, sondern ein enthaupteter Haretiker: die Wahr-
heitssucher waren auf einem Irrweg.

Bufiuel stellt seinen Film in die Klammer eines Zitates aus der Prophetie des Osee:
Gott fordert den Propheten auf, Kinder aus der Prostitution zu zeugen, als Parabel
fur die Abwendung des Volkes vom wahren Gott, fiir die Prostitution mit falschen
Gottern. Die Kinder werden heissen: «Nichtbegnadet» und «Nicht-mein-Volk.»
Bufiuel hélt sich eng an diese Vorlage. Trotzdem hat er keinen biblischen Film im
Sinne der biblischen Geschichte gedreht. Er rechtfertigt sein Thema, indem er es
tubersetzt.

Der Film zeigt drei Schichten oder Personengruppen: die biblischen Gestalten um
Jesus, die Gestalten aus der Kirchengeschichte und die Gestalten, die in der Zeit
des Films spielen. Alle diese Gestalten sind mit der Frage der Wahrheit konfrontiert,
auf je verschiedene Art und Weise. Jesus und seine Umwelt sind im Stil der Nazare-
ner dargestellt. Sie sollen nicht lacherlich gemacht werden. Trotz dem Kitsch geht
ihnen ein gewisser Charme nicht ab. Der Stil erklart sich aus der Art, wie die Gestal-
ten eingefiihrt werden: Pierre erzédhlt eine Geschichte, die er von seiner Mutter hérte;
darauf folgt die Szene im Hause zu Nazareth. Die Vorstellungen liber Jesus sind
volkstiimlich-naiv: Bart und wallendes Gewand. Sie bleiben es im ganzen Film. Ein
Kellner versucht zwar, den Gottessohn zu «entmythologisieren»: er war doch ein
Mensch wie wir, lachte, lief, kam ausser Atem. Aber auch diese Entmythologisierung
bleibt naiv. Die Gestalt Jesu wird nicht wirklich, ist nicht zu fassen: der historische
Jesus bleibt unzugéanglich. Der Blinde, der am Ende des Films geheilt wird, lauft
Jesus nach — aber nicht als Sehender. Er tastet sich seinen Weg iiber den Graben
weiterhin mit dem Stock ab. Von hier aus sind die andern Gestalten des Films zu ver-
stehen: sie glauben Jesus nachzufolgen. Doch ihr Weg fiihrt nicht zum Ziel, oft aber
indie Irre.

Der Irrweg kann mit drei Stichworten charakterisiert werden: Aggression, Repression
(«ohne Gewalt»), Alienation («Nicht-mein-Volk»). Aggression in Ketzerprozessen
und posthumen Verbrennungen: durch die Theorie tiber die Gnade geht in der Praxis
der Mensch ohne Gnade zugrunde. Raffinierte Repression von Kindern, denen das
Anathem iiber Ketzer aller Zeiten in den Mund gelegt wird: Verniedlichung der Ge-
walt und Vergewaltigung von Wehrlosen durch «Wahrheit» in einem.

Das ist die eine Linie: tatsdchliche oder mégliche Folgen der Rationalisierung der
biblischen Botschaft, ihr Potential an tatsdachlicher oder méglicher Destruktion. Als
letzte Konsequenz die Hinrichtung des Papstes, Reprasentant der ungliicklichen
Allianz zwischen Friedensbotschaft und repressivem Absolutheitsanspruch. Die un-
terdriickte Frage eines Bruders nach dem Ketzerprozess lautet: Was geschieht,
wenn alle glauben, die Wahrheit zu haben — miissen dann alle einander téten? Hier
ist der Punkt, wo Bufiuel nicht bloss Beschreibender und der Zuschauer nicht bloss
Zuschauer ist. Denn hier wird die Frage nach der Wahrheit zur Frage nach dem
Menschen schlechthin. Hier ist auch der Ort, wo der Ernst der Sache und die intel-

95



lektuelle Spielerei auseinandergehen. (Man denke an das Scheingefecht von Billuart
oder die dogmatische Spielerei des Kellners «iiber das und jenes»).

Die zweite Linie ist die der Alienation: die Flucht in das romantische Wunschdenken.
Hierher gehdren sowohl die liturgico-sexuellen Orgien der Dualisten im Wald, das
selbstgefillige Geplauder des Pfarrers vor der fiir ihn verschlossenen Tiir als auch
das schwarmerische Verhiltnis des jungen Mannes zu Maria.

Im Detail kénnten diese Themen weiter ausgefiihrt werden. Der Film greift harte Fra-
gen auf unbekiimmerte und oft poetische Art auf. Bufiuel lanciert nicht Frontal-
angriffe gegen irgendwelche Theorien oder Zustidnde in der Kirche. Die christlichen
Themen kdnnten ausgewechselt werden durch die verschiedensten |deologien. «La
voie lactée» hilt nicht einzelnen einen Spiegel vor, sondern allen. Er zeigt, wohin es
fihrt, wenn man von einer bestimmten Theorie oder ldeologie aus die Menschheit
einteilt in Schwarze und Weisse. Darum erhilt der geheilte Blinde keine Antwort auf
die Frage, was denn nun schwarz und was weiss sei. R. M.

The stalking moon (Der grosse Schweiger)

Produktion: National General Prod.; Verleih: Columbus; Regie: Robert Mulligan,
1968; Buch: Alvin Sargent, Wendell Mayes, nach dem Roman von Theodore V. Olsen;
Kamera: Charles Lang; Musik: Fred Karlin; Darsteller: Gregory Peck, Eva Marie
Saint, Robert Foster, Henry Beckman, Noland Clay und andere.

Mit diesem Film schliesst Hollywood nach allzu langer Pause an seine allerbesten
Traditionen im Genre des Wildwesters an. Die Handlung ist sparsam, fast karg zu
nennen, und verzichtet ganz auf jene Haufung dusserer Aktionen und Sadismen, mit
denen der Italowestern seine Effekte sucht, hat aber dennoch eine starke, ganz aus
dem Inneren kommende Spannung. Da ist Sam Varner, ein schon alternder Pfad-
finder der amerikanischen Truppen, der endlich den Dienst quittieren will, um auf
seiner Ranch einen friedlichen Lebensabend zu geniessen. Er trifft mit den Truppen
auf ein Indianerlager, in dem auch eine weisse Frau ist, die vor vielen Jahren von den
Indianern geraubt und zu einer Squaw gemacht worden war. Sie bittet fiir sich und
ihren Jungen um Schutz und Hilfe. Auf ihre dringenden Bitten und eher unwillig,
nimmt sie Sam mit, um sie zur ndchsten Postkutschenstation zu bringen. Es wird ein
von Leichen gesdumter Weg: wohin immer sie gehen, folgt ihnen der grausame
Apache Salvaje und metzelt Tiere und Menschen nieder — denn er will seinen Sohn
und seine Squaw wiederhaben. Sam nimmt die beiden auf seine Ranch mit und hofft,
dass Eisenbahn und Entfernung Salvaje endgiiltig abgeschiittelt haben. Doch es

II—=1Il. Fir Erwachsene und reifere Jugendliche
dauert nicht lange, und der Indianer hat sie eingeholt und zeichnet seine blutigen
Spuren in das friedliche Land, bis Sam weiss, dass der Entscheidungskampf unver-
meidlich ist, den er dann, selbst schwer verwundet, auch gewinnt. — Das ist vom
Drehbuch langsam und zwingend entwickelt, wobei der Konflikt ganz nach innen
verlegt wird. Es ist die Tragédie einer Frau, die nach Jahren der Gefangenschaft zu
den lhren zuriick méchte und damit anderen Menschen Gefahr und Tod bringt; es
ist die Tragddie des Jungen, der zu seinem Vater zuriick will und doch nicht freige-
lassen werden kann, damit er nicht genauso werde wie sein Vater. Und es ist die
Tragddie eines Mannes, dem gegen seinen Willen ein Kampf aufgezwungen wird,
den er aufnehmen muss, um dem Morden ein Ende zu setzen. Das ist keine politische
Tendenz oder Thematik, wie sie dem US-Western in seiner letzten Entwicklung so
oft aufgesetzt wurde, sondern eine ganz aus der menschlichen Situation kommende
Dramatik. Robert Mulligan (1962 bekannt geworden mit «Wer die Nachtigall stort»,
Fb 5/64) inszenierte das wortkarge Drehbuch in einem breit fliessenden, epischen Stil,
dem sich die balladesk-getragene Musik gut anpasst. Gregory Peck und Eva Marie
Saint bringen mit sparsamsten Mitteln (iberzeugende schauspielerische Leistungen
ins Spiel, dazu kommt die gut arbeitende Farbkamera — mit einem Wort: es bietet
sich endlich wieder ein Edelwestern der Spitzenklasse an. Fs

96



	Filme

