Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1968)

Heft: 12

Artikel: Maglichkeiten und Grenzen des Films
Autor: Flrstenau, Theo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964570

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maoglichkeiten und Grenzen des Films

Mit dem Phinomen Film, mit seinen Méglichkeiten und Grenzen, der verstérkten
Einbeziehung audio-visueller Mittel in den Religionsunterricht sowie der Medien-
erziehung befassten sich die Schulreferenten der deutschen Didzesen bei ihrer
Herbsttagung vom 27. bis 30. Oktober in Rottenburg. Das nachstehend als Diskus-
sionsbeitrag wiedergegebene Eréffnungsreferat hielt Dr. Theo Fiirstenau, Leiter des
Deutschen Instituts fiir Filmkunde (Wiesbaden) und Vorsitzender des Bewertungs-
ausschusses der Filmbewertungsstelle Wiesbaden (FBW).

Méglichkeiten und Grenzen des Films: es ist sicher wichtig, diese Frage zu stellen.
Aber man muss sie immer wieder, immer erneut stellen, denn der Film als Medium
— und darauf kommt es doch zunichst an — ist unabléssigen Wandlungen unter-
worfen. Natiirlich gibt es ein paar historisch bewiesene Faustregeln, sie weisen dem
Medium Film bestimmte Eigenheiten zu, die in der Behauptung miinden, Film sei die
Kunst der Bewegung.

Aber hier stocke ich schon. Denn Bewegung ist ja nicht allein ein materielles, son-
dern auch ein psychologisches Phinomen: also etwas, das nicht nur auf den physi-
kalischen Bedingungen des Films griindet, sondern ebenso auch auf dem dramatur-
gischen Konzept, das heute ungenierter denn je mit dem Medium Film verfdhrt. Das
bedeutet: die Grenzen des Films haben sich erweitert. Sie sind nicht mehr von der
erzidhlbaren Geschichte bestimmt, sondern eher von der Méglichkeit, die Situationen
zu analysieren und dabei unter die Haut der Dinge zu dringen: mittels Symbol, mittels
Beobachtung — etwa im Sinne des Cinéma vérité — mittels der Fahigkeit, Bild und
Ton in erhellende Kontroverse zu bringen, die aus eben diesem Gegensatz das
Ganze klart.

Eine aktuelle Filmtheorie hat das zu beriicksichtigen, und wenn sie das tut, bezieht
sie sich auf immer die gleichen materiellen Bedingungen des zur Fliche entwirk-
lichten Bildes, das Realitét eben nur durch die sinnvolle Organisierung dieses Bildes
zu fassen vermag. Das bedeutet: der flichenhafte Ausschnitt der von der Kamera
erfassten Wirklichkeit ist auf seinen von der Dramaturgie bestimmten Sinn hin zu
disponieren. :
Film provoziert Wirklichkeit durch formale Entwicklung, die nach bestimmten drama-
turgischen Gesetzen veranstaltet ist. Film ist also notwendig ein Produkt des Geistes.
Bei dieser Feststellung soll natiirlich ausser acht bleiben, dass Film — und dies ist
meist die Regel — fiir pure Geistlosigkeit missbraucht werden kann. Von daher riihrt
meines Erachtens ein Problem, das ich als ein Problem der Moral bezeichnen méch-
te.

Es wird — soweit ich sehe — meist radikal falsch gedeutet. Eben deshalb, weil die
Erwdgung im Vorfeld der materiellen Méglichkeiten des Films stecken bleibt. Ich
meine das so: die Kamera kann durch ihren, die Wirklichkeit durch Flichenhaftigkeit
prinzipiell verdnderten Ausschnitt nahezu alle Fakten der Wirklichkeit zeigen. Das
kann bis zur iiblen Indiskretion gehen, zur Verletzung des Intimen, dessen Verbor-
genheit nicht mehr respektiert wird. Die Kamera kann sich an der Ungehdrigkeit
delektieren, sie kann sich aber auch von ihr distanzieren.

Die Fahigkeit der Kamera aber, zu distanzieren, die im Bild gespiegelte Welt nach
einem bestimmten dramaturgischen Plan deutlich zu machen, hat fiir die Bedeutung
des Films klare Konsequenzen. Diese ndmlich: Es gibt im Film — auch fiir das Ciné-
ma vérité trifft das zu — keinen Realismus, es gibt nur realistische Bedeutungen.
Das heisst: das Bild wird durch Ausschnitt, Perspektive und Fldchenhaftigkeit ver-
andert: auf einen bestimmten Sinn hin — in diesem Fall bedeutet es Kunst —, auf
Sinnlosigkeit hin —, dann bedeutet es logischerweise das Gegenteil von Kunst.
Sinnlosigkeit und Beliebigkeit aber entziehen sich meiner Meinung nach — und dies
ist mir besonders wichtig — einem moralisch abgesicherten Konzept. Denn Sinn-
losigkeit und Beliebigkeit verfehlen das Leben.

177



Von daher gesehen ist jener Film moralisch, der sich einer Sache mit den der Sache
angemessenen Mitteln nihert; das heisst mit den Mitteln der Kunst. Moral oder Un-
moral kann also nicht von der Sache her gesehen werden, sondern nur von der
Behandlung der Sache her. Diese Behandlung durch Form markiert die Grenzen des
Films, soweit dieser lberhaupt den Anspruch stellt, als Auskunft Uber das Leben
ernst genommen zu werden. Ein Film also, der formal versagt, muss auch im Bereich
des Moralischen versagen.

Zur moralischen Position des Films

Weil sich das so verhilt, scheint mir die wichtigste These die zu sein: Die morali-
sche Position eines Films kann nur im Zusammenhang mit seiner kiinstlerischen
Position gesehen werden. Diese These ist nicht neu, sie ist auch schon oft genug
von mir selbst formuliert worden. Aber dennoch — so scheint mir — ist es wichtig,
sie immer erneut zu wiederholen, weil sie die wichtigste Voraussetzung fiir eine
sinnvolle Filmbetrachtung liefert, die sich mit den Méglichkeiten und Grenzen des
Films beschéaftigt.

Es ergibt sich aus der These von der |dentitidt des im kiinstlerischen Sinne Filmischen
mit dem Moralischen, dass prinzipiell kein Thema dem Film entzogen ist.

Wer nach den Grenzen des Films fragt, kdime bald in Verlegenheit, wenn er sie im
Inhaltlichen sahe und nicht im Bereich des Formalen.

Im Bereich des Formalen: da sehe ich negativ die naturalistische Exhibition der so-
genannten Aufklarungsfilme, wie etwa Kolles «Wunder der Liebe». Hier kann von
Form auch nicht ungefahr die Rede sein. Nicht die Bedeutung einer Sache wird etwa
mitgeteilt, sondern ihr naturalistischer Zuschnitt, soweit dem Film das méglich ist.
Das Abweisen von Form, die kiinstlerische Fantasie voraussetzt, filhrt zwangslaufig
zu einem Ubergewicht des bloss Materiellen, das sich im Falle Kolle als eine Art
Magazinnuditat aufspielt.

Ist in diesem Zusammenhang erneut darauf hinzuweisen, dass Filme von der Art
Kolles etwa zu Bergmans «Schweigen» auch in ihren erotischen Partien nicht die
geringsten Beziehungen unterhalten? Wird nicht jetzt erst unzweideutig klar, dass
die kiinstlerische, vom Menschen her begriindete Formulierung Moral gar nicht ver-
letzen kann, weil Kunst in sich und durch sich selbst moralisch ist?

Dem Film als Kunstwerk sind prinzipiell keine Grenzen zu setzen, denn hier wiirde
die Begrenzung jene Freiheit zerstoren, die fiir die Kunst — aber wirklich auch nur
fur die Kunst — zu fordern ist. Ich bin mir véllig klar dariiber: hier beginnt erst eigent-
lich die Diskussion, die heute weithin in radikalen Unversséhnlichkeiten ermattet.
Aber zunidchst einmal: man muss das Problem ganz klar sehen, und das fihrt dazu,
dass jeder, der bereit ist, den Film ernst zu nehmen, sich dieser Diskussion nicht ent-
ziehen kann, ja nicht entziehen darf.

Ich spreche hier vor einem Kreis, der gezwungen ist, den Film ernst zu nehmen.
Schon deshalb muss er ihn ernst nehmen, weil der Film — alle Propagandisten wissen
es — liber eine ungeheure Suggestionskraft verfugt. Sie kann wirksam werden: im
Bosen wie im Guten, sie kann Klarheit stiften und verwirren; sie kann erheben und
herabziehen. Die Méglichkeiten des Films — im Technischen begrenzt — sind in der
psychologischen Wirkung unmessbar, wie das Leben selbst.

Grenzen des Films

Keine Kunstgattung kann sich so ausdriicklich und so nachdriicklich des Lebens
bemichtigen wie der Film. Und weil das so ist, miissen seine Grenzen klar werden.
Sie liegen zunichst in den materiellen Bedingungen des Mediums: im Zwang zum
Wirklichkeitsausschnitt, im Zwang zur Flachenhaftigkeit, im Zwang zur bestimmten,
aussondernden Perspektive.

Aus diesen Bedingungen ergibt sich bereits eine dsthetische Komponente etwa im
Sinne der artifiziellen Bildkomposition. Aber gerade diese bedeutet nichts, wenn sie
sich als Eigenreiz vom Inhalt isoliert. Das Formal-Asthetische, isoliert gesehen, ist
nicht Kunst, ist vielmehr blosse Garnitur einer unbegriffenen Sache. Auf die Sache

178



selbst, auf das Leben, kommt es aber an. Leben formuliert sich auch im Stoff; frei-
lich nur dann, wenn die Form dem Stoff addquat ist, entsteht Kunst, die sich durch
sich selbst begrenzt.

Das bedeutet: Kiinstlerisch formuliertes Leben legitimiert sich, weil es sich mit der
Wabhrheit verbiindet. Ich sage nicht: Kunst ist Wahrheit, ich sage, Kunst verbiindet
sich mit der Wahrheit. Ich sage das deshalb, weil der Wille zur Wahrheit, weil also
die Wahrhaftigkeit entscheidend ist, die im Film — wie in jedem anderen mdglichen
Kunstwerk — der iiberzeugenden formalen Mittel bedarf, um iiber den Moment hinaus
zu iiberzeugen. Dies ist natiirlich eine Frage der redlichen Subjektivitat und damit
eine Frage der Moral.

Es ist wohl selbstverstindlich, dass die neuen Entwicklungen im deutschen Film,
obgleich man sie nicht tiberschatzen soll, auch im Blick auf unser Thema interessant
sind. Denn in diesen Filmen ist die erzdhlte Geschichte, das auf Erzdhlung basie-
rende Bilderspiel, immer dann von untergeordneter Bedeutung, wenn es dem Autor
um Analyse geht, wenn der Versuch unternommen wird, dem Zuschauer Hinweise zu
liefern auf psychologische und gesellschaftliche Bedingungen der Gegenwart, die
ihn — den Zuschauer — zu eigenen Reflexionen, zu eigener Stellungnahme, zu eige-
nem Urteil anregen oder — sagen wir es zuriickhaltender — anregen sollen.

Alexander Kluges neuer Film als Beispiel

In diesem Sinne ist der Film Alexander Kluges «Artisten in der Zirkuskuppel: ratlos»
geradezu beispielhaft. Denn wenn hier die Geschichte der Zirkusdirektorin Leni
Peikert erzahlt wird, so ist das nur Anlass fir vielfiltige Reflexion des Zuschauers,
fir die man etwa die Formel finden kénnte: zu erwégen, welche Méglichkeiten die
Freiheit der Kunstiibung noch in unserer Gesellschaft haben kénnte. Zirkus ist frag-
los das Symbol fir Kunst — nicht von ungefédhr tauchen die Mitglieder der Gruppe
47 als Zirkusdirektoren auf. Aber Zirkus ist auch eine variable Grésse. Zu Anfang
sehen wir die Perversion des Zirkus, den monstrésen Festzug am Tag der deutschen
Kunst in Miinchen. Der bombastische NS-Zug, von einer Belcanto-Stimme begleitet
wirkt als ironische Metapher. Leni Peikert aber will den Zirkus reformieren: sie will
— siehe Freiheit — die Tiere authentisch zeigen. Das ist nattrlich Utopie.

Kluge erzahlt nun nicht etwa eine utopische Geschichte, er regt den Zuschauer zu
eigenen — moglicherweise utopischen — Uberlegungen an. Das ist eine Méglich-
keit, die aus den kommerziellen Interessen des Films herausfillt. Aber es ist eine
echte, preiswiirdige Maglichkeit des Films: den Zuschauer in den Prozess des Fil-
mens miteinzubeziehen. Der Zuschauer selbst also markiert die Grenzen des Films.
Wenn er sich distanziert, ist der Film sinnlos geworden. Nun ist hier von vorn-
herein zu sagen, dass eine bestimmte Spezies des Zuschauers gemeint ist. Gemeint
ist der geistig aktive, denkbereite Zuschauer. Nur ihn kann Kluge meinen. Und so
ist es auch nicht sonderlich ernst zu nehmen, wenn Kluge auf leicht einsehbare
Begebenheiten im Film verweist. Sie sind so sehr von philosophischen oder sozio-
logischen Sentenzen uberdeckt, dass ihre Unwirksamkeit auf das naive Kinopubli-
kum von vornherein feststeht.

Das Dilemma ist offensichtlich. Die Méglichkeiten des Films haben sich in dem
Sinne erweitert, dass das Bild immer weniger zum Genuss als zur Reflexion anregt.
Aber das ist eine — zweifellos wichtige — Mdéglichkeit, die sich mehr und mehr vom
Fassungsvermégen des Publikums entfernt. Es sei denn, man finde eine Kommu-
nikation mit dem Publikum, die von neuen bildlichen Erzéhlweisen ausgeht, in denen
das Bild wieder in unmittelbar plausible Zusammenhénge integriert ist. Davon kann
im Moment nicht die Rede sein. Genauer: diese Zusammenhéange sind wohl da,
aber ohne intellektuelle Bemiihung nicht einsichtig.

Wie dem auch sei, der von Kluge markierte Status des Films weist darauf hin,
dass Méglichkeiten und Grenzen des Films auch heute noch nicht festgelegt sind.
Diese nicht allein formale, sondern auch psychologische Offenheit ist prinzipiell.
Sie basiert auf der Tatsache, dass das Bild der Kamera einem geistigen Organisa-
tionsprinzip unterliegt, das wandelbar ist, wie der Geist selbst. Die Materie Film ist

179



in dem Masse verwendbar, wie die Wirklichkeit durch Form ausdeutbar ist. Es ist
dem Film nichts verwehrt: kein Gegenstand, kein Motiv. Die eigentlichen Grenzen
zieht der Geist des Menschen: seine Fiille, seine Kargheit, seine Fahigkeit, das
Moralische zu sehen und zu formulieren, sowie seine Unfdhigkeit, es zu begreifen.
Solche Unfihigkeit verfehlt das Ziel: mit allen subjektiv erreichbaren Mitteln die
Wabhrheit zu sagen. Theo Fiirstenau

Glaubensverkiindigung auf neuen Wegen

Sex- und Crimefilme im Kirchenraum zu projizieren wire skandalés. Aber Ausschnitte
aus Spiel- und Dokumentarfilmen, die die Freude und Tragik des menschlichen Le-
bens in liberzeugender Weise darstellen, eignen sich vortrefflich als Anstdsse zu
einem christlichen Durchdringen unseres Alltagslebens. Dies beweist der Wort-
gottesdienst, den eine Jugendgruppe kiirzlich in einer Salzburger Kirche gestaltete.
Um diese neuen Tendenzen im Kirchenraum zu kléren, luden das Institut fiir Moral-
theologie der Universitit Salzburg und die Internationale Arbeitsgemeinschaft ka-
tholischer Film- und Fernseherzieher Professoren, Dozenten, Film- und Fernseh-
schaffende aus Deutschland, ltalien, Oesterreich und der Schweiz vom 20. bis 25.
Oktober 1968 zu einer internationalen Studienwoche iiber das Thema «Massenmedien
in der Verkiindigung» ein.

Bei dieser Gelegenheit wurde festgestellt, dass Film, Fernsehen und Dia-Serien
geeignete Hilfsmittel einer zeitnahen Verkiindigung seien. Besonders das Fernsehen
bietet der Kirche die Chance, aus ihrem Getto herauszutreten und die Frohbotschaft
in die Oeffentlichkeit zu tragen. Damit aber diese moderne Art der Verkiindigung im
tibrigen Medienangebot konkurrenzfihig sein kann, miissen neue Formen gesucht
werden. Trick-, Collagen- und Kurzspielfilme eignen sich besser fiir eine medien-
gerechte Verkiindigung als das gewohnte «Passbildchen» eines Priesters beim «Wort
zum Sonntag». Daher sollen Experimentalfilme entwickelt werden und in soziologi-
schen und altersmissig verschiedenen Gruppen hinsichtlich ihrer Wirksamkeit ge-
priift werden. Es ist besonders zu beachten, dass sich die Verkiindigung an der
modernen Umggangssprache orientiert, denn die kirchliche Terminologie ist dem
Aussenstehenden fremd. Damit die audiovisuelle Verkiindigung sich nicht in blosser
Attraktivitat erschdpft, muss sie den Zuschauer zu einer anschliessenden Ausein-
andersetzung in Form einer Diskussion oder Meditation anregen. Erst dadurch wird
der gesehene Film zum Mittel einer vertieften Beziehung zu Gott und den Menschen.
Solche Filme eignen sich besonders im Religionsunterricht, der heute nach neuen
Strukturen und Formen ringt. Man ist nicht mehr so sehr bestrebt, ein abgerundetes
dogmatisches Lehrgebiude darzulegen, sondern aus der Fiille der Heilswahrheiten
jene Schwerpunkte herauszuheben, die fiir eine christliche Lebensgestaltung uner-
lassliche Grundpfeiler bieten. Diese Kernpunkte sollen nicht mehr im deduktiven
Verfahren entfaltet werden, indem man von einer These ausgeht und sich eifrig be-
miiht, von dieser einen Bezug zum konkreten Leben herzustellen. Vielmehr versucht
man heute vom konkreten Alltagsgeschehen aus in die religiose Ebene und zu den
unerlisslichen Glaubenswahrheiten vorzudringen. Das Wesentlichste im Glauben
beruht auf einigen schlichten Grundeinsichten. Vermag man diese dem heutigen
Menschen in attraktiver Weise zu erschliessen, wozu sich die Massenmedien mit
ihrer Totalsprache besonders eignen, dann kann der Mensch fiir sein ganzes Leben
disponiert werden.

Prof. Dr. Franz Zéchbauer, der Leiter dieser Arbeitswoche, stellte die These auf,
dass die Massenmedien massenseelische Bediirfnisse reflektieren, indem sie in der
Produktion darauf eingehen und dadurch neue Bediirfnisse vorbereiten. Fiir eine
zeitnahe Verkiindigung stellt sich nun die Frage, wieweit durch die Analyse der
Film-Bestseller ein Einblick in die Zukunftstendenzen der Massenpsyche erméglicht

180



	Möglichkeiten und Grenzen des Films

