
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1968)

Heft: 11

Artikel: Christentum und Film

Autor: Bamberger, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christentum und Film

Pater Dr. Stefan Bamberger hat soeben in der Reihe «Christ in der Welt» des
Pattloch-Verlages (Aschaffenburg) das Buch «Christentum und Film» veröffentlicht. Dr.
Bamberger war bis 1966 Leiter des Schweizerischen Katholischen Filmbüros SKVV
und Redaktor des «Filmberaters» und ist heute Leiter der internationalen
Koordinationsstelle des Jesuitenordens für gesellschaftliche Kommunikation in Rom. Die
folgenden beiden Abschnitte sind dem dritten Kapitel «Praktische Aspekte»
entnommen. Eine Besprechung des Buches folgt in der nächsten Nummer.

Ökumenische Zusammenarbeit
Die ökumenische Ausrichtung kirchlich inspirierter Filmarbeit ist zu intensivieren.
Zuerst kann man hier an die gründlichere Zusammenarbeit zwischen den Arbeitsstellen

denken. Sie besteht übrigens schon lange und ist in neuester Zeit belebt
worden, indem auf internationaler Ebene das Internationale Katholische Filmbüro
(OCIC) und Interfilm, das Internationale Evangelische Filmzentrum, sich zu einer
gemeinsamen Präsenz auf Festivals entschlossen haben. Indes ist es richtiger, das
bisherige Verhältnis als ein Kontakt-Verhältnis zu bezeichnen denn als ein
Verhältnis ständiger Zusammenarbeit. Für ein eigentliches Teamwork gab es bisher
immer gewisse Hindernisse. Sie mögen zum Teil noch grundsätzlicher Art gewesen
sein. Auf protestantischer Seite etwa beobachtet man ein in der Regel reservierteres
Verhältnis gegenüber dem Gesamtphänomen Film und insbesondere eine grössere
Skepsis gegenüber dem religiösen Film als bei Katholiken. Auf beiden Seiten war
und ist bis zu einem gewissen Grade noch mit einem Konfessionalismus praktischer
Art zu rechnen, der sich in Institutionenbewusstsein und Prestige-Denken
niederschlägt. Es ist aber zweifellos möglich, heute über blosse Tuchfühlung und gelegentliche

Zusammenarbeit hinauszugehen. In praktisch allen nachstehend genannten
Arbeitsgebieten werden sich die Anliegen beider Konfessionen weitgehend decken.

Der erste Schritt wären also vermehrte Kontakte zwischen Persönlichkeiten, Arbeitsstellen

und Kommissionen. Die zu behandelnden Fragen betreffen sowohl die
Grundlagenarbeit — theoretische Untersuchungen, kommunikationspädagogische
Experimente, Publikumsforschungen, systematische Gestaltungsversuche — wie
auch die unmittelbar praktische Tätigkeit.
Auf der praktischen Ebene sei der Fall der Filmbewertungsarbeit genannt. In sicher
mehr als zwei Drittel aller Fälle unterscheiden sich die Besprechungen des katholischen

«Film-Dienstes» nur unwesentlich von denjenigen des «Evangelischen
Filmbeobachters» (beide erscheinen in Deutschland). Zweifellos sind die individuellen
Nuancen, die durch die Verschiedenheit der Rezensenten gegeben sind, häufig
bemerkenswerter als grundsätzliche, vom Glaubensbewusstsein herkommende
Differenzen.

Auf Grund dieser Sachlage könnte sehr wohl die Idee einer gemeinsamen Publikation

erwogen werden. Sie hätte im Moment eine gewisse Chance, über das Stadium
blosser Diskussionen hinauszukommen, weil die genannten konfessionellen
Publikationsorgane rückläufige Abonnentenzahlen aufweisen. Eine gemeinsame publizistische

Anstrengung würde sowohl innerhalb wie ausserhalb der Kirchen neue Beachtung

finden. Das gleiche gälte von gemeinsamen Bildungsveranstaltungen. Darunter
sind einerseits Lehrgänge für Führungskräfte der kirchlichen Filmarbeit verstanden,
anderseits (in einem grösseren Masse als wie es bereits kennen) gemeinsame
Publikumsveranstaltungen.
Die Akzentuierung der ökumenischen Arbeit könnte, in Analogie zu erprobten andern
Fällen, ganz allgemein Anregungen geben und, entgegen einer ersten Befürchtung,
zur Klärung des beiderseitigen Glaubensbewusstseins beitragen.
Als Analogie-Beispiel sei die Zusammenarbeit erwähnt, wie sie in England für die
religiösen Fernseh-Sendungen besteht. Man hat dort eine interkonfessionelle
Kommission gebildet, die «Central Religious Advisery Committee» (CRAC), die mit grossem

Erfolg arbeitet. Sie umfasst 29 Mitglieder, welche die Hauptbekenntnisse
Englands repräsentieren. Die Kommission ist zuständig sowohl für das erste wie für das

161



zweite Programm der BBC und ebenso für die «Independent Television Authority».
Sie übt eine ständige Kontrolle der religiösen Programme der drei Kanäle aus. Ein
Bericht spricht von den spirituellen und ökumenischen Vorteilen dieser Lösung. Das
Argument gegen das praktizierte System besteht natürlich darin, dass ein gemeinsam
«arrangiertes» Programm eine Gefahr für die religiöse Substanz dieser Programme
sein könnte. Die Erfahrung weist indes in eine andere Richtung. Pater Agnellus
Andrew OFM, der seit mehr als zwei Jahrzehnten mit der BBC zusammenarbeitet
und auf Grund seiner Mitwirkung in der LINDA Vergleichsmöglichkeiten auf
internationaler Ebene hat, ist der Auffassung, dass im Gegenteil die gemeinsame Planung
und Produktion religiöser Programme zur Wesentlichkeit und Profilierung der
Sendungen beiträgt. Es ist bemerkenswert, dass LINDA bei ihren jährlichen Preisverleihungen

mehr religiöse Sendungen aus Grossbritannien ausgezeichnet hat als solche,
die aus den Vereinigten Staaten geschickt wurden (in den Vereinigten Staaten wird
getrennt gearbeitet).
Warum könnten nicht auch im Gebiet der kirchlichen Filmarbeit ähnliche wohltuende
Ergebnisse erwartet werden? Jedenfalls darf man diesbezügliche Projekte nicht
mehr als Utopien abstempeln, um so weniger, als eine gemeinsame Haltung etwa vor
der Filmwirtschaft und dem Publikum gegenüber grössere Erfolgschancen hat.
Es ist selbstverständlich, dass wir unter ökumenischer Ausrichtung schliesslich auch
eine umfassendere, über die christlichen Bekenntnisse hinausreichende Haltung und
Richtung verstehen. Auch in diesem Sinne haben Leiter und Mitarbeiter kirchlicher
Stellen und Christen, die in nichtkirchlichen Institutionen engagiert sind, eine
wachsende Aufgabe zu sehen und in Angriff zu nehmen. Der Geist, in dem sie gelöst
werden muss, wird durch Walter Dirks treffend charakterisiert: «Durch ,Präsenz' in
Sachlichkeit, Loyalität und Solidarität. Beide Elemente der konstantinischen Wendung

werden zurückgenommen: Das Bündnis zwischen Kirche und Staat und die
Sakralisierung (und ihre moderne Nach-Folge: die Ideologisierung) der Welt; an die
Stelle des Versuchs, die Gesellschaft und den Staat zu ,ver-christlichen', sowie die
Kirche und den Staat, den möglichst christlichen, aber auch leider unchristlichen,
Staat aneinander in Rechtsform zu binden, tritt der Versuch, die Kirche für ihren
eigentlichen Heilsdienst zu erneuern und die Welt ihrer Mündigkeit freizugeben —

einer Ordnung demokratischer Mündigkeit, in deren Pluralität die Christen, gestärkt
durch die Liebe Christi und die Bruderschaft der Mitchristen, als Minderheit in dem
Masse wirksam sind, wie ihre Solidarität und ihre Kraft und Gottes Kraft es gelingen
lassen (Walter Dirks, Geschäftsführung ohne Auftrag, Theologia publica, 7, Walter
Verlag, Ölten 1967, S. 79).

Systematische Gestaltungsversuche
Die Kirche muss sich den systematischen Gestaltungsversuch zu eigen machen.
Damit ist gemeint: Sie hat sich daran zu gewöhnen, ihren Auftrag auch durch die
Medien der Massenkommunikation zu erfüllen. Konkret ist hier an die Erarbeitung
von Modellfilmen zu Informations- und Bildungszwecken in der Jugend- und
Erwachsenenarbeit gedacht. Nicht gedacht ist an die Produktion von religiösen
Spielfilmen in eigener Regie.
Im Grunde ist es verwunderlich, dass die Kirche das, was Wissenschaft und Industrie
mit Selbstverständlichkeit seit langer Zeit tun, noch so wenig akzeptiert hat. Man
geht kaum fehl in der Annahme, dass eine Grundskepsis gegenüber der modernen
Wissenschaft, die in ihren Anfängen häufig genug als Gegner des Glaubens auftrat
und als solcher betrachtet wurde, sich gegen die Übernahme des Experimentes im
modernen Sinne sträubt. Das Traditionsbewusstsein und vielleicht sogar die dogmatische

Auffassung von der Kirche als einer von oben, das heisst unmittelbar unter
der Leitung des Heiligen Geistes und seiner hierarchisch geordneten Organe
geleiteten Institution mögen dies, tiefer gesehen, bis in die neueste Zeit verhindert
haben. Demgegenüber wird nun eine erneuerte Theologie im Gegenteil das Experiment

fordern. Sie wird darauf hinweisen, dass der Geist Gottes sich gerade auch in
der direkten Konfrontation mit der Weltwirklichkeit, die ja, trotz allem, seine
Wirklichkeit ist und bleibt, gefunden werden will. Die «Aussaat des göttlichen Wortes»,
von der der frühchristliche Apologet Justin spricht, war nicht bloss in der alten

162



heidnischen Literatur und Philosophie zu finden. Sie ist in noch grösserem Masse,
da häufig aus dem Christentum übernommen und in säkularisierter Form bewahrt,
in der Welt von heute vorhanden.
In dem geforderten Versuch geht es nicht um eine modisch-ästhetische Anpassung
der Verkündigung an einen oberflächlichen Zeittrend, sondern um die Transformation

der christlichen Botschaft im Blick auf den von gewaltigen neuen Evolutionsimpulsen

ergriffenen Menschen der neuesten Neuzeit. Der technische Begriff
«Transformation» meint die Umwandlung elektrischer Spannungen. Hier soll er die
konkrete existentielle Ausprägung des Wortes Gottes in die heutige Zeit hinein bedeuten.

Dies kann, zuerst und zuletzt, nur ein tiefinnerlicher Prozess sein. Indes hat er
eine sinnliche Entsprechung. Fordert das erste eine immer neue Offenheit auf Gott
hin, so das zweite ein waches, demütiges Erspüren der neuen Möglichkeiten. Letztlich

müssen wir uns beides von Gott schenken lassen. Gott will sich aber, wie eh
und je, in der konkreten Situation finden lassen. Das beinhaltet heute, in der
hochkomplizierten Welt mit ihren vielfachen Vermittlungen, die Notwendigkeit des
systematischen Experimentes.
Selbstverständlich wird es auch ohne kirchlichen Einsatz (und ohne kirchliche
Einwilligung) von nun an immer eine Fremddarstellung der Kirche geben. Dies
geschieht nicht mehr nur auf Grund eines «ideologischen» Interesses, sondern auf
Grund der universellen Neugier moderner Publizistik überhaupt. Die Kirche darf
dieser Neugier übrigens nicht grundsätzlich misstrauen, sondern hat sie als
Komponente der neuen Verkündigungssituation zu sehen. Sie muss darin
eine Chance des Dialogs mit ihren Gläubigen und mit der Welt erblicken —
und daraus zu lernen bereit sein. Wenn «der Geist weht, wo er will», so können sich
aus den Fragen, Meinungen und Kritiken, die auf diese Weise an die Kirche
herangetragen werden, auch Hinweise für ihre eigene Arbeit ergeben. Richtig verstandene
public relations sind also eine Aufgabe kirchlicher Stellen, die sich sowohl aus den
heutigen Kommunikationsverhältnissen wie aus der heilsgeschichtlichen Situation
ergibt. Eine innere und eine äussere Entwicklung führen uns dazu, den in Gang
gekommenen weltweiten Dialog aufzunehmen.
Es muss aber auch die Selbstdarstellung der Kirche in der gesellschaftlichen
Kommunikation gepflegt werden. Neben dem Wochenschaubericht eines Filmunternehmens

über eine Papst-Audienz und den Aufnahmen der Fernseh-Tagesschau über
kirchliche Ereignisse soll es zum Beispiel endlich den von kirchlichen Stellen selbst
geschaffenen, gültig gestalteten katechetischen Film geben.
In mehreren Ländern bestehen nun zwar kleinere Gesellschaften, die sich vornehmlich

mit der Produktion von Filmen und Fernsehsendungen religiös-kirchlicher
Thematik befassen. Sie arbeiten eng mit kirchlichen Stellen zusammen. So sind etwa
für die halbstündigen Sendungen des Zweiten Deutschen Fernsehens ansehnliche
Arbeiten entstanden. Niemand wird aber behaupten wollen, dass damit die der
Kirche abverlangte Leistung erbracht sei.
Die Kirche hat vor hundert Jahren angefangen, sich der modernen Pressemittel für
ihre Verkündigung zu bedienen. Sie kam dazu, für die zeitgemässe Darstellung des
Glaubensgutes in eigenen katechetischen Instituten zu sorgen und für die Abfassung

neuer Katechismen ganze Teams freizustellen. Ob es bei der Selbstdarstellung
der Kirche in den modernen Kommunikationsmedien ohne einen entsprechenden
Aufwand geht? Es gibt nur eine Antwort. Die Darstellung kirchlichen Lebens und
kirchlicher Lehre im Medium des Films, das Wort zum Sonntag am Fernsehen unter
anderem, müssen im grösseren Zusammenhang und systematisch erprobt werden.
Wir benötigen Institutionen und Arbeitsgemeinschaften, welche diese Denk- und
Testarbeit auszuführen imstande sind.
Nach manchen im Alleingang von Pionieren unternommenen und wenig überzeugenden

Versuchen, besonders auf dem Gebiet des Films, ist hier mit einer grossen
Skepsis zu rechnen. Und doch darf die Kirche unmöglich darauf verzichten, ihre
Botschaft auch in der Massenkommunikation schöpferisch zum Ausdruck zu bringen.
Wenn sie es täte, würde dies den Verzicht auf eine zeitgemässe Verkündigung
bedeuten. Stefan Bamberger

163


	Christentum und Film

