Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1968)
Heft: 6
Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Filme

Mouchette Ill. Fiir Erwachsene

Produktion: Argos Films, Parc Film; Verleih: Idéal; Regie: Robert Bresson, 1967;
Buch: R. Bresson, nach dem Roman «Nouvelle histoire de Mouchette» von Georges
Bernanos; Kamera: Ghislain Cloquet; Musik: Claudio Monteverdi, Jean Wiener;
Darsteller: Nadine Nortier, Jean-Claude Guilbert, Maria Cardinal, Paul Hebert, Jean
Vimenet und andere.

Alles ist in diesem Werk Schlinge, Falle, Nachstellung und Verhingnis: Das
Schicksal des Rebhuhnes am Anfang und des Kaninchens am Schluss, das Auf-
lauern des Wilddiebes Arséne und das Ausspionieren des Landjigers Mathieu,
die freudlose Gesangsstunde der bosen Lehrerin und die Haltung Mouchettes,
welche die Mitschiilerinnen mit Schmutz bewirft, die polizeiliche Kontrolle der
Schmuggler und die Antrige Mathieus an Luisa, die rammenden Autos an der
Kirchweih und das Elend im Hause Mouchettes: die Mutter todkrank, der
schreiende Saugling, der trinkende Vater und Bruder. Der Wald wird Mouchette
zum bésen Geschick, der Regen, die Begegnung mit Arséne, der Unterstand, der
Kampf in der Hiitte, die Heimkehr zur sterbenden Mutter, der Laden der Kramerin,
die Totenbeschwdrung der Alten. Menschliche Beziehungen gibt es nicht. Jeder ist
Jager und Gejagter. Der Rest ist Gleichgiiltigkeit. Armut in allen Winkeln; das
Elend regiert. Der Alkohol als Betidubung. Die Kirchginger Staffage. Mitleid ist
Heuchelei.

Zwar gibt es Lichtblicke: Mathieu befreit ein Rebhuhn aus der Schlinge, manche
Kaninchen entkommen, Mouchette empfindet Liebe fiir den fallsiichtigen Arséne
und singt ihr Lied von der Hoffnung: «Hoffet!... Nein, lasst alle Hoffnung sein!
Kolumbus spricht: Drei Tage noch, und eine Welt sei euer. Sein Finger weist sie,
seiner Augen Feuerschein durchforscht die Weite, endlos, ungeheuer.» Zum Siug-
ling ist Mouchette zirtlich. Eine letzte Zartlichkeit erwacht in der sterbenden
Mutter. Und schliesslich hat Arséne den Landjéger nicht umgebracht, nicht einmal
verletzt: Es ist alles nur ein béser, ein sehr béser Traum gewesen ...

Aber dieser Traum ist alles. Nicht die dusseren Ereignisse der Nacht allein, die
Kilte, die Miidigkeit, die Verwirrung um das Verbrechen, der Alkohol, die Verge-
waltigung, sondern die schon lange vorher angestaute Verzweiflung, die Summe
der Lieblosigkeit, Demiitigung und Verachtung treiben Mouchette in die Revolte,
dann in den Selbstmord. Mouchette ist ein Opfer, und zwar nicht bloss das Opfer
sozialer Verhiltnisse, sondern Opfer des allwaltenden Geschicks, das jeden ergreift,
alle Personen in diesém Werk. Mouchette ist ohne Schuld, von der Unschuld des
gehetzten Tiers, das sich erwehrt, sich verstellt, entflieht und dann doch umkommt,
«denn der schwarze Abgrund empfiangt... die ihm Vorherbestimmten», sagt Ber-
nanos.

Und doch ist Bressons Film alles andere als eine existentialistisch-pessimistische
Darstellung auswegloser menschlicher Verhiltnisse. Wohl ist Mouchettes Lage
psychologisch und thematisch hoffnungslos — hoffnungsloser sogar als bei den
Elendsschilderungen der Neorealisten, die sich noch etwas von der sozialen Re-
volution versprechen. Das Entscheidende liegt bei Bresson nicht darin, was er zeigt,
sondern wie er es zeigt: Es ist der Blick seiner Kamera. Und dieser Blick ist — wie
schon Albert Béguin sagte — der géttliche Blick des Erbarmens. Mitleid und Er-
barmen sind nicht ganz das Gleiche. Mitleid riihrt das Gefiihl und fiihrt bestenfalls
zu kleinen Wohltaten — die Krdmerin bietet Mouchette einen Kaffee an. Das Er-
barmen hingegen betrifft das ganze Wesen des Menschen. Wie nun fiir Bresson der
Mensch durch die Ursiinde in seinem Wesen korrumpiert und aus eigener Kraft
nichts Gutes mehr zu leisten im Stande ist, so verlangen die Verhiltnisse nach
einer Macht, die das Leben wieder an seinem Ursprung gesunden liesse, welche
die Welt von Grund auf veridnderte, eigentlich revolutionierte, namlich erldste.
Diese Notwendigkeit des géttlichen Erbarmens ist bei den schlichten, armen Leuten,

93



welche die Beute der Bosheit der andern und ihrer eigenen fehlgeleiteten Triebe
sind, fir Bresson und Bernanos evidenter als etwa bei Durchschnittsmenschen, die
mit sich und der Welt zufrieden sind. Die tatséchliche Begnadung vollzieht sich wahr-
nehmbar allerdings nur bei «einigen seltenen Helden» (Bernanos), wie etwa bei
Jeanne d’Arc, und zwar als radikale Antwort auf das «Losungswort der alten
Schlange ... : Wozu war das nun gut?» Die Entschliisse Gottes, sein Erwdhlen oder
Nichterwahlen, bleiben wesentlich Geheimnis.

So ist Bresson dem Geiste seiner Vorlage («La nouvelle histoire de Mouchette»;
«Mouchette», Fischer-Biicherei 171) treu geblieben (Drehbuch: L’avant scéne,
No 80, avril 1968). In vielen Einzelheiten hingegen weicht er vom Roman Bernanos’
ab. So wurde das Motiv der Jagd ausgestaltet, die Beziehungen Mathieu—Arséne—
Luisa genauer erértert, Erinnerungen in die Handlung einbezogen, die Szene auf
der Kirchweih-Autobahn nach Andeutungen im Roman erfunden, der Selbstmord
Mouchettes leicht verdandert: im Buch l4dsst sie sich nicht in den Teich rollen, son-
dern geht geradeaus in ihn hinein, «den Blick auf den héchsten Punkt im Himmel»
geheftet.

Entscheidender aber als diese Einzelheiten ist Bressons Umsetzung der Sprache
Bernanos’ in die Fimsprache iiberhaupt. Seinem weitgehenden Verzicht auf das
gesprochene Wort (Arséne, die Alte), den inneren Monolog und die dadurch még-
liche hochst differenzierte Schilderung seelischer Zustéinde, steht die Transponie-
rung ins Bildhafte durch Sichtbarmachung blosser Ahnungen (Kampf Arsénes mit
Mathieu), durch eine gewisse Stilisierung und Typisierung (die schwarzen Striimpfe
Mouchettes) und — in letzter Steigerung — durch die Symbolisierung (Gesichter,
Handlungen, Geb#rden, Szenen) gegeniiber. Symbolhaften Charakter z.B. hat
zweifellos der mit grdsster Eindringlichkeit gezeigte Alkohol. Er stellt nach allem,
was wir bis jetzt iiber Bernanos und Bresson wissen, das pervertierte Sakrament
der Eucharistie dar, wie auch das Kataplasma der sterbenden Mutter an die letzte
Oelung und das Gestdndnis Arsénes an das Sakrament der Beichte erinnern.
Mouchette iibt als Getaufte, trotz ihrer Armseligkeit, eine Art Priesterfunktion aus.
Bresson sieht auch im Unscheinbarsten und Elendesten, ja gerade in ihm, etwas
Heiliges — ob der Zuschauer es nun so oder auch anders nennen will.

Die Gestalt der «kleinen Wilden», des gefdhrdeten, ungebéndigten jungen Méd-
chens, die Bernanos zeit seines Lebens, von der «Sonne Satans» (1. Teil) bis zum
«Landpfarrer», beschéftigte, schien ihm in ihrer «tragischen Einsamkeit», der sie
als junges, empfindsames und ungeschiitztes Wesen ausgesetzt ist, besonders
geeignet, um den Kampf der bosen Machte mit der Gnade aufzuzeigen. Dasselbe
Thema kehrt auch bei Bresson immer wieder, so im vorletzten Film «Au hasard,
Balthazar» (Fb 5/68). Ein augenfilliges Beispiel ist die Szene im «Journal d'un curé
de campagne» (Fb 13/51), wo sich Séraphita als kleine Veronika iiber den ge-
stiirzten Pfarrer beugt, ihm sein Gesicht abwischend, und die Szene in «Mouchette»,
wo dieselbe Art Madchen Arséne in seinem epileptischen Anfall beisteht. Es wiirde
sich lohnen, der Frage nachzugehen, was Mouchette mit Séraphita, Chantal,
Thérése und Héléne gemeinsam hat. Vielleicht wiirde fiir alle Frauengestalten das
verstiandlich, was Bernanos von seinen beiden Mouchettes sagte: «<Mdge Gott der
einen wie der andern gnadig sein!» P.Gr

Le samourai (La solitude du tigre) II—I1I1. Fiir Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Lepicier, CICC, Prodis; Verleih: Idéal; Regie: Jean-Pierre Melville,
1967; Drehbuch: J.-P. Melville, nach dem Roman «The ronin» von Goad McLeod;
Kamera: Henri Decae; Musik: Francois de Roubaix; Darsteller: Alain Delon, Na-
thalie Delon, Cathy Rosier, Frangois Périer.

Das Jahr 1967 war fiir Jean-Pierre Melville ein dreifaches Jubildum: sein fiinfzigster
Geburtstag, zwanzig Jahre Filmschopfer, Fertigstellung seines zehnten Langspiel-
films. Den ersten langen Film, «Le silence de la mer», drehte er vor 15 Jahren,
nachdem er sich bei der Vorfiihrung von Frank Lloyds «Cavalcade» entschlossen

94



hatte, Regisseur zu werden, und dann mit Kurzfilmen begonnen hatte. Besondere
Erwahnung verdienen im librigen Oeuvre: «Les enfants terribles» nach dem gleich-
namigen Roman von Jean Cocteau, «Léon Morin, prétre» (Fb 2/62) und «Le doulos»
mit Jean-Paul Belmondo sowie «Le deuxiéme souffle» (Fb 4/67).

Melville gilt als kongenialer «Uebersetzer» und Fortfilhrer der Tradition des
amerikanischen Gangsterfilms a la Humphrey Bogart und Paul Muni. Er verwendete
denn auch fiir seinen 1967 entstandenen Film einen Roman der «série noire»,
namlich «The ronin» von Goad Mcleod, als Vorlage. Da er annahm, dass die
wenigsten nicht-amerikanischen Zuschauer wissen, was ein «Ronin» ist, gab er
dem Film den Titel «Le samourai», womit indes nicht etwa auf eine japanische
Herkunft des Themas hingewiesen werden soll. Dem Film wird ein Satz aus dem
«Bushido», dem «Weg der Krieger», vorangestellt: «Es gibt keine tiefere Einsamkeit
als die des Samourais; es sei denn — vielleicht — die des Tigers im Dschungel.»
Daher auch der zweite Titel: «La solitude du tigre». Nach seiner Absicht befragt,
antwortete der Regisseur: «C'est un film résolument tourné vers la solitude, la-
quelle débouche sur la mort... C’est mon unique théme en dépit de ce qu’en
pensent certains critiques, ayant cru voir celui de I'amitié dans ’'Le deuxiéme
souffle’. Vous savez, le theme de la solitude est le théme qui convient bien & un
cinéaste, personnage le plus seul d'une équipe de cinéma.»

Die Geschichte: Jeff Costello — Alain Delon in einer seiner besten Rollen — totet
fur Geld, gegen gute Bezahlung, kontraktmissig. Eines Abends erschiesst er auf
Bestellung den Besitzer eines Nachtklubs, nachdem er sich ein ebenso simples
wie raffiniertes Alibi aufgebaut hat. Seine Freundin Jane spielt dabei eine ent-
scheidende Rolle. Die Polizei verhort beide, muss sie aber mangels Beweisen
freilassen. Doch der Polizeiinspektor traut dem allzu Gberzeugenden Alibi nicht und
lasst sie weiterhin Uberwachen. Die Bande kunstliebender Dunkelminner, die ihn
beschiftigt, glaubt ihn nicht mehr sicher genug und will ihn liquidieren. Zweimal
entkommt er diesen Anschlagen. Dann erhélt er einen neuen Auftrag, der in Wirk-
lichkeit aber eine Falle ist: Er soll die Pianistin, die ihn bei der Polizei gedeckt hat,
und fiir die er Sympathie hegt, erschiessen. Er geht ins Lokal, bedroht sie mit der
Pistole, und in diesem Augenblick strecken ihn Polizisten nieder. Wie sich nachher
herausstellte: Seine Pistole war nicht geladen.

Der einsame Mérder wird in dem Moment getétet, indem er aus seiner Isolation
ausbricht und seine Liebe zeigen will. Melville verleiht dem Film geradezu meister-
liche Ziige. Jede von Jeffs Gesten belegt seine Einsamkeit; jedes Element der
Ausstattung stellt einen Teil eines inneren, geistigen Raumes dar. Farbe und
Musik geben dieser inneren Atmosphére sinnlichen Ausdruck. Der Film ist griin und
braun wie das «Nachtcafé» von Vincent van Gogh. Wie die Farbe des Films zu
verstehen ist, kann der Brief sagen, den der Maler zu seinem Bild geschrieben hat:
«In meinem Bild 'Nachtcafé' habe ich auszudriicken versucht, dass das Café ein
Ort ist, wo man sich ruinieren, verrickt werden, Verbrechen begehen kann.
Schliesslich habe ich durch die Kontraste von Zartrosa und Blutrot zu Gelbgriin
und hartem Blaugriin, das Ganze in der Atmosphire eines héllischen Feuerofens
mit fahlem Schwefelgelb, versucht, die Anziehungskraft der Finsternis einer
Schnapsbude auszudriicken. Und all dies unter einer scheinbaren japanischen
Heiterkeit und der Gutmitigkeit eines Tartarin.» Wie dem Maler die Auswahl der
Farben, die Pinselschrift und die Kompositionen dienen, seine innere Vision sichtbar
zu machen, so dem Filmregisseur (sowie dem Kameramann und Musiker) die Art
der Einstellungen, die Montage, die Farbdramaturgie und die Wahl der Musik. Bis
in die kleinsten Einzelheiten hinein ist der Film voll von der einen Aussage, der
Einsamkeit. Wenn man sagt, dass bei einem grossen Gemalde in jedem Detail der
ganze Kiinstler enthalten ist, so darf man dasselbe auch von diesem Film be-
haupten: In jeder einzelnen Einstellung ist diese Atmosphére vorhanden, die selbst
schon die Aussage des Filmes darstellt. Vielleicht ware es eine falsche Betrach-
tungsweise, wenn man (leicht zu entdeckende) Unstimmigkeiten und Unwahr-
scheinlichkeiten besonders anmerkt. Vielleicht ware es ein Zeichen, dass man den
Film realistisch, statt symbolisch gesehen hat. hst

95



The penthouse I1I-1V. Fir reife Erwachsene

Produktion: Tahiti/Rank; Verleih: Star; Buch und Regie: Peter Collinson, 1967, nach
einem Biihnenstiick von C. Scott Forbes; Kamera: Arthur Lavis; Musik: John Hawks-
worth; Darsteller: Terence Morgan, Suzy Kendall, Norman Rodway, T.Beckley,
M. Beswick.

Das Biihnenstiick, das dem Film zugrunde liegt, weist nicht nur im Tenor der Ge-
schichte, sondern auch in den Eigentiimlichkeiten der Sprache merkliche Aehnlich-
keiten mit den Stiicken Harold Pinters auf. Die Uebernahme des Pinter-Stils ist
etwas schematisch, doch durchaus begabt. Drehbuchautor und Regisseur Peter
Collinson hat wenig eigene Erfindung hinzugetan. «Das Penthouse» ist eine un-
originelle Abfilmung, die zudem stets ein wenig auf Polanskis «Repulsion» (Fb 4/66)
zu schielen scheint, ohne dass Collinson mehr erreichen wiirde als eine gelegent-
liche optische Entsprechung. Das einzig Interessante bleibt deshalb die Story.

Ein verheirateter Immobilienmakler hat sich mit seiner Freundin, einer jungen Ver-
kduferin, in der Hochhaus-Wohnung einer in die Ferien gefahrenen Klientin einge-
nistet. Eines Morgens erscheinen zu friilher Stunde zwei Manner, die sich mit der Be-
hauptung Einlass verschaffen, sie miissten den Gaszdhler ablesen. Nachdem sie
die Tiir verriegelt haben, machen sich die Eindringlinge in der Wohnung breit und
beginnen, das aufgeschreckte Paar mit sadistischer Freude zu terrorisieren.
Spitestens, als einer der Manner dem eingeschiichterten Makler die skurrile allego-
rische Geschichte von der bedrohlichen Entwicklung kleiner Spielzeug-Krokodile
erzihlt, diirfte klar werden, dass auch das ganze Geschehen in der Penthouse-
Wohnung bildhaft gemeint ist. Es ist eine Blosstellung der doppelbédigen Moral
einer Biirgerschicht, die fiir sich besondere Rechte in Anspruch nimmt, jedoch in
ihrem ganzen Denken der Konvention verhaftet bleibt. Das schlechte Gewissen,
das den Makler plagt, das Versteckspiel, welches das Paar betreibt, bestitigen
ihrerseits schon wieder die Uebereinkunft der biirgerlichen Gesellschaft, denen
die beiden zu entfliehen suchen. lhre Unentschlossenheit, ihr mangelndes Nach-
denken, ihr Einverstandnis mit uniiberpriiften moralischen Konventionen, zu denen
sie keine personlich-liberzeugte Beziehung besitzen, und die sie deshalb im selben
Augenblick durchbrechen und bestédtigen kdnnen, bestimmen sie als Objekte der
Unterdriickung. Da sie nie gelernt haben, sich eine moralische Entscheidung klar-
zumachen, sind sie dem Terror der Willensstirkeren hilflos ausgesetzt. Das be-
statigt sich in der tiberraschenden Wendung des Schlusses. Nachdem die beiden
Minner schon wieder aus der Wohnung verschwunden sind, wiederholt sich das
ganze Spiel noch einmal unter anderem Vorwand. Auch aus der Erfahrung werden
die Unentschiedenen nicht klug. Ihre Hilflosigkeit bleibt konstant. Dennoch gibt es
Unterschiede in den Reaktionen. Wihrend der Makler in seinem Denken und Ver-
halten nicht die geringste Verdnderung erféhrt, unternimmt das Madchen immerhin
den Versuch einer entschiedenen Stellungnahme. Sie ist es auch, die durch den
Terror der beiden Minner, die gewaltsame Einfléssung grosser Mengen Alkohols
und die doppelte Vergewaltigung, durch das ganze unerwartete, zwanghafte Er-
lebnis aufweckt wird. Wahrend sie zu Beginn des Films fast abhangig zu sein
scheint von den Entschliissen des Maklers, von seinem Willen zur Scheidung, liegt
iiber den Schlusszenen eine deutliche Distanz zwischen den beiden, bei der un-
zweifelhaft die Frau die Ueberlegene ist.

Wie gesagt, die filmische Verwirklichung des Stickes ist keineswegs ideal. Nicht
nur der Mangel an Eigenstandigkeit und Originalitat ist zu beklagen, sondern auch
die absichtsvolle Hervorkehrung der sadistischen Details. An solchen Stellen ist
leider die Kino-Kolportage nahe und der Zuspruch des einschldagig vorbelasteten
Produzenten spiirbar. Ev.

96



The group (Die Clique) I1I-1V. Fir reife Erwachsene

Produktion: Famous Artists; Verleih: Unartisco; Regie: Sidney Lumet, 1965; Buch:
Sidney Buchman, nach dem Roman von Mary McCarthy; Kamera: Boris Kaufman;
Musik: Charles Gross; Darsteller: Candice Bergen, Joan Hackett, Joanna Pettet,
Elisabeth Hartmann, Sirley Knight, Mary-Robin Redd und andere.

Man koénnte, mit etwas zusammengekniffenem Auge, fast eine Parallele iiber drei-
einhalb Jahrzehnte hinweg sehen: Aufbruchstimmung und Neuerungsglaube be-
wegen die Jugend heute wie damals — wenigstens in Amerika — und geben ihr
ein Gefiuhl der Ueberlegenheit gegeniiber dem sichtbar in Krise befindlichen
«System» der Erwachsenen. Natiirlich unterscheidet sich die Situation von 1968
von derjenigen von 1933 in vielem. Dennoch vermdchte ein Film, der das Schicksal
junger Amerikanerinnen in der Zeit der Wirtschaftskrise nachzeichnet, unter sol-
chem Gesichtswinkel heute zu interessieren. Mary McCarthys Erfolgsroman «The
group» scheint jedoch als Vorlage fiir eine glaubwiirdige Rekonstruktion jener
Epoche wenig Eignung mitzubringen. Die Film-Adaptation, die Sidney Lumet sicht-
lich als reine Pflichtarbeit abgedreht hat, bleibt jedenfalls in langweiliger Routine
stecken. Mit Ausstattungs-Glamour, Schablonenfiguren und Intimitats-Klatsch hofft
sie auf ein bequemes, auf Gefiihlskitzel und Melodramatik erpichtes Publikum.

An die Form der Chronik angelehnt, erzdhlt der Film in Episoden vom Schicksal
einer «Clique» von acht Médchen, die 1929 bis 1933 gemeinsam das renommierte
Vassar College im Staate New York absolviert haben. Bei Hochzeitsfesten und
Todesfillen versammeln sich die Freundinnen — in der Zwischenzeit stehen sie in
telefonischem oder schriftlichem Kontakt —, um interne Neuigkeiten auszutauschen.
Diesem Austausch — der im Grunde selten mehr als Klatsch ist — folgt die Hand-
lung, in raschem Wechsel die verschiedenen Figuren in den Mittelpunkt riickend.
Liebes- und Familienangelegenheiten sind es zumeist, die dabei zur Sprache
kommen und die insgesamt das Bild einer grossen Enttiduschung ehemals hoch-
gemuter Hoffnungen ergeben.

Dem Zukunftsglauben, der in der den Film einleitenden Schulschluss-Rede und
spater gelegentlich im Dialog schlagwortmissig formuliert wird, setzt der Film
ebenso schablonenhaft die Desillusionierung entgegen. Wohl wird die Unvergoren-
heit ideologischer Einfliisse, wird die Oberflachlichkeit der «<modernen Einstellung»
der Madchen einigermassen sichtbar. Doch das Zerbrechen der Hoffnungen wird
nicht niichtern, sondern in melodramatischer Form geschildert, die den Beispielen
Eindruckskraft und Glaubwiirdigkeit nimmt. «The group» wird so héchstens das
Gegenteil von dem erreichen, was der Bearbeitung des Stoffes allenfalls ihre
Berechtigung geben kénnte: Eine dltere Generation wird in ihrer Skepsis gegen-
iiber jugendlichem Neuerungswillen bestétigt, die jiingere aber wird sich angesichts
dieser Produktion einmal mehr von der Spiessigkeit der «Erwachsenen» abge-
stossen fiihlen. Die ernsthafte Auseinandersetzung, in der jener Neuerungswille
in der Spannung zwischen den Generationen fruchtbar gemacht werden kdnnnte,
unterbleibt. ejW

Zur Sache, Schatzchen [1l. Fiir Erwachsene

Produktion: Peter Schamoni; Verleih: Rialto; Regie: May Spils, 1967; Buch: M. Spils,
Werner Enke; Kamera: Klaus Konig; Musik: K. Schultze; Darsteller: Werner Enke,
Uschi Glas, Henry van Lyck, Inge Marschall, Helmut Brasch, und andere.

Man hat dem jungen deutschen Film — wohl nicht zu Unrecht — vorgeworfen, er
habe keinen Humor. Und wo die jungen Filmemacher satirisch sind wie in «Wilder
Reiter GmbH» (Fb 12/67), «Alle Jahre wieder» (Fb 3/68) und «Mit Eichenlaub und
Feigenblatt», da wirkt vieles zu bemiiht, zu gewollt, zu absichtsvoll, als dass die
angestrebte Satire ins Schwarze trifft; nicht wenig geht daneben. Nicht daneben-
gegangen, ja, man ist — da nicht verwéhnt — geneigt zu sagen: ein Volltreffer
gelungen ist jetzt einer jungen Frau, die dem Kino der Jungfilmer die erste Ko-
moédie bescherte. May Spils, 26 Jahre alt, drehte nach den beiden Kurzfilmen «Das

a7



Portrait» und «Manéver» ihren ersten Spielfilm und nahm dafiir sogar eine Hypothek
auf den véterlichen Bauernhof bei Bremen auf. lhr Film «Zur Sache, Schiatzchen»
verrdt die Filmbegeisterung der Autorin und Regisseurin, er verrét Intelligenz und
Witz, ein Stiick Alltag in erfrischend leichter (nicht leichtsinniger) Form in sehr
rhythmische Bildfolgen umzusetzen (Kamera: Klaus Koénig). Die Geschichte, die
May Spils erzahlt, hat sie nach eigenen Aussagen der Wirklichkeit entnommen, der
Wirklichkeit des Miinchener Stadtviertels Schwabing im Sommer 1967, dieser klei-
nen Welt der Gammler, Trinker, Kiinstler und verkannten Genies. Sie hat zwei
Freunde monatelang Tag fir Tag beobachtet, fand heraus, dass die beiden typische
Schwabinger sind und liess sie sich selber spielen. Martin (Werner Enke) und Henry
(Henry van Lyck) leben so recht in den Tag hinein, arbeiten gar nicht oder nur
gelegentlich, erndhren sich vom Pump, basteln an einer Pseudophilosophie herum,
halten die Polizei und ihre Mitmenschen zum Narren. Das Leben — es ist fiir die
beiden «sauberen» Gammler eine Folge von_sorglosen Abenteuern. So fasst Martin
zunéchst auch die Begegnung mit Barbara auf (Uschi Glas), einem netten Madchen
aus wohlhabendem biirgerlichen Haus. Die beiden finden Gefallen aneinander,
mehr als das. In Martin bricht angesichts von Barbara so etwas wie Verlangen
nach Geborgenheit durch. Denn er ist sich bewusst, dass dieses Leben, das er
fuhrt, nicht von Dauer sein wird. Die Angst vor dem Aelterwerden, vor dem Alt-
werden ist stets prasent. Vor allem die Liebesszene der beiden beweist die Qualitat
des Films: wie hier hinter dem gar nicht zimperlichen Gammel-Jargon die Scheu
der jungen Leute voreinander erkennbar wird, wie sie spiiren, dass sie einander
brauchen, den verstandnisvollen Partner gefunden haben, das ist charmant und
taktvoll ins Bild gesetzt und hat so gar nichts von der Direktheit und gelegentlich
auch Peinlichkeit anderer junger Filme.

Der Film zeigt einen unverstellten Blick auf die Wirklichkeit, er pfropft ihr keine
Bedeutungsschwere auf, er ist natiirlich und naiv. In diesem Sinne hat sich auch
May Spils geiussert, als sie sagte: «Ilch habe, was meine eigene Arbeit angeht,
auch keine revolutionéar-ideologischen Vorstellungen im Sinne des Oberhausener
Manifests. Ich méchte nur kein verstaubtes Kino machen.» Das ist ihr gelungen.
Vierundzwanzig Stunden aus dem Leben einiger Schwabinger Typen — es macht
Freude, diesen Film zu sehen, der die Realitdt ins Absurd-Komische hebt und hinter
allem Ulk und Spass einen ernsthaften und nachdenklich stimmenden Hintergrund
hat. Die junge Frau aus dem schwerbliitigen deutschen Norden war fasziniert von
Schwabing. Aber ihr kritischer Blick liess sie erkennen, was dahinter steckt: «Eine
Welt, deren Charme so viele junge Leute erliegen, ohne recht zu begreifen, dass
hinter der diinnen Oberfliche dieses Zaubers nichts oder allenfalls der grosse
Spiegel steht, in dem man plétzlich nur sich selbst gegeniiber steht.» Ungleich
tiberzeugender als Volker Schléndorff in «Mord und Totschlag» (Fb 2/68) ist es
May Spils gelungen, ein Stiick Wirklichkeit und etwas vom Lebensgefiihl junger
Menschen von heute einzufangen. —lz

Skulpjaci perja (Ich traf sogar gliickliche Zigeuner) [1l. Fir Erwachsene

Produktion: Avala; Verleih: Cinévox; Regie und Buch: Aleksandar Petrovic, 1967;
Kamera: Tomislav Pinter; Musik: Dusan Radetic; Darsteller: Bekim Fehmiu, Oliviera
Vuco, Bata Zivojinovic, Gordana Jovanovic, M. Aleksic und andere.

Gegen 400 000 Zigeuner sollen in Jugoslawien leben: Eine Minderheit in teils selbst-
gewibhlter, teils aufgezwungener Abgeschlossenheit von der sie umgebenden, ins
technische Zeitalter hineinwachsenden Zivilisation. Die Parallele zu den grossen,
die Weltdffentlichkeit beschiftigenden Rassenfragen ist unschwer zu erkennen.
Man hat den Film, der sich dieser nur unter staatlichem Druck sesshaft gewordenen
Volkschaft angenommen hat, als ein Werk des sozialkritischen Engagements ver-
standen, als ein anklagendes Dokument. Zweifellos geht Petrovics Absicht auf ein
Dokument, aber in einem weiteren Sinne, als es eine bloss sozialkritische Inter-
pretation gelten lassen will. «Ein Stiick Leben» ist nach des Regisseurs eigenen

98



Worten sein Thema, und der Film bestitigt, dass es Petrovic um die Zigeuner als
Menschen, um ihr gesamtes Dasein zu tun war.

Von Episoden, die wie zufillig aneinandergefiigt werden, lenkt der Film fast un-
merklich zur Handlung iiber. Aus dem Rahmen, den die Landschaft am Rande eines
Industrieortes, das armselige Hittendorf, die zerfurchten Gesichter und die tradi-
tionsbestimmten Lebensgewohnheiten der Zigeuner bilden, werden einzelne Ge-
stalten herausgehoben, Bora, der wie manche seiner in Nordserbien lebenden
Genossen mit Gansefedern handelt; seine schon nicht mehr junge Lebensgefahrtin;
deren Konkurrentin, ein junges Madchen, das Bora ihr an die Seite setzen will;
endlich der Stiefvater des Madchens, der es fiir sich begehrt und deswegen im
Zweikampf von Bora erstochen wird. Mit Boras Flucht vor der Polizei endet der
Film. Um der vom Ehrenkodex seines Stammes geforderten Tat willen ist er ein
Ausgestossener, den allein sein Stolz rechtfertigt: Zigeunerschicksal.

Petrovics Film ist mehr als eine blosse Reportage iiber die Lebensbedingungen
der Zigeuner. Der Jugoslawe macht Gebrauch von der Freiheit des Gestalters,
um unter die Oberfliche seines Themas zu dringen, um ihm gar, durch die Montage
religiéser Malereien, eine moralische Dimension abzugewinnen. Bezeichnend der
Gebrauch der Farbe: Leuchtkriftige und kiihn kombinierte Werte vor den gedampf-
ten Ténen der Winterlandschaft setzen Vitalitat und Fantasiebegabung der Men-
schen von der ruhenden Natur ab. Oder die Cadrage: Die Kamera riickt den
Menschen sehr nahe, forscht sie aus — ausser vier Schauspielern sind alles Laien
— und sucht die Regungen ihres Temperaments einzufangen. Zusammen mit einem
meist harten Schnitt lisst diese Bildgestaltung etwas von der ungebérdigen Kraft
durch den Film pulsieren, die auch im Gebaren dieser Menschen immer wieder
durchbricht. Es entsteht das Bild einer Welt, in der das Leben ungebundener sich
entfaltet als in der am Rande in Erscheinung tretenden Zivilisation. Elementare
Regungen treten darin reiner, urspriinglicher hervor. Dabei huldigt Petrovic nicht
einer «zurlick zur Natur»-Begeisterung. Seiner Beobachtung erschliesst sich auch
der Zwiespalt einer in ihrem Selbstbewusstsein angeschlagenen Rasse, die ihren
eigenen Namen als Schimpfwort — «dreckiger Zigeuner» — verwendet, und die
durch die ibermachtige Umwelt und die Beschrinkung ihres Lebensraums zur
Dekadenz verurteilt ist, solange sie abwehrend in ihrem Ghetto verharrt. Die Ver-
bindung diieser beiden Elemente — Urtlimlichkeit und Dekadenz — scheint Petrovic
selbst am meisten fasziniert zu haben. Jedenfalls neigt er dazu, die Zigeuner auf
diese Ziige festzulegen in einer Weise, die nicht der vergrébernden, schablo-
nisierenden Wirkung entbehrt. Er sieht in ihnen — wie es ein Franzose formuliert
hat — vor allem das «animal tsigane». Die Handlung drangt in dieser Richtung, und
die Gestaltung betont es zusétzlich: Dass hier kein kultureller Ueberbau die Trieb-
krafte steuert; Stolz, Begehrlichkeit, Lust und Hass bestimmen ungehemmt den
Rhythmus des Lebens, eines im Grunde primitiven, brutalen Lebens. Ob das so
ohne alle Differenzierung der Wahrheit entspricht? Aehnliche Zweifel ergeben
sich iibrigens bei dem Portrait eines orthodoxen Geistlichen, das einem Aussen-
stehenden als bosartige Karikatur erscheinen muss. Bei aller Geschicklichkeit der
Inszenierung hat sich Petrovic also doch nicht ganz vom Klischee gelést. Er hat
die Menschen zwar gesucht, aber nicht konsequent genug, und damit auch dem
Zuschauer den Weg zu ihnen nur teilweise geebnet. ejW

Ljubavni slucaj ili tragedija sluzbenice PTT (Ein Liebesfall) IV. Mit Reserven

Produktion: Avala; Verleih: Alexander; Buch und Regie: Dusan Makavejev, 1967;
Kamera: Aleksandar Petkovic; Musik: Dusan Aleksic; Darsteller: Eva Ras, Slobodan
Aligrudic, Ruzica Sokic, Miodrag Andric; Experten: Prof. Aleksandar Kostic, Sexo-
loge, Dr. Zivojin Aleksic, Kriminologe.

Der zweite Spielfilm des 36jahrigen Jugoslawen Dusan Makevejev wirkt wie ein
Loblied auf die siegreiche Eigengesetzlichkeit des Menschlichen in einer organi-
sierten und manipulierten Welt. Doch genau besehen ist es das Protokoll eines
spielerischen verkleideten, aber dennoch tiefen Pessimismus’.

99



Jenseits ihres unpersonlich-gesellschaftlichen Funktiondartums suchen und finden
die Liebenden [sabella und Achmed ihr individuelles Gliick, ihre «private Insel» in
idyllischer Zweisamkeit. Sie ist Telefonistin, er ein Gesundheitsinspektor, Spezialist
fur Rattenbekdmpfung. Man lernt sich kennen, man findet sich, die Zeit der «gros-
sen Liebe» bliiht auf. Aber Isabella selbst wird zur Zerstérerin ihres Gliicks: Wih-
rend einer ldngeren Dienstreise Achmeds gibt sie sich einem Postamt-Casanova
hin. Sie wird schwanger; Hysterie und Gezénk greifen um sich. Achmed fliichtet in
den Suff. Als er in einer Brunnenanlage scheinbar Selbstmord begehen will und
Isabella ihn gewaltsam zuriickzuhalten sucht, stiirzt beim Gerangel am Brunnen-
schacht sie selbst in die Tiefe. Die Polizei glaubt an einen Mord und nimmt Achmed
fest.

Makavejev benutzt die Materialien dieser Geschichte zu einer ironischen Analyse
der «neuen Zeit» mit ihren «aufgeklarten» Menschen. Er bezweifelt den erfolgrei-
chen Einbruch von Ideoclogie und «Aufklarung» in den Kern der menschlichen Per-
sonlichkeit mit boshaften Fragesitzen, die den Film plakativ einleiten: «Wird es
eine Reform geben? Wir wird der Mensch sich verdndern? Wird der neue Mensch
seine alten Organe behalten?» Makavejev macht klar, dass fiir ihn die «<Reform» des
Menschen, etwa seine «Béndigung» durch die Eingliederung in ein ideologisches
Gewebe nur ein befristeter, unverhiltnisméssig teuer erkaufter Scheinsieg ist, der
immer wieder hinfédllig wird durch unverdnderliche Strukturen und Verhaltensweisen
des Menschen.

Warum Makavejev fiir diese Verdeutlichung ausgerechnet einen «privaten» Liebes-
fall nimmt? Nun, Individuum wie Gesellschaft streben nach Makavejev ihre «Uber-
héhung», ihre «Reform» durch idealistische Selbsttduschung an. Die Gesellschaft
versucht es mit willkiirlichen Tabus, Theorien und «Programmen». Das Individuum
erwartet seine Reform durch die Liebe. Die Individuen Makavejevs scheitern aber
an der Unveridnderbarkeit ihrer Charakter- und Triebstrukturen. Damit erreicht der
geschickt sich veschliisselnde Makavejev die zwar aus dem «rein Privaten» vor-
schiessende, aber milhelos auf die (sozialistische) Gesellschaft iibertragbare Frage:
Wenn schon die Liebe, der grosste Faktor im menschlichen Leben, nicht die Kraft
hat, eine grundlegende, dauernde Verinderung des Menschen zu bewirken, wie
sollte das dann den theoretischen Vorschriften und «Programmen» gelingen? Der
«durch Liebe gewandelte Mensch» ist laut Makavejev ebenso eine Fiktion wie der
von Lenin postulierte «<neue Mensch».

Mit bissigem Spott und kiihler Poesie biindelt Makavejev die krassesten Gegen-
sitze und bezieht daraus seine schockierenden, entlarvenden, witzigen und er-
niichternd-distanzierenden Wirkungen. Die Erzdhlweise ist aufgesplittert, und der
logische Zusammenhang unterbrochen durch Vorwegnahmen, Improvisationen, «ci-
néma direct», Ausschnitte aus Dsiga Wertows «Dombass-Symphonie» von 1931. Die
eingeblendeten sexologischen und kriminologischen Exkurse werden durch das Ge-
schehen ironisiert, ebenso die «schénen Bilder», wie etwa das an den Schluss der
Tragbdie angeheftete Gliickseligkeitsbild von Isabella und Achmed, um zu bewei-
sen, dass diese Welt nicht die filmibliche Happy-End-Welt ist.

Ein besonderes Merkmal des Films ist seine Freiziigigkeit in den Liebesszenen. Um
seine Liebenden «glaubwiirdig» zu machen, bietet Makavejev eine minuziése und
komplette Prasentation ihrer Intimitat. Aber auch das protokolliert der Film nur, er
ist nicht daran «beteiligt». Er versucht geradezu klinisch, die Geschlechtlichkeit als
Mittel der Liebe begreiflich zu machen, aber auch mit Hilfe pornografischen Mate-
rials das Januskdpfige der Sexualitidt darzustellen und den im Pornografischen sich
manifestierenden Wunschtraum von der entsoziologisierten Sexualitat zu ironisie-
ren. Wo Makavejev dabei die Grenzen zwischen «Natiirlichkeit» und kiinstlerischer
Diskretion liberschreitet, wird drastisch offenbar, dass er bei aller lauteren Absicht
doch nur eine Analyse des bloss vitalen Existierens liefert. Dass die Seins- und
Wirkungsbereiche des Menschen, sein Leben und Zusammenleben auch transzen-
dente Beziige haben, ist unberiicksichtigt. (Das Drehbuch ist in der Zeitschrift
«Film» 3/68 erschienen.) G. B.

100



	Filme

