Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1968)

Heft: 5

Artikel: Film in der Kirche

Autor: Halbe, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964559

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Film in der Kirche

In der Feier der heiligen Messe hat sich in den letzten Jahren manches geéndert. Die
erstarrten Formen einer vergangenen Kultur-Epoche sind zum Teil durch zeitnahe
Zeremonien ersetzt worden. Mancherorts werden mit Erlaubnis der zustandlgclen Bi-
schofe weitere Reformen erprobt: neue Musik, neue Sprache. Das Bestreben ist, zu
einer Messfeier zu gelangen, die sich der Formen der Gegenwart bedient und dem
Erfahrungshorizont der jeweils feiernden Gruppe entspricht. Also auch Jazz in der
Kirche oder Beat. _ _ _

Die Verkiindigung steht nach wie vor im Vordergrund. Daran schliesst sich die Pre-
digt an, meist eine Interpretation des zuvor verlesenen Gotteswortes. Der Prediger
mdchte den Menschen den Geist der Schrift nahebringen und den moralischen Ap-
pell eindringlich machen. Man geht dabei nach wie vor von der Uberzeugung aus,
jeder Geweihte habe auch die Gabe der Rede, er kénne jedem das rechte Wort sa-
gen: Kindern, Jugendlichen und den verschiedenen Gruppen der Erwachsenen. Die
traditionelle Diszipiin lisst den Redner ohne Kontakt zu den Angeredeten; er erfdhrt
keine Resonanz und ist daher in der stindigen Gefahr, iiber die Képfe hinwegzu-
reden. Gibe es eine Predigtkritik, so wiirde deutlich sein, dass nicht alle Priester die
Gabe der Rede haben. Die Annahme, jeder Geweihte kénne predigen und jede be-
liebige Gruppe unserer Gesellschaft mit seinen Worten erreichen, ist ein lrrtum.

Es ist daher zu fragen, ob die Predigt das einzige Mittel der Interpretation des Got-
teswortes ist, oder ob es noch andere Mittel gibt, die die Predigt unterstiitzen oder
ersetzen kénnen. Die Kirche friiherer Jahrhunderte hat sich durchaus nicht allein auf
das Predigerwort verlassen. Sie kannte die Mitteilungsfahigkeit z. B. der Bilder. Es
war zwar durchaus nicht alles Kunst, was den Gliaubigen in der Kirche geboten
wurde, auch kiinstlerisch minderwertige lllustrationen wurden benutzt, um Einfluss
auf die Seelen zu nehmen. Kirchen voller Kunstschitze sind heute Touristenattrak-
tionen. Man bestaunt Geméilde, Skulpturen, Schnitzereien, Steinmetzarbeiten. All
das hatte zur Zeit, als es geschaffen wurde, nicht die Bedeutung von Kunstwerken,
sondern die Bedeutung von Verkiindigung.

Heute haben wir offenbar vergessen, dass es auch andere Mittel zur Verkiindigung
gibt als das Wort. Dabei ist die Skala viel grosser als friiher. Wir sind keineswegs
nur angewiesen auf das Schaffen von Architekten und Bildhauern. Wir haben heute
technische Kommunikationsmittel, die sich in hervorragender Weise anbieten und
die von allen Gruppen unserer Gesellschaft, die eine Botschaft mitzuteilen haben,
benutzt werden. Mittel wie das Lichtbild und der Film sind aber fiir die Kirche und
ihre Verkiindigung noch nicht entdeckt.

Wenn die Liturgiereform sich bemiiht, die Teilnehmer an einem Messopfer sich als
Gemeinde, als Volk Gottes verstehen zu lassen, so gehort dazu auch, dass diese Ge-
meinde durch Kommunikationsakte von ihrer gemeinsamen Stellung in dieser un-
serer heutigen Welt erfahrt. Dies kann nur unvollkommen geschehen, wenn dann und
wann vor einer Missionskollekte ein Missionar tiber sein Missionsgebiet spricht. Viel
einpragsamer wiare es, wenn ein entsprechender Kurzfilm etwa von einer Missions-
oder Fastenopfer-Kollekte iiber Projekte und Lebenszustinde in einem Entwicklungs-
land berichten wiirde. Ein Vielfaches an Information kénnte geboten werden, wenn
man das Angebot und die Mdglichkeiten der technischen Mittel niitzen wiirde. Die
Gléaubigen konnten einpriagsam von der Kirche der Nachbarliander erfahren; die ver-
schiedenen dringenden Aufgaben der eigenen Gemeinde, Didzese kénnten vor
Augen gefiihrt werden. Viele Themen der Lehre liessen sich, prizise in einem audio-
visuellen Medium formuliert, in grosser Auflage den Messbesuchern mitteilen. Inter-
pretationen liessen sich auf die jeweilige Zielgruppe, padagogischen Erkenntnissen
folgend, einrichten. Man kénnte aufs trefflichste unterrichten iiber die Fragen der
Moral. Man kénnte Beispiele nachahmenswerten Verhaltens anbieten. Die Méglich-
keiten erscheinen unbegrenzt. Doch sie werden nicht gesehen. Man hat der Presse
einen Sonntag im Kirchenjahr mit Kollekte gewidmet. Sollte man nicht die Medien
Tag fiir Tag in den Dienst der Kirche stellen?

70



Es kénnte eingewendet werden, die Medien seien zu unpersonlich. Jedes technische
Mittel ist an sich unpersdnlich. Es gewinnt «Leben» durch den, der es kunstvoll an-
wendet, sei es nun Holz, Stein, Farbe oder Zelluloid. Der Vorwurf «unpersdnlich»
steht meist fiir die innere Ablehnung der sog. Massenmedien, die nach wie vor mit
den Augen der Kulturkritik gesehen werden. Man erkennt nicht, dass sie dem Prie-
ster und seiner Gemeinde in hervorragender Weise bei der Arbeit helfen kénnten.
Der Mangel an Priestern indes wird letztlich den Einsatz aller verfiigbaren Kommuni-
kationsmittel erzwingen.

Es ist verstiandlich, dass unsere Kirchen nicht mediengerecht ausgeristet sind. Aber
auch weiterhin werden vielen Pfarrern und Kirchenbesuchern ein Turmbau und Glok-
ken wichtiger erscheinen. Das indes, was Glocken nicht mitzuteilen vermdgen,
kénnte den Kommunikationsverhiltnissen unserer Zeit gemiss dargetan werden,
wiirde man beispielsweise auch den Film in die Kirche hineinlassen. Paul Halbe

Sex im Film

(Vorbemerkung der Redaktion: Der folgende Artikel bezieht sich zwar auf die Ver-
hiltnisse in der Bundesrepublik Deutschland, doch kann er gut als Diskussionsbei-
trag zum Problem der auch auf unser Land zurollenden Welle der Sex- und Auf-
klarungsfilme dienen.)

Sex im Film — wann je hitte es ihn nicht gegeben? Zur Steigerung der Erfolgschan-
cen eines Films ist er mehr oder weniger, aber immer bewusst eingesetzt worden.
Die erste grosse Sex-Welle im Film gab es nach dem Ende des Weltkrieges 1914/18.
Die Zensur, die sich aus 6rtlichen Polizeiverfiigungen und polizeilichen «Vorpriifun-
gen von kinematografischen Schaustellungen» entwickelt hatte und am 16. Dezem-
ber 1910 durch einen Erlass, veréffentlicht in Nr. 11 des «Preussischen Ministerial-
blattes fiir Verwaltung», «rechtsverbindlich» bestétigt wurde — diese sich im Kriege
verschiarfende Zensur war 1918 weggefallen.

Schon 1917 hatte Richard Oswald unter dem Titel «<Es werde Licht» seinen ersten
«Aufklarungsfilm» hergestellt; Serien von «sozialhygienischen Schauspielen» schlos-
sen sich an. Von keinem gesetzlichen Eingriff belastigt, trugen die Filmleute iiber
das Sexualleben zusammen, was sich an Abarten, Lastern und Verderbnis nur finden
liess. Zwei Nachkriegsjahre wihrte das geschmacklose «Aufklarungs»-Treiben im
Film. Im Juni 1919 sprach sich der Zentralverband der deutschen Filmverleiher fiir
eine «Ehrenzensur» unter paritatischer Beteiligung von Vertretern der Industrie und
der Polizeidirektionen aus, doch die Bildung einer solchen Institution kam nicht zu-
stande. Zustande aber kam ein Jahr spiter das Reichslichtspielgesetz. Am 12. Mai
1920 wurde es im Plenum der Nationalversammlung verabschiedet.

Heute gibt es hierzulande mit der «Freiwilligen Selbstkontrolle der Filmwirtschaft»
(FSK) eine Institution, zu deren Grundsétzen und Aufgaben laut Satzung auch die
Verhinderung des Films zdhlt, der negative Einfliisse auf moralischem Gebiet ausiibt
und der geeignet ist, das sittliche Empfinden zu verletzen oder entsittlichend zu wir-
ken. Dieser Grundsatz ist bis auf den Tag unverdndert; aber wird er auch heute noch
angewandt? Angesichts dessen, was zurzeit in den Filmtheatern an spekulativem Sex,
ja oft geradezu an Pornografie zu sehen ist, kann man nicht umhin, eine offensicht-
liche Unsicherheit der FSK bei der Anwendung ihrer Grundsétze zu vermuten. Das
zartliche Geneck der Liebenden unter den Bettlaken in Godards «A bout de souffle»
konnte 1959 im Kino noch schockieren, zumindest aber als «unziemlich» empfunden
werden. Nun, das «Unziemliche» schwoll rasch an. Es kam die «<Mondo»-Welle, die
ihre Abnormitdtenschauen mit Sex verquickte; es folgten die Nudistenfilme, die un-
gehindert Nacktsein als «kulturellen Fortschritt» propagieren konnten und unter dem
Vorwand von Sonnenkult und «sportlichen» Darstellungen Voyeurgeliiste befriedi-
gen. Es kamen die filmischen Streifziige durch internationale Nachtlokale mit ihrem

71



	Film in der Kirche

