Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 28 (1968)

Heft: 5

Artikel: Der kiinstlerische Film : Bild und Bildner unserer Zeit
Autor: Stalder, Hanspeter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964558

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964558
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der kiinstlerische Film — Bild und Bildner unserer Zeit

Von «geheimen Fiihrern» spricht Josef Othmar Zéller', von «geheimen Verfiihrern»
Vance Packard? und von «geheimen Miterziehern» Ulrich Beer3. Packard meint da-
mit dem Griff nach dem Unterbewussten in der Werbung; Zéller bezeichnet damit
die Massenmedien Presse, Film, Funk und Fernsehen; Beer schliesst auch noch
Schlager und Werbung mit ein. Was von den Massenmedien im allgemeinen gesagt
ist, gilt selbstversténdlich auch fiir jedes einzelne, so etwa den Film. Auf diesen ein-
geschrinkt und neutraler formuliert, heisst das: Der Film ist ein Bildner. Das be-
streitet wohl niemand. Worin indes diese Bildner-Funktion besteht, bleibt umstritten.
Darnach soll im zweiten Teil gefragt werden.

Dass der Film aber auch selbst geformt, gestaltet und gebildet wird, dass auch er
ein Produkt unserer Zeit ist, diirfte eine weniger beachtete Tatsache sein. Diese
Funktion des Films, Bild und Abbild unserer Zeit zu sein, ist im ersten Teil ndher zu
betrachten.

Im dritten Teil wird versucht, auf den Uberlegungen der ersten beiden aufbauend,
von einer vielleicht etwas ungewohnten Seite her die Bestimmung der Filmerziehung
neu zu suchen.

Phantasie und Wirklichkeit

Romano Guardini schrieb iiber den Film einmal folgendes: «Die Welt wird Phan-
tasie, und die Phantasie wird Welt. Eine eigentiimliche Begegnung geschieht —
nicht undhnlich jener der grossen Staatsaktion, durch deren Zeremoniell der Staat
sich selbst darstellt*.,» Damit wird gesagt, dass der Film, so wie wir ihn sehen, keine
reale, sondern eine phantastische Wirklichkeit darstellt. Vorerst wird er Phantasie.
Und als solche entzieht er sich individuellen und kollektiven sozialen Weltbeziigen.
Einer leidenden Person im Film, beispielsweise, kann und muss ich nicht helfen;
eine verkehrte Situation im Film kann und muss ich nicht &ndern. Diese Tatsache
stellt jedoch keinen Grund dar, den Film als eine Nur-Phantasie zu apostrophieren.
Der Film auf der Leinwand besitzt wie jedes andere Kunstwerk eine andere Realitit,
eine kiinstlerische, eine filmische. :

Er bildet eine eigene Welt. Eine gestaltete neue Wirklichkeit kann man sie nennen.
Riickblickend auf die Welt, wird er ihr Ab-Bild; vorausblickend auf die Welt, ihr Vor-
Bild. «Das Ende einer kiinstlerisch dargestellten Handlung enthilt das Wesen des
betreffenden Kunstwerks; das Kunstwerk selber symbolisiert aber die endzeitliche
Neuschdpfung der Welt. Folgerichtig: Der Schluss einer kiinstlerisch dargestellten
Handlung symbolisiert die endzeitliche Neuschépfung der Welts.»

Zum richtigen Erfassen dieser phantastischen Wirklichkeit wird von uns ein diskur-
sives, dialektisches Denken, das mit dem Film einen Dialog fiihrt, und ebenso ein
ganzheitliches «intuitives Schauen»¢, ein «begriffloses Denken»? gefordert.

Spiegel und Spiegelbild

Gunter Groll schrieb einmal: «Der Film ist der klare oder getriibte, verzerrte oder
entschleierte Spiegel der Zeit: der Zeit des Uberganges, in der wir leben®», Jeder
einzelne Film also spiegelt, wahr oder unwahr, unsere Zeit oder zumindest einen
Aspekt derselben. Daraus folgt, dass ein guter Film-Betrachter auch ein guter Be-
trachter unserer Zeit sein sollte. Um indes beurteilen zu kénnen, ob essichbeieinem
bestimmten Filmwerk um einen klaren oder getriibten, verzerrten oder entschleier-
ten Spiegel handelt, setzt Grolls Formulierung gleichzeitig voraus, dass der Film-
Betrachter unsere Zeit bereits kennen muss. Bemiiht er sich um das eine wie das
andere — mehr als ein Bemiihen ist es ja wohl kaum —, so gilt es weiter, die Zeit,
wie sie ihm der Film vorstellt, mit der Zeit, wie er sie selbst erlebt, zu vergleichen.

66



Er wird die Sekunddrwahrnehmung des Films an der Primdrwahrnehmung des
eigenen Lebens messen.

Paul Heimann sagt Ahnliches mit anderen Worten: Er postuliert, dass «das Ganze
der Filmproduktion von heute (...als eine) Selbstinterpretation der Gesellschaft,
in der wir leben, (aufzufassen sei)®». Damit ist ausgesprochen, dass erst die Ge-
samtheit der Filme den Anspruch erheben kann, echte Darstellung, Selbstinterpre-
tation unserer Gesellschaft und Zeit zu sein. Es heisst also auch, unsere Gesell-
schaft interpretieren, wenn man deren Filme zu interpretieren versucht.

Nicht zu tibersehen ist bei Groll wie bei Heimann der schlichte Nachsatz «Zeit bzw.
Gesellschaft, in der wir leben». Filmkunst spiegelt wie jede andere Kunst unsere
gegenwirtige Gesellschaft und Zeit, nicht die Vergangenheit, und nur soweit, wie
Zukunft bereits in der Gegenwart vorgebildet ist, die Zukunft. Eine Chance und
faszinierende Méglichkeit, sich intensiv der heutigen Zeit und Gesellschaft zuzu-
wenden, zumal es die offiziellen und etablierten Institutionen wie Hochschulen und
Universitidten nicht im geforderten Masse tun.

Zeit und Gesellschaft dirfen nicht als etwas Ausserliches verstanden werden; es
geht darum, den Wesenskern der beiden zu erkennen. «Die Pddagogik muss darauf
bestehen, dass sich die Bilder von der Welt, die sie dem Zdgling bieten muss, nicht
zu einem undurchdringlichen (...)Zelluloid-Horizont zusammenschliessen, der mit
dem Anspruch dasteht, die wahre und letzte Welt zu sein. Die Frage nach dem Da-
hinter, dem Woher und Warum kann nicht unterdriickt werden»1®,

Innen und Aussen

«Der Film kennt kein ,rein Ausserliches’ und keine ,leere’ Dekorativitit. Eben weil im
Film alles Innere an einem Ausseren zu erkennen ist, darum ist auch an allem Aus-
seren ein Inneres zu erkennen''.» Diesen Satz des ungarischen Filmtheoretikers Béla
Balasz kann man kaum ernst genug nehmen. Wie es ein dusserliches Bild der Welt
gibt, so auch ein dusserliches Bild des Films. Das sind die leeren Fakten ohne Sinn-
deutung, die Schale ohne den Inhalt. Doch es ist uns die Aufgabe zugewiesen, im
Aussen des Films sein Innen zu erkennen, das Innen stets an seinem Aussen abzu-
lesen. Es heisst, bestidndig dialogisch vom einen zum andern zu fragen. Bildlich ge-
sprochen: Im Kino sehen wir eine Wasseroberflache, das Aussen des Wassers. Doch
sind im Film wie in jedem anderen Kunstwerk Inhalt und Form eins, unzertrennbar
wie die Oberflache des Sees von seinem Inhalt. Und dieser wahrnehmbare, sicht-
bare und hérbare Film ist ein Bild, ein Ab-Bild unserer Zeit und Gesellschaft.

I

Der Film bedeutet, wie bereits gesagt, Vor-Bild, Bildner unserer Zeit und Gesell-
schaft. Worin diese Bildner-Funktion besteht, soll im folgenden iberblicksweise
dargelegt werden. Gerhard Maletzke fiihrt in seiner «Psychologie der Massenkom-
munikation»'? die Arten der Wirkungen an: 1. Wirkungen im Bereich des Verhaltens,
2. im Bereich des Wissens, 3. der Meinungen und Attitiiden, 4. Wirkungen im emo-
tionalen Bereich, 5. Wirkungen im psychologischen Tiefenbereich. Und die am Wir-
kungsprozess beteiligten Faktoren und Momente heissen: 1. der Kommunikator, 2.
die Aussage, 3. die Medien, 4. der Rezipient im Wirkungsprozess. Nach dieser Auf-
zéhlung kann es wohl nicht unsere Aufgabe sein, an dieser Stelle iiber die ausge-
dehnten Forschungen und deren Ergebnisse zu referieren, noch eine eigene Unter-
suchung anzustellen.

Fur unsere Zwecke sei lediglich festgehalten, dass 1. der Film auf die Menschen
wirkt, und dass 2. diese Wirkung komplizierter ist, als man sie sich fiir gewohnlich
denkt. Die obige Aufstellung der verschiedenen Komponenten, die nebeneinander
und miteinander wirken, diirfte dies belegen. Wie der Film als Bildner wirken sollte,
wie wir uns ihm gegeniiber zu verhalten haben — also das piddagogische Anliegen —,
soll hier kurz liberlegt werden. Wir mochten als These vorschlagen: Die Bildner-
Funktion des Films soll einer Bild-Funktion entsprechen. Vor-Bild und Ab-Bild sol-
len sich in @hnlicher Weise vollziehen. Warum? Das Abbilden vollzieht sich natiir-

67



lich, der Natur gemiss. Also hat sich auch die Erziehung, das Bilden, natiirlich, der
Natur gemiss zu verhalten. Aus der Sache folgt, dass sich der Prozess jetzt in um-

gekehrter Reihenfolge abspielt.

Innen und Aussen

Am Anfang steht somit wiederum Béla Balasz' Formulierung: «Der Film kennt kein
,rein Ausserliches’ und keine ,leere’ Dekorativitit. Eben weil im Film alles Innere
an einem Ausseren zu erkennen ist, darum ist auch an allem Ausseren ein Inneres zu
erkennen'.» Jetzt bedeutet das fiir uns: Wir miissen, wenn wir einen Film in uns auf-
nehmen, zu dessen «innerer Form» die entsprechende «dussere Form» suchen. Oder
anders ausgedriickt: Wir miissen zu den gefundenen «Strukturen» den dazugehd-
renden «Stoff»'3 finden. Wie in der Phase des Ab-Bildens «Sein in Bewusstsein
uberfiihrt wird»14, soll jetzt Bewusstsein in Sein verwandelt werden.

Spiegel und Spiegelbild

Das durch den Film gewonnene Bild einer Zeit oder Gesellschaft verhilt sich nicht
statisch, sondern dynamisch. Der Film nun aber ist geradezu prédestiniert, die Dy-
namik der Welt auszudriicken. Dazu Heimann: «Begiinstigt wird dieser ,Wirklich-
keits’-Eindruck durch den Bewegungs- und Prozesscharakter der Bilder. Sie sind
gegeniiber statischen Darstellungen (Plastik) um eine Dimension reicher. Sie
haben Zeitstruktur. Der vergegenwirtigende Jetzt-Moment, in dem sie sich auf
(...der) Leinwand ereignen, ist gleichzeitig hinabsinkende Vergangenheit und auf-
steigende Zukunft, eine Art simultan-integraler Zeitdarstellung, die dem tatsich-
lichen Prozesscharakter von Welt entspricht. Jean Gebser hat diesen aktuell gewor-
denen Erlebnismodus als neue Bewusstseinsstruktur eines aperspektivischen Zeit-
alters, die Zeit-Kategorie als die weltschaffende Dimension der ,Wirklichkeit’ be-
schrieben, Der filmische Bildtypus scheint mir die erste optisch adidquate Darstel-
lung dieser ,\Weltqualitit’ zu sein. Die Musik ist es im akustischen Bereich?s.»

Doch dieses Bild der Zeit und Gesellschaft, das auf uns vor-bildlich wirkt, ist nichts
Fertiges. Es gibt iberhaupt kaum fertige Lésungen und Wahrheiten. Sie entstehen
meist erst aus dem Dialog zwischen dem im eigenen Leben und dem im Ab-Bild als
Wabhrheit Erkanntem.

Diese Ubernahme und Annahme des Vor-Bildes soll auf eine menschenwiirdige
Weise geschehen, also nicht unbewusst oder halbbewusst, sondern bei vollem Be-
wusstsein. Wie dies konkret aussehen kann, mag eine Stelle darlegen, die vom For-
schertrieb Goethes spricht, der ihn auf den Weg gefiihrt habe, «wo die Beobachtung
und das Denken gleichsam in einen Akt zusammengeschmolzen werden, auf den
Weg, von welchem das abstrakte Denken geradezu abfiihrt»'¢. Der Autor spricht im
folgenden von Goethes Denken als einem «gegensténdlichen Denken». Der Dichter
selbst hat in einem Aufsatz dazu geschrieben, dass «mein Anschauen selbst ein Den-
ken, mein Denken eine Anschauung sei». Ein solches gegenstidndliches Denken zu
fordern, wiare Aufgabe der allgemeinen Erziehung. Aus diesem erst, und nicht aus
einem einseitig abstrakten, kann sich allmihlich auch das dringend nétige prospek-
tive Denken, das in die Zukunft fiihrt, entwickeln.

Phantasie und Wirklichkeit

Was wir beim Film-Sehen in uns aufnehmen, ist irreal, eine Phantasie. Da es sich
also nicht um eine reale Wirklichkeit handelt, wird der Film recht eigentlich zu einem
Feld fiir Vorlibungen in zwischenmenschlicher Kommunikation. Einen Trocken-
schwimmkurs fiir existenzielles Mit-Sein kénnte man das Verarbeiten eines Filmes
nennen. Wenn uns hier etwas misslingt, wenn wir uns falsch verhalten, geschieht
keinem Menschen etwas Boses. Hier kann man also gefahrlos liben, sich dem an-
dern gegeniiber richtig zu verhalten, so dass es im Ernstfall, im Leben ndmlich, nicht
misslingt. Denn dort sind diese zwischenmenschlichen Beziehungen doch das Wich-
tigste. Das Gebot der Nachstenliebe verlangt und beschreibt sie vom Religiésen her.
Die moderne Philosophie spricht von der existenz-bildenden Funktion des Mit-Seins.
Von daher betrachtet, erhilt der Film eine unerwartet tiefe Bedeutung, eine drén-

gende Wichtigkeit.
68



Die Phantasie wird Wirklichkeit. In intensiver Beschiftigung wird der Film in uns
drin neu geschaffen. Bildlich gesehen, wird er in der Analyse in seine Teile zerlegt,
um dann in der Synthese erneut in seine Ganzheit zusammengesetzt zu werden.
Wenn die Handlung eines kiinstlerischen «Films an sich» einen endzeitlichen Cha-
rakter besitzt, wie Boros schreibt, dann wohl auch der «Film in uns». «Das grosse
Finale der Geschichte, das ,Happy End’, gehort nicht mehr zur Geschichte, es ist
sozusagen das ,aussergeschichtliche Ende’. Die Bibel spricht aber auch von einem
anderen Ende, das nicht herrlich ist, sondern vielmehr schreckenerregend und be-
drohend. Es ist das ,innergeschichtliche Ende’.» Beide Eigenschaften sind dem
Film eigen. Beide Eigenschaften gehéren in unser Leben. In einer solchen Vertie-
fung ist nun zu erwarten, dass echte menschliche Integration méglich wird. Es kann
das Neue jetzt wirklich als gleichartig oder artverwandt «assimiliert» werden. So ist
der Film denn auch wirklich ein Vor-Bild, dem wir folgen, ein Bildner, dem wir ent-

sprechen.

I

Schluss: Was heisst jetzt Filmerziehung?

Fassen wir zusammen: Der Prozess des Bildens durch den Film gleicht dem Prozess
des Abbildens im Film. Zum Erfassen des einen wie des andern Vorganges ist neben
exaktem Denken intuitives Schauen nétig. Bei beiden muss vom Innen zum Aussen
und vom Aussen zum Innen vorgegangen werden. All diese Forderungen sind nicht
leicht zu erfiillen: Es sind Aufgaben, die Zeit, Energie und Engagement verlangen.
Trotz dieser grossen Anforderungen, oder gerade deswegen, darf man nicht dem
weit verbreiteten »didaktischen Materialismus'’» verfallen und meinen, es gehe
darum, méglichst vieles zu tun und méglichst viel Handgreifliches herauszubekom-
men. Wichtig ist wohl allein die Tatsache, dass man sich intensiv mit dem Film be-
schiftigt. Vielleicht kénnte man die Filmerziehung auch einmal in dieser Richtung
neu interpretieren als die vorbehaltlose Beschiftigung mit dem Film als Film. Es ist
zu vermuten, dass die oft hochgespielten negativen Wirkungen des Films als Mas-
senmedien neutralisiert werden, wenn man sich nur intensiv mit ihm beschaftigt.
Dann ist der Film ndmlich nicht mehr Massenmedium, sondern Objekt, Partner, dem
ich personlich begegne.
Im einzelnen diirfte diese Arbeit grundsétzlich in einem dreifachen Dialog bestehen:
1. Dialog Ich — Film, der mir das richtige Film-Sehen gewihrleistet; 2. Dialog Ich —
Du, der mir das richtige Verarbeiten des Film-Erlebnisses garantiert; 3. Dialog Film
— Welt, der mir das Auffinden der Wahrheit erméglicht. Nach diesen drei Dialogen,
die jeden Filmbesuch erzieherisch vertiefen sollen, diirfte der Film dermassen ver-
kraftet, gereinigt, geldutert, neutralisiert sein, dass wir ihn unbeschadet in uns auf-
nehmen. Und so wird denn wirklich aus der Auf-Gabe Fiim die Gabe Film.

Hanspeter Stalder

Josef Othmar Zsller, Hgr., Geheime Fiihrer, Augsburg 1965

Vance Packard, Die geheimen Verfithrer, Diisseldorf 1957

Ulrich Beer, Geheime Miterzieher der Jugend, Diisseldorf 1960

Romano Guardini, Uberlegungen zum Problem des Films, Hochland, Juni 1953, Seite 401

Ladislaus Boros, Happy End?, «Der Filmberater», Nummer 12, 1959, Seite 115

Walter Troger, Heiss, Caselmann, Schorb, Heimann, in: Bild und Begriff, Miinchen 1963, Seite 69

Herman Nohl, zitiert von Paul Heimann, in: Bild und Begriff, Seite 41

Gunter Groll, Demnéchst in diesem Theater, Miinchen 1957, Seite 59

Paul Heimann, in: Bild und Begriff, Seite 73

1o Alfons Otto Schorb, in: Bild und Begriff, Seite 136

" Béla Balasz, zitiert nach Josef Feusi, Kleine Filmkunde, Ziirich 1964, Seite 46

12 Gerhard Maletzke, Psychologie der Massenkommunikation, Hamburg 1963, Seite 187—228

13 René Wellek, Austin Warren, Theorie der Literatur, Niederhausen 1963, zitiert nach Ullstein Buch
Nr. 420/21, Seite 120/1

4 Paul Heimann, in: Bild und Begriff, Seite 82

5 Paul Heimann, in: Bild und Begriff, Seite 78 i

16 J. Chr. A. Heinroth, zitiert von Christian Caselmann, Bild und Begriff, Seite 43

17 Christian Caselmann, in: Bild und Begriff, Seite 53

L N ST R S R R

69



	Der künstlerische Film : Bild und Bildner unserer Zeit

