
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)

Heft: 12

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filme

Le voleur (Der Dieb von Paris) III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: C. C. Montoro, Artistes Associés; Verleih: Unartisco; Regie: Louis Malle,
1966; Buch: L. Malle, J. C. Carrière, nach dem Roman von G. Darien; Kamera:
H. Decae; Darsteller: J.-P. Belmondo, G. Bujold, M. Dubois, F. Fabian, Ch. Denner,
P. Etaix und andere.

So verschiedenartig sich die Porträts nach aussen hin präsentieren, die Louis Malle
bisher geschaffen hat, sie liegen doch auf einer gemeinsamen Linie. Dieser Linie
bleibt er mit «Le voleur», dem Lebensbericht eines Gentleman-Diebes aus dem
19. Jahrhundert, treu. Während eines nächtlichen Raubzugs durch eine Villa lässt er
Georges Randal Rückschau halten auf seine Einbrecher-Karriere. Eingefügt in den
Rahmen seines routiniert und rücksichtslos ausgeführten Zerstörungswerks entrollt
sich das Bild eines Mannes, der die Gesellschaft verabscheut und skrupellos schädigt,

in seiner Isolierung aber allein seinem Triebe lebt: Das Bild eines toten
Menschen in einer toten Welt.
Auf den ersten Blick will der Film nicht ganz so pessimistisch erscheinen. Geradezu
geniesserisch ergeht sich Henri Decaes Kamera in der reichen Kulisse des «Fin de
siècle». Doch die gedämpften, in vielfältige Zwischentöne abgestuften Farben und
die Fülle der Ausstattung sind Attribute des Niedergangs, Hülle eines absterbenden
Bürgertums. Die Schönheit des Bildes ist also nicht ohne Rechtfertigung, nur haben
Decae und der als Berater beigezogene Maler Ghislain Uhry etwas zu perfekte
Arbeit geleistet. Die glatte Oberfläche des Films setzt, zusammen mit einer zu wenig
konsequenten Dramaturgie, dem Bemühen Malles um Konzentration auf innerliches
Geschehen einigen Widerstand entgegen.
Ob Randal in dem als Vorlage dienenden Roman von Georges Darien Anarchist oder
Sozialist ist, darüber sind sich die französischen Kritiker uneinig. Im Film jedenfalls
ist er weder das eine noch das andere. Seinen ersten Diebstahl verübt er aus Rache
an seinem Onkel, der ihn um das elterliche Vermögen und um die Hand seiner Cousine

betrogen hat. Dann entdeckt er seine Passion und lässt sich fortan von ihr
treiben. Er ist ein Verbrecher ohne Skrupel, aber auch ohne ideelle Beweggründe. Wie
seine Opfer lassen ihn auch die Anarchisten und Revolutionäre unter Seinesgleichen
kalt. Die Gesellschaft aus den Fugen heben zu wollen, wäre für ihn widersinnig, da
sie allein ihm Gelegenheit gibt, seinen Trieb zu befriedigen. Letztlich erscheinen
aber im Film die beiden Seiten — die der Bürger und die der Kriminellen — überhaupt
als vertauschbar. Hüben und drüben herrscht die gleiche Mentalität, die gleiche
Kälte des Herzens. Alle Rechtfertigung erscheint als Heuchelei, darum bekennt sich
Randal zu seinem schmutzigen Geschäft. Damit schützt er sich immerhin gegen den
Ekel vor sich selbst; doch mehr ist nicht gewonnen. Seiner Geliebten gesteht er, wie
einsam er sei: Einsam in der ziellosen Routine seiner Passion.
Zwei Momente sind wesentlich für die Gestalt Randais, der sich Malle übrigens sehr
verwandt fühlen will: Die Verwurzelung in totem gesellschaftlichem Boden und das
Fehlen einer Hoffnung, die Kraft zu erneuerndem Streben verleihen könnte. Malles
Film müsste daher eigentlich Trostlosigkeit ausstrahlen; doch dazu kommt es nur
vereinzelt, etwa in der letzten Szene. Dazwischen verhindern ästhetische Raffinesse
und pointierte Sarkasmen das Zustandekommen jener kühlen Stille um die Figur
Randais, die Malle mit der schmucklosen Tonkulisse und dem verlangsamten Rhythmus

sucht. Wohl bricht der Kommentar die Spannung des Abenteuers immer wieder;
doch zu oft sind es bloss die Worte, mit denen auf die innere, persönliche Erfahrung
des einsamen Diebes verwiesen wird. So erklärt es sich, warum manche Zuschauer
in dem Film bloss das nicht sonderlich spannende Abenteuer finden und nicht zur
Auseinandersetzung mit der pessimistischen Lebenshaltung kommen, der Malle hier
neuerdings Ausdruck zu geben sucht. ejW

204



Les demoiselles de Rochefort II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche
Produktion: Parc Film, Madeleine Films, Comacico; Verleih: Idéal; Buch und Regie:
Jacques Demy, 1966; Kamera: G. Cloquet; Musik: M. Legrand; Darsteller: C. De-
neuve, F. Dorléac, D. Darrieux, G. Chakiris, G. Kelly, M. Piccoli und andere.

Zwischen Traumfabrik und versnobter Skepsis sucht der Franzose Jacques Demy
seinen eigenen Weg; einen Weg, vielmehr einen Stil, der die Illusionen und Wunschbilder

auf der Leinwand wieder möglich macht, wie sie einem einfachen
Glücksbedürfnis entgegenkommen. Er verwandelt die Welt in lauter Wohlklänge, gibt sich
ohne Scheu naiv, gefühlvoll und einschmeichelnd, und das so sehr, dass zwischen
ihm und dem Zuschauer ein Einverständnis zustandekommt über den Charakter des
Spiels.
Ein kleiner Liebesreigen, locker verbunden durch den Schauplatz und die Personen,
gibt Demy die Anlässe für Farbspielereien, musikalische Figuren und tänzerische
Rhythmen, die unter seiner Hand zu Stimmungen verschmelzen. Die vom Titel her
bereits gegebene Erinnerung an «Les Parapluies de Cherbourg» mag vorerst eine
gewisse Skepsis wecken. Doch hat Demys Stil seitdem eine Wandlung durchgemacht,

die ihn eher in die Nähe des angelsächsischen Musicals geführt hat.
Kennzeichnend dafür ist die deutlichere Heraushebung der Gesangs- und Tanznummern.
Dabei hält Demy aber an einer gewissen Rhythmisierung der Dialoge fest, wie er
anderseits — unterstützt von seinem Komponisten Michel Legrand — den gesungenen

Partien oft die Nähe zum Rezitativ wahrt, so dass die Übergänge fliessend bleiben.

Ohne seine eigene Konzeption aufzugeben, erreicht er mit dieser Befreiung
vom reinen Sprechgesang gegenüber den «Parapluies» eine Lockerung; sie schafft
Raum für rhythmische Kontraste und für freies Ausschwingen, was den Film vor der
gespreizten Wirkung bewahrt, die in jenem ersten Versuch vom retardierten Spiel
ausging.
Ob Demy nicht trotz dieser Entwicklung noch Künstlichkeit vorzuwerfen sei, dürfte
allerdings strittig bleiben. Dass bei uns (jedenfalls in Zürich) eine englische Fassung
gezeigt wird, muss sich bei einem so typisch französischen Talent wie Demy störend
auswirken. Darüber hinaus wird aber durch die dünne, pastellfarbene Oberfläche
hindurch bisweilen spürbar, wie gering die Substanz ist, über der Demy seinen
Illusionszauber entfaltet. Dieser selbst wird manchen als Kunstgewerbe an der Grenze
zum Kitsch erscheinen; denn Fleisch und Blut gewinnt die Welt darin tatsächlich
wenig, trotz den paar Ansätzen zur Intrige bleibt sie spannungsarm. Aber Demys Film
ist auch nur zu verstehen, zu geniessen, wie er offenbar entstanden ist: Aus Freude
am Spiel mit Farbe und Musik und aus heimlicher Sympathie für jene einfachen
Gefühle, die angeblich im Alltag keinen Platz haben sollen. ejW

Kuckucksjahre III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Kuratorium Junger Deutscher Film, Literarisches Colloquium Berlin,
Condor, Telepool; Verleih: Columbus; Regie: George Moorse, 1967; Buch: G. Moorse
und K. Lea; Kamera: G. Vandenberg; Musik: D. Llywelyn; Darsteller: R. Zacher,
A. Strüwer, E. Oehme, E. Kohlund, B. Moorse und andere.

George Moorse ist Amerikaner. Er wurde 1936 in New York geboren, studierte
Philosophie und Altphilologie am Hofstra College und an der New York University, malte
und begann als 17jähriger für Zeitungen zu schreiben. 1957 ging er nach Griechenland.

Für englische und amerikanische Zeitschriften schrieb er weiterhin Kritiken
und Kurzgeschichten. Er war in Spanien, Frankreich, Holland, Italien und Jugoslawien.

1956 erschien in Amerika seine Storysammlung «A duck may be somebody's
mother». Seit 1959 lebt er in München. Seine Drehbücher: «Dienstagabend» (Regie
Bas van der Lecq, 1963), «To grab a ring» (Regie Nicolai van der Heyde, 1966),
«Ciaire» (Regie Peter Lilienthal, 1966); seine Kurzfilme: «ln-side-out» (Spielfilm,

205



Deutschland, 1964), «London pop» (Dokumentarfilm, Deutschland, 1966); seine
Langspielfilme: «Zero in the universe» (Fernsehfilm, Niederlande, 1965), «Der Findling»
(Fernsehfilm, Deutschland, 1967) und «Kuckucksjahre»; in Arbeit: «Ein Halbes und
ein Ganzes». — Wesentliche Mitarbeiter bei seinem letzten Film waren sein
ständiger Kameramann Gerard Vandenberg und der Musiker David Llywelyn, ein
Stockhausen- und Boulez-Schüler.
Was bedeutet der Titel «Kuckucksjahre?» — «Die Vorstellung vom Kuckuck weckt
viele Assoziationen. Die Jungen, die in fremden Nestern aufwachsen. Die Vögel,
die frei sind und herumfliegen und ihre Eier in Nester legen, die andere gebaut
haben, die kein Heim haben. Sie sind Ausbeuter. Sie beuten die aus, die die Nester
gebaut haben ,Kuckucksjahre', das Wort haben wir erfunden. Es meint diese
Jahre, die Jahre dieser Leute, die ich zeige, der Pop-Generation» (George Moorse
in einem Interview mit Frieda Gräfe und Enno Patalas, in «Filmkritik» 9/67).
Die Geschichte des Films erzählen kann man nicht; er enthält nur Fragmente einer
Geschichte. «,Kuckucksjahre' ist ein Film in der ersten Person Einzahl, eine fiktive
Autobiographie», meint der Filmautor. Im Mittelpunkt steht Hans Gregor, ein junger
Mann, der sucht, ohne zu wissen, was er sucht, der eine Reihe Mädchen kennenlernt,

dabei aber keineswegs glücklich wird. Sein Idol ist Ardy Strüwer, ein junger,
erfinderischer und vor allem erfolgreicher Popartist (im privaten Leben wie im Film).
Um diese beiden gruppieren sich Petra, ein hübsches, jedoch unzufriedenes
Mädchen; Sibylle, eine junge Dame, die sowohl Ardy und Hans als auch manchen andern
jungen Mann liebt; Diana, ein Dienstmädchen, das Hans gern hat; Anke, eine
Journalistin, die alle kennt. Die ältere Generation vertreten der Philosoph und Schriftsteller

Ernst Franken, der die Menschen nicht mag; dessen Gefährtin Astrid von
Falkenberg, ein schönes, einsames und verrücktes Mädchen; Antonin, eine in jedem
Sinn gesetzte Persönlichkeit; die Mutter von Hans, eine Ärztin. «Kuckucksjahre» ist
der Film von jungen Leuten über eine junge Generation der späten Sechzigerjahre:
die Beschreibung eines neuen Lebensgefühls in einer neuen Welt, das symptomatisch

sein mag für eine Minderheit der heutigen Grosstadtjugend.
«Kuckucksjahre« ist ein Popfilm. Henry Geldzahler, Assistent Curator am
Metropolitan Museum, sagte in einem Symposion über Popart: «Sie ist ein Ausdruck
zeitgenössischer Sensibilität für die zeitgenössische Umwelt.» «Die expressionistischen
Maler malten mit ihrem Blut, die Popmaler mit Geld», bekennt George Moorse und
fährt fort: «Natürlich ist es kapitalistisch. Es ist die letzte Stufe des Kapitalismus
vor der vollkommenen individualistischen kollektiven Anarchie.» Totale Verurteilung
und gleichtzeitig selbstverständliche Bejahung einer Gesellschaft, in der man sich
recht häuslich eingerichtet hat, ohne darin aber wirklich beheimatet zu sein,
kennzeichnen die Popart und diesen Film.
«Kuckucksjahre» ist eine (teils phantastische, teils bluffende) Collage, Montage.
Nicht nur von der Form, sondern auch vom Gehalt her ist er als solche zu verstehen:
Banales und Ernstes, Trivales und Bedeutendes stehen nebeneinander. Vernunft,
Logik und Kausalität werden als verbindende, verständnisschaffende Elemente
ausgeschaltet. Wie in der Popart der Dadaismus auflebt, so in diesem Film die Anti-
kunst des Dada.
«Kuckucksjahre» ist ein Zerrspiegel. Auf der Ebene des Formalen manifestiert sich
das in der Pillen-Orgie und in der Tango-Szene auf dem Feld, wo beide Male mit
übergrosser Brennweite gefilmt wurde. Diese Verzerrung, diese Schiefheit, diese
Verfremdung der äusseren Wirklichkeit trifft auch auf die Aussage zu: «Meine Helden

umgeben sich mit Scheinleben. Sie wissen nicht, was sie eigentlich tun sollen.»
Zusammenfassend kann man sagen, dass der Film offensichtlich keine Aussage
formulieren will. Er will einen Geist, eine Befindlichkeit wiedergeben, Dokument
sein. Das haben andere Regisseure vor Moorse auch schon versucht. Es dürfte drei
Möglichkeiten geben, dieses zu tun: 1. wie Marcel Carné in «Les tricheurs» und
Vittorio de Sica in «Mondo nuovo»: beides alternde Männer, die der Jugend mit
geringem Verständnis zusehen, sie von aussen betrachten; 2. wie Jean-Luc Godard
in «A bout de souffle», innerlich erlebend und gleichzeitig das Erlebnis reflektierend;

206



oder 3. wie George Moorse, der selbst in dieser Welt lebt, sie von innen her der-
massen erfährt, dass er sie nicht mehr zu reflektieren vermag.
Vor der Schlussfolgerung (welche aus diesen Feststellungen resultiert) soll auf zwei
Einwände eingegangen werden. Der Film wird seines Inhaltes wegen verurteilt, weil
er zeigt, was man lieber nicht sehen möchte, was respektlos, schamlos, oberflächlich,

rücksichtslos, verantwortungslos, verlogen, lieblos ist. Es ist zu fragen, ob eine
solche Beurteilung nicht einer Bekämpfung der Symptome statt der Ursachen, des
«Fiebers» statt der «Krankheit» gleichkomme. Die Form des Filmes nennt man
unklar, verworren, ungestaltet. Dieser Einwand kann zum Teil sicherlich bestehen bleiben.

Es soll lediglich darauf hingewiesen werden, dass die Darstellung dieser
Verwirrung und Orientierungslosigkeit auch als sein Verdienst betrachtet werden kann,
da er — ähnlich wie Godards «Pierrot le fou» oder Kluges «Abschied von gestern»
— in seiner Form selbst die zu zeigende Befindlichkeit darstellt, in der Form
sozusagen die Aussage macht. Hans Magnus Enzensberger sprach angesichts der
Wochenschau von einer «Welt als Scherbenhaufen». Von einer Welt als schön
dekoriertem Scherbenhaufen handeln die «Kuckucksjahre». «Eine Mischung zwischen
Pepsi-Cola und Novalis» nannte eine Beteiligte den Streifen. So weit ist die
«Umkehrung aller Werte» gediehen!
«Alle Situationen in dem Film sind ziemlich entsetzlich», sagt Moorse. Und dieses
Entsetzen uns beizubringen, ist er ausgezogen, damit jedoch nicht angekommen; er
hat sich selbst in seiner eigenen, verrückten Welt, über die er uns hätte berichten
sollen, verlaufen Als Unterhaltung ist der Film «Kuckucksjahre» fragwürdig, als
Kunstwerk misslungen, als Dokument jedoch bedenkenswert. hst

Révolution d'Octobre (Oktober-Revolution) III. Für Erwachsene

Produktion: Télé-Hachette; Verleih: Star; Regie: Frédéric Rossif, 1967; Kommentar:
Madeleine Chapsal; Musik: J. Wiener.

Zum 50. Jahrestag war es sicher angebracht, einen Film über die russische Revolution

des Jahres 1917 herzustellen, jenes historischen Ereignisses, das nicht nur eine
gigantische, von Millionen Toten markierte Umwälzung im ehemaligen Zarenreich
brachte, sondern von tiefgreifender Nachwirkung auf die heutige Weltsituation
wurde. Kein Geringerer als der Franzose Frédéric Rossif ist der Gestalter des Films,
jener Mann, der in «Mourir à Madrid» (FB 2/64) die Tragödie des spanischen Bürgerkrieges

nicht nur zu einem Bekenntnis seiner marxistischen Gesinnung, sondern in
kunstvoller Weise zu einem erschütternden Poem des Bildes und des Wortes gestaltet

hat. Rossif zeigt sehr klar die Wurzeln auf, die in der Zeit eines bitteren, verlustreichen

Krieges zum Aufbruch der Massen der Arbeiter, Bauern und Soldaten gegen
die zaristische Feudalherrschaft führen mussten. Er illustriert anschaulich den
Zweikampf Lenin—Kerenski, aus dem der Vater der Oktober-Revolution schliesslich als
Sieger hervorging, und er führt uns auch das Drama des Bürgerkrieges zwischen der
Roten und Weissen Armee vor Augen, welches das Land in ein Blutbad und eine
Hungersnot stürzte und die schliesslich die schrecklichsten Auswüchse des
Kannibalismus zeitigte. Der Streifen schliesst mit dem Tod Lenins am 2. Januar 1924, ohne
viele Worte über seinen Nachfolger Stalin zu verlieren.
Im Zeichen Lenins steht auch dieser Film, der immer wieder Kernsätze des Politikers

zitiert und letztlich zur Apotheose für ihn wird, ohne dass ihm die Gloriole des
Triumphators aufgesetzt wird. Aber es wird auch nichts Kritisches zur Fragwürdigkeit

des Menschen und Politikers Lenin ausgesagt. Es wird zwar von den Greueltaten

der Weissen Armee berichtet, jene der Roten Armee aber werden verschwiegen.
In dieser Darstellungsweise lässt Rossif seinen politischen Standpunkt erkennen,

ist im übrigen aber klug genug, um eine penetrante kommunistische Tendenz
zu vermeiden. Das verwendete Bildmaterial ist hochinteressant und war zum grossen
Teil auf der Kinoleinwand noch nicht zu sehen. Einen berechtigten Platz nehmen
in diesem Dokumentarwerk auch die Montagen von Dsiga Wertow ein, der zum grossen

Filmavantgardisten und -Propagandisten seiner Zeit wurde und bei Lenin («Der

207



Film ist die wichtigste aller Künste») alle Unterstützung fand. Weniger geglückt als
in «Sterben für Madrid» ist Rossif diesmal die Einblendung bildlicher Romantizismen.
Auch die Zusammenstellung des aufgebotenen Bildmaterials erscheint nicht so zwingend

und suggestiv wie in dem obengenannten Film oder etwa in dem thematisch
ähnlich orientierten Beitrag «Vom Zaren zu Stalin» (FB 3/63). Das liegt aber wohl
auch an der Fülle jener Ereignisse von zwanzig Jahren, die voller Zündstoff waren
und hier im Zeitraffertempo bewältigt werden mussten. Dazu kommt, dass aus dieser
Frühzeit des Films keineswegs von allen wichtigen Ereignissen filmisches
Dokumentationsmaterial vorhanden ist. Was trotz aller Schönheitsfehler bleibt, ist ein äusserst
instruktiver historischer Anschauungsunterricht über eine Epoche, welche die Welt
wahrlich erschütterte. FS

Wilder Reiter GmbH IV. Mit Reserven

Produktion: Horst Manfred Adloff; Verleih: Stamm; Regie und Buch: Franz-Josef
Spieker, 1966; Kamera: W. Fischer; Musik: E. Ferstl; Darsteller: H. Fux, B.
Herzsprung; Ch. Cachin, R. Basedow und andere.

Er tobt mit wildem Uaah-Gebrüll hoch zu Ross nicht nur durch den Wald, sondern
auch über die verkehrsreichen Grosstadtkreuzungen. Er geht unrasiert und
ungewaschen, trägt eine Zottelpelzweste und benimmt sich andauernd so auffällig wie
möglich: Kim, ein Amerikaner, der zwar nicht singen, sondern nur Urlaute ausstossen
kann, aber doch als Plattenstar Erfolg haben möchte. Zu diesem Zweck hat er eine
«Wilde Reiter GmbH» gegründet und einen jungen, eben aus der Provinz gekommenen

Journalisten als Publicitymanager engagiert. Mit dessen Hilfe sucht Kim Schlagzeilen

zu machen: Er springt im Nachtlokal in voller Montur zu einem Strip-tease-
Mädchen ins Schaumbad, rettet eine aus dem Kloster geflohene junge Nonne vor
dem Versinken im Moor, in das er sie vorher hetzte, und lässt sich von seinen eigenen

Leuten überfallen, um die Polizei zu übertölpeln. Alles aber erst, nachdem auch
der Photograph zur Stelle ist. Und wirklich geschieht, was unfassbar erscheint: Er
gewinnt nicht nur die Aufmerksamkeit der Boulevardpresse, sondern hat auch
sensationellen Erfolg mit seinen Geheul-Schallplatten. Was sogar einen arglosen Pfarrer

verführt, Kim zur Modernisierung des Kirchengesanges zum Gottesdienst zu
holen. Bis Kim endlich den Bogen überspannt und nicht nur grössenwahnsinnig,
sondern zum Mörder wird, denn er verträgt weder Kritik noch Widerspruch. Das öffnet
nun zwar dem jungen Journalisten die Augen und treibt ihn zur Flucht; Kim aber hat
mit seinen Methoden gesiegt.
Man muss es den jungen deutschen Regisseuren, die im letzten Filmjahr mit Vehemenz

ihre Erstlinge produzieren und präsentieren konnten, zugestehen, dass sie sich
um eine Auseinandersetzung mit ernsthaften Themen und gleichzeitig auch um neue,
unkonventionelle Gestaltungsformen bemühen. Das gelingt einmal besser, einmal
weniger gut und manchmal auch ganz daneben, je nach dem Grad der geistigen und
künstlerischen Reife des Autors. Franz-Josef Spieker, Jahrgang 1933, kann man
bescheinigen, dass sein Film der frechste und aggressivste dieser Gruppe ist. Dass
Spieker aber sein Thema fest in den Griff bekommen hätte, kann man nicht sagen.
Er möchte gern Publicityrummel, Showgeschäft, die Gesinnungslosigkeit der
Sensationspresse, aber auch Gammlerunwesen und die unmoralischen Unterhaltungen
der «Gesellschaft» angreifen. Damit gibt Spieker sein Unbehagen am Nachkriegs-
Deutschland mit seinem Wirtschaftswunder unter amerikanischem Vorzeichen
Ausdruck. In dieser Sicht wird die Lebensgeschichte eines Mädchens, das sich in der
Notzeit von 1945 für amerikanische Nussbutter zu prostituieren begann, zur Parabel.
Doch scheint es, dass Spieker seine Kritik nicht aus notwendiger innerer Distanz
und Überlegenheit vorbringt, sondern ganz munter mittendrin treibt. Jedenfalls wirkt
seine Geschichte recht unausgegoren. Zwar beruft er sich darauf, dass einzelne
Vorfälle authentisch, das heisst von ihm als Produktionsassistent amerikanischer
Filme miterlebt worden seien. Dennoch übertreibt er ständig ins Krasse und Un-

208



glaubwürdige und stumpft so die Spitze seiner Angriffe selbst ab. Sicher darf, ja
muss eine Satire, soll sie blosstellen, auch vergröbern und übertreiben, aber sie darf
dabei einen letzten Wahrheitsgehalt nicht verlieren. Gerade das aber ist hier in
hohem Masse der Fall. So ist Spiekers Film voller geistiger und formaler Brüche.
Er wird schockieren, aber nicht auf die Art notwendiger Beunruhigung, sondern eher
im Sinne von Abstossung. Und ein eventuelles Vergnügen an den «spassigen»
Einfällen des Regisseurs dürfte gering sein. Eigentlich zeigt Spiekers Film eine sehr
weitgehende Verwandtschaft mit seinem Helden Kim — und die Skrupellosikeit,
mit der krasse Mittel selbstzweckhaft und spekulativ eingesetzt werden, verlangt
Vorbehalte. (Das Drehbuch ist als Nr. 19 in der Reihe «Cinemathek», Verlag
Filmkritik, Frankfurt am Main, 1967, Fr. 5.80, erschienen.) FS

Persona III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: AB Svensk; Verleih: Monopol; Regie und Buch: Ingmar Bergman, 1966;
Kamera: S. Nykvist; Musik: L. J. Werle; Darsteller: B. Andersson, L. Ulman, G.
Björnstrand, M. Krook, J. Lindström.

Ingmar Bergmans 27. Film verlangt vom Zuschauer ein höchst ungewöhnliches Mass
an geistiger Anstrengung und Einfühlungsvermögen. «Persona» ist ein schwer
durchschaubares, verschlüsseltes Werk, das Stoff für mehrere Deutungen bieten mag.
Bergman selbst sagt zu seinem Film: «Mein Drehbuch ist nicht von herkömmlicher
Art. Was ich geschrieben habe, scheint mir eher einer Melodiestimme zu gleichen,
die ich im Verlauf der Aufnahmen mit meinen Mitarbeitern instrumentieren wollte.
In vielen Punkten bin ich unsicher, und an wenigstens einer Stelle weiss ich
überhaupt nichts. Ich bemerkte nämlich, dass ich ein sehr grosses Thema gewählt hatte:
Alles, was ich schrieb oder in den endgültigen Film einbringen wollte (schrecklicher
Gedanke!), müsste dem Belieben überlassen sein. Deshalb lade ich die Phantasie
des Zuschauers ein, frei über das Material zu verfügen, das ich zur Verfügung
gestellt habe.» Ist das Koketterie eines gefeierten, immer das gleiche Thema
abwandelnden Künstlers oder ehrliches Bekenntnis eines von peinigenden Visionen
heimgesuchten Menschen, der sich mit aus dunklem Gefühlsgrund geschaffenen Bildern
zu befreien sucht, ohne die Kraft zur rationalen Analyse zu besitzen? Vielleicht trifft
beides zu, doch eine Antwort gibt letzlich nur die Befragung des Werkes selbst.
Dieses übt mit seiner streng stilisierten, zeichenhaften Bildsprache eine suggestive,
beunruhigende und mysteriöse Wirkung aus. Wer die Ursache dieser Wirkung und
die Bedeutung des Werkes ergründen will, begibt sich, dies sei zugegeben, auf
höchst unsicheren und trügerischen Boden. Vielleicht hat Bergman den Charakter
seines Werkes selbst am besten umschrieben: «Da die gefährlichen Wege allein
gangbar sind, benötigt unsere Inspiration harte Strenge und schwindelnden Taumel
zugleich.»
Seit seiner Trilogie («Wie in einem Spiegel», 1962, «Abendmahlsgäste», 1963, «Das
Schweigen», 1963) scheint Bergman eine Schaffenskrise als Künstler durchgemacht
zu haben. 1964 entstand «All diese Frauen», eine etwas schief geratene Komödie.
Im gleichen Jahre übernahm Bergman die Leitung des Dramatischen Theaters in
Stockholm. Von administrativen und organisatorischen Aufgaben überfordert,
erkrankte er 1965 schwer. Mit der Nachricht von seiner Demission als Leiter des Theaters

vernahm man auch, dass er am Drehbuch zu einem Film, «Persona», arbeite. In
welcher geistiger Verfassung dieses Werk entstanden ist, macht seine Rede zur
Verleihung des Erasmus-Preises in Amsterdam 1965 spürbar (erschienen als Einleitung
zur schwedischen Ausgabe des Drehbuches zu «Persona», ins Französische übersetzt

in «Cahiers du cinéma», März 1967). «Wenn ich ganz aufrichtig sein will, so
habe ich das Gefühl, dass die Kunst (und nicht nur die Filmkunst) bedeutungslos ist.

Der Mensch ist frei geworden, furchtbar, schwindelnd frei. Religion und Kunst
werden nur noch aus sentimentalen Gründen am Leben erhalten, so wie eine
Höflichkeitsfloskel aus einer Konvention der Vergangenheit gegenüber Wenn ich
trotz allem auf der Erklärung bestehe, dass ich die Ausübung meiner Kunst fort-

209



setzen will, so gibt es dafür einen einfachen Grund. Dieser Grund heisst Neugierde.
Eine unerträgliche, grenzenlose, nie befriedigte, immer erneuerte Neugierde, die
mich vorwärts treibt und mir keine Ruhe lässt, die völlig den einstigen Hunger nach
Gemeinschaft ersetzt. Ich notiere, beobachte, ich öffne die Augen, alles ist unwirklich,

phantastisch, fürchterlich oder lächerlich. Ich ergreife ein Staubkorn im Flug,
vielleicht ist es ein Film Dies und nur dies ist meine Wahrheit. .»

Bergmans Umgang mit dem Theater wurde zu einer Auseinandersetzung mit dem
Problem des Künstlers und der Kunst überhaupt. Funktion des Schauspielers ist es,
«nicht für sich selbst zu existieren, sondern Träger der Texte anderer zu sein,
Personen zu verkörpern, nur Rolle zu sein, vielförmige und austauschbare Maske. In der
Maske steckt weiter noch die Idee der Verdoppelung. Indem sie verdeckt, verdoppelt

sie, und wenn sie vedoppelt, vervielfältigt sie, das heisst, eine Maske kann
immer an die Stelle einer anderen treten, um dasselbe Gesicht zu verdecken»
(J.-L. Baudry, Person, Personne, Persona, in «Filmkritik», 11/67, S. 608). Laut Bergman

liegt das Problem des Künstlers darin, dass sein Traum, zu sein und nicht nur
auf andere zu wirken, nie in Erfüllung geht: «Jeder Tonfall eine Lüge. Jede Geste
eine Fälschung. Jedes Lächeln eine Grimasse.» Die Verdoppelung, ja Verleugnung
der Persönlichkeit, die sich auf der Bühne ereignet, ist im Film sozusagen
unbekannt, wo das Stückwerk der Einstellungen es dem Schauspieler verbietet, in eine
Art zweiten Zustandes einzudringen, der sich sogar ins tägliche Leben verlängern
kann, wenn sich ein Schauspieler eine grosse Rolle ganz anzueignen sucht. Im Film
fand Bergman das Mittel, um mit dem Mitmenschen in Verbindung zu treten, «mit
Hilfe einer Sprache, die buchstäblich von Seele zu Seele in Sätzen spricht, die sich
auf eine fast wollüstige Weise der Kontrolle des Verstandes entzieht» (Erasmus-
Rede). Mit «Persona» knüpft Bergman an seine Trilogie an. Aus persönlichem
Erleben heraus sucht er wieder an einem Extremfall die Ursache für die Einsamkeit zu
ergründen, die den Bergmanschen Menschen wie ein Panzer umschliesst. Er sucht
nach Möglichkeiten, das Schweigen zwischen den Menschen zu brechen.
Der beste Schlüssel zu «Persona» dürfte im Titel selbst liegen. Persona (lateinisch
personare hindurchtönen) bedeutet Maske, Rolle, Charakter, Person und war
ursprünglich ein technischer Begriff des griechischen Theaters, wo er die typisierenden

Masken des Dramas bezeichnete. C. G. Jung übernahm diesen Begriff in seine
Persönlichkeitspsychologie und definierte Persona als die «Ichhülle, die unbewusste
oder bewusste Maske des Individuums, durch die es sich von der Kollektivpsyche
unterscheidet». Aber das Individuum kann sich nicht durch seine Maske von der
Kollektivpsyche lösen, denn die «Persona ist schliesslich nichts anderes als die
Maske der Kollektivpsyche». Persona ist das Insgesamt der sozial erzwungenen
Anpassungsformen: natürliche Triebimpulse, Wünsche und Affekte werden durch die
Masken kollektiver Verhaltensweisen verhüllt. Die «Stimme der Natur» spricht sich
nicht mehr unmittelbar aus, sondern tönt durch die Betragensformen hindurch. Der
Mensch wird zu einem Kulturwesen in der Kulturgemeinschaft. «Aber man muss sich
der Gefahr der Persona-Bildung bewusst sein: sie besteht in der Unechtheit, in der
Andersartigkeit von aussen und innen, die immer dann vorliegt, wenn das Verhalten
nur noch Fassade ist, hinter der sich das eigentliche Wesen verbirgt. Eine solche
Diskrepanz zwischen Sein und Scheinen lässt den Menschen zwar nach aussen als
angepasst gelten, aber innerlich ist er es nicht: die .Sozialisierung des Ausdruckes'
wurde nicht durch eine Sozialisierung der Haltung überbaut und überhöht» (Heinz
Remplein). Aus diesem Dilemma führt uns das Sichlösen von der Persona, die
Selbstfindung: «Werde, der du bist.» Es liegt auf der Hand, dass dieses Problem
für den Künstler von ganz besonderer Bedeutung ist. Und damit sind wir mitten in
der Thematik des Films.
Die Schauspielerin Elisabeth Vogler verstummte plötzlich während einer Vorstellung
der «Elektra» mitten auf der Bühne und verharrt seither in Schweigen. Ist es Hysterie
oder ist Elisabeth ein von aller Kunst enttäuschter Mensch, der alle Brücken zur
Umwelt, zu Mann und Kind abbricht, weil er plötzlich begriffen hat, dass alles Lüge
und Verstellung ist? Eine Ärztin nimmt sie in psychologische Behandlung und er-

210



kennt, dass Elisabeths Schweigen nicht Krankheit ist, sondern freiwillige Abkapselung
und Flucht, ein totaler Rückzug ins eigene Ich. Elisabeth klammert sich an

einen hoffnungslosen Traum von der Wahrheit: «Nur sein, aber nicht scheinen!»
Das Schweigen Elisabeths aber erweist sich nur als neue Maske: «Sie haben aus
Ihrer Lethargie ein phantastisches System gebaut. Ich verstehe und bewundere das.
Aber die Wirklichkeit ist teuflisch. Ihr Versteck ist nicht dicht genug. Oberall dringt
Leben hinein. Und Sie müssen reagieren», sagt die Ärztin zu Elisabeth. Zwei Bilder
aus der Wirklichkeit zerreissen ihre Maske des Protestes, der Verzweiflung und
der Hilflosigkeit: Im Fernsehen sieht Elisabeth die Selbstverbrennung eines
buddhistischen Mönchs in Vietnam, und in ihre Hände gelangt die Photographie eines von
SS umstellten Judenknaben im Warschauer Getto (ein Dokument, das auch Resnais
in «Nuit et brouillard» benutzte). Wenn Adorno sagt, nach Auschwitz sei kein Gedicht
mehr möglich, und Dürrenmatt, der heutigen Zeit komme nur die Komödie bei, so
stellt Bergman hier die Kunst in unserer Zeit überhaupt in Frage: «Ich persönlich
glaube, dass man wirklich infantil sein muss, um in einer Zeit wie der unsrigen die
Kraft aufzubringen, Künstler zu sein.»
Auf Anraten der Ärztin fährt Elisabeth in Begleitung der gleichaltrigen
Krankenschwester Alma ans Meer, um sich in der Einsamkeit einer Strandvilla zu erholen.
Alma scheint in allem das Gegenteil der grüblerischen, hartnäckig schweigenden
Elisabeth zu sein: heiter, unkompliziert, freundlich und hilfsbereit, kurz — gesund.
Aber in der Stille und Einsamkeit am Meeresstrand kehren sich die Rollen von
«Kranker» und «Gesunder» allmählich um. Das beharrliche Schweigen der
Schauspielerin löst in Alma einen ununterbrochenen, exhibitionistischen Redestrom aus.
Pausenlos monologisierend trägt sie Schicht um Schicht ihre eigene Persona
(Maske) ab, die sie bisher für ihr wahres Selbst hielt, und erkennt, dass erst darunter
ihr wahres Wesen liegt. Als Alma erfährt, dass ihre intimen Geständnisse eines
sexuellen Erlebnisses und einer Abtreibung Elisabeth nurSpass bereiten, schlägt ihre
Zuneigung in Hass um. Aber sie kann sich der Macht der schweigenden Schauspielerin

nicht mehr entziehen. Sie fühlt sich ihr immer ähnlicher und wehrt sich
vergeblich gegen einen magischen Verwandlungsprozess, der immer stärker zum
Identitätsaustausch der beiden Frauen führt. Alma erfährt, dass der Mensch gleichzeitig
verschiedene Persönlichkeiten haben kann. Ihr eigener Persönlichkeitsverlust geht
so weit, dass sie an Elisabeths Stelle sogar deren Mann empfängt: Liebe als neue
Maske. Verzweifelt stemmt sich Alma gegen diesen Persönlichkeitsaustausch: In
einer minutenlangen Szene, die Bergman in quälender Weise wiederholt, hält sie
Elisabeth deren wirkliche Lebenslüge, ihr Versagen als Mutter, vor. Zuerst fixiert
die Kamera das Gesicht Almas, dann jenes der Elisabeth. Schliesslich vereinigen
sich die Gesichter der beiden Frauen zu einem Antlitz: links eine Hälfte Alma, rechts
eine Hälfte Elisabeth. Aber gerade auf diesem Höhepunkt des Persönlichkeitsaustausches,

des Identitätsverlustes, finden die Frauen zu sich selbst, ihre Masken sind
durchstossen, fallen ab. Alma: «Sprich nach, was ich sage: Nichts! Nichts!» Und
Elisabeth gibt für dieses einzige Wort ihr fürchterliches Schweigen auf: «Nichts!»
Alma: «So ist es gut. So soll es sein.»
Bergman lässt offen, ob dieses Nichts als Bekenntnis zum Pessimismus und Nihilismus

aufzufassen ist, oder ob er mit diesem Schluss einer leisen Hoffnung Ausdruck
verleihen will, der Mensch sei erst nach dem radikalen Abstreifen aller maskierenden

Hüllen zur Erkenntnis seiner wahren Person und damit zu einem Neubeginn fähig.
Bergman gibt seinem Leiden an der Einsamkeit des Menschen, an der Schizophrenie
unserer Zeit im Film Ausdruck, er beträgt Kunst und Künstler nach ihrem Sinn und
ihren Möglichkeiten. Aber Bergman hat nicht die Kraft, einen Weg aufzuzeigen, der
aus Angst, Zweifel und Einsamkeit führen könnte. Hier liegen Grenzen und Gefahr
Bergmans: sich im Kreise zu drehen, an Ort und Stelle zu treten, sich weniger im
Formalen als vielmehr im Inhaltlichen ständig zu wiederholen. Bergmans Filme sind
oft eine Einladung zur Reise ans Ende unserer Nacht, die ein Gefängnis aus
Einsamkeit, Lügen, Schrecknissen, Verwirrungen und Gewissensbissen ist. So heilsam
eine solche Reise sein kann, so droht sie doch zur sterilen Geste, zum Ritus zu er-

211



starren und zur Maske zu werden, wenn sie sich immer von neuem wiederholt, ohne
dass jemals der helle Tag anbricht.
«Persona» ist in der formalen Gestaltung eine bewunderswert plastische und pak-
kende Skizze, von Sven Nykvist meisterhaft photographiert. Gewaltsam unterbrochen,

abgerissen, synkopiert mit heftigen Schwarz-weiss-Gegensätzen, Kontrast
von klinischer Sauberkeit und subtilen Grautönen — all dies gibt dem Film einen
magischen, träum- und rauschhaften Charakter. Eine furiose, alptraumhafte Montage
vor dem Titelvorspann beschwört Schrecknisse und Ängste, Grausamkeit und
Entartung dieser Welt und wirkt wie eine Gehirnwäsche, um den Zuschauer für das
Kommende zu präparieren. Zugleich verfremdet Bergman sein Werk, «indem er es
als die Vision eines Filmes ausgibt» (Erwin Leiser). ul.

Bibliographie

Filmlagerkatalog 1967/68. Die Filmbuchhandlung Hans Rohr, Oberdorfstrasse 5,
8001 Zürich, hat einen neuen Filmlagerkatalog herausgebracht, der das Verzeichnis
1966/67ergänzt und alle inzwischen herausgekommenen Neuerscheinungen der
internationalen Filmliteratur und die seit Sommer 1966 eingegangenen antiquarischen
Bücher über den Film umfasst. Mit diesem Werk wird die dreibändige «Internationale

Filmbibliographie 1952—1965» fortgeführt. Der Filmlagerkatalog 1967/68 ist gratis
bei der Buchhandlung Rohr zu beziehen und allen Filmfreunden als unentbehrliches

Arbeitsmittel zu empfehlen.

Paul Glardon: Kleiner Wegweiser zum Filmgespräch. Die Schweizerische
Arbeiterbildungszentrale, Monbijoustrasse 61,3000 Bern, hat den «Petit guide du ciné-débat»
von P. Glardon übersetzt und als 28seitiges Heft herausgegeben. Der Selbstkostenverkaufspreis

beträgt Fr. 2.—. — Die (etwas mangelhaft übersetzte) Broschüre enthält

einige wertvolle Ratschläge für eine erste praktische Beschäftigung mit dem
Filmgespräch. In diesem Zusammenhang sei nochmals auf die nur wenig teureren
Bändchen von Siegfried Mohrhof und Klaus Schubert (FB 1/67, S. 20) hingewiesen.
Paul Gregor: Betrachtungen über das Filmwerk Robert Bressons. Anlässlich des
letztjährigen Akademischen Filmforums in Basel hielt Dr. Paul Gregor das
Einleitungsreferat. Dieses Exposé ist nun, zu einem 17seitigen Aufsatz umgearbeitet, unter
dem Titel «Die spirituelle Ästhetik Robert Bressons» in Nummer 7/8 der diesjährigen
«Schweizer Rundschau» (Union Druck + Verlag AG, Postfach, 4500 Solothurn 1)
erschienen. Bezugspreis der Einzelnummer Fr. 5.—. — Ein beachtlicher Versuch, das
Filmwerk eines bedeutenden Regisseurs geistig zu durchdringen.
Robert Keiser, Hrsg.: Erziehung und Fernsehen. Als dritte Sondernummer über die
Massenmedien bringt das «Luzerner Schulblatt» (1/67) ein Heft über «Erziehung und
Fernsehen» heraus. Es enthält Beiträge von Erina Marfurt-Pagani, Paul Bellac,
Dr. Hans Chresta, Louis Düggeli, Dr. W. Sperisen, Dr. Alcid Gerber und dem Herausgeber,

Dr. Robert Keiser. Umfang: 46 Seiten. Verlag: Schill & Cie., Buchdruckerei,
6000 Luzern. Preis auf Anfrage. — Aufschlussreiche, teilweise mit anschaulichen
Zeichnungen versehene Beiträge von unterschiedlichem Niveau und verschiedenen
Ausrichtungen.

Günther Vogg und andere: Literatur zu Film und Fernsehen. Das Wissenschaftliche
Institut für Jugend- und Bildungsfragen in Film und Fernsehen, Waitherstrasse 23,
8000 München, gibt eine mit höchster Sorgfalt, mit profunder Sachkenntnis und
immer mit dem Blick auf die Praxis verfasste 28seitige Bibliographie über die optischen
Massenmedien Film und Fernsehen heraus. Preis zu erfragen. — Für Anfänger wie
für den Fortgeschrittenen unentbehrlich. hst

212


	Filme

