
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)

Heft: 5

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filme

Fifi la plume II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche
Produktion: Films Montsouris; Verleih: Monopol; Buch und Regie: Albert Lamorisse,
1965; Kamera: P. Petit, M. Fellous; Musik: J.-M. Defay; Darsteller: Ph. Avron, M.
Nègre, H. Lambert und andere.

«,Fifi la plume' — ich wiederhole es — hat kaum etwas mit meinen früheren Filmen
gemein», sagte Albert Lamorisse in einem Interview anlässlich der Filmfestspiele
1965 in Cannes über seinen neuesten Film. Trotzdem beurteilen ihn viele bewusst
oder unbewusst nach den Kriterien seiner bisherigen Werke, die da sind: «Djerba»
(1947), ein Dokumentarfilm über die Insel Djerba; «Bim» (1949), ein stündiger Kinderfilm;

«Crin blanc» (1952), ein Märchen für Erwachsene; «Ballon rouge» (1955; FB
20/56), eine heiter-poetische Reise durch Frankreich. Solches Vergleichen ist zwar
verständlich, aber deshalb nicht weniger falsch. Keiner der ersten fünf Filme will
komisch sein; «Fifi la plume» ist es. So tut man besser, ihn neben Filmkomödien zu
stellen, statt ihn mit den früheren Werken des Meisters in Zusammenhang zu bringen.
René Clair vergleicht den Hauptdarsteller, den er selbst in «Les fêtes galantes»
(FB 10/66) eingesetzt hat, mit Buster Keaton und Stan Laurel.
In einem Bildband zum Film (Librairie Hachette, Paris, 1959, Fr. 7.90) fasst Lamorisse
die Geschichte folgendermassen zusammen: «Et c'est ainsi un voleur de pendules
devint lion, oiseau, ange, et, pour finir, bon père de famille.» Diese wandlungsreiche
Geschichte wird mit perfekter Verwendung einer komplizierten Technik, mit echtem
Sinn für filmische Effekte und mit fantasievollen Gags erzählt. Philippe Avron, ein
Komiker mit dem Gesicht eines erwachsenen Lausbuben, der bisher mit Serge Korber

Kurzfilme gemacht und sich am «Théâtre National Populaire» in Paris mit
Molières «Geizigem» und Giraudoux' «Der Krieg von Troja findet nicht statt»
durchgesetzt hat, spielt die Titelrolle. Assistiert wird er von der Tänzerin und Schauspielerin

Mireille Nègre, einer Märchenprinzessin von Aussehen, die bereits in «Le petit
garçon de l'ascenseur» (FB 5/63) von P. Granier Deferre eine ähnliche Rolle
verkörpert hat.
Die verrückten Ideen eines Zirkusdirektors, eigene Not und vor allem die Liebe zu
einer bezaubernden Kunstreiterin lehren einen scheinheiligen Uhrendieb, mit schnee-
weissen Flügeln durch die Lüfte zu fliegen. Als komischer Ikarus oder weltlicher
Engel spielt er Streiche, richtet Verwirrungen an und treibt Unfug, obwohl er eigentlich

nichts anderes als Freude und Glück verbreiten möchte. Am Schluss holt ihn
dasselbe Mädchen, das ihn zu seinem ersten Flugversuch ermuntert hat, von seinen
«himmlischen» Abenteuern auf die Erde zurück, indem es ihm im Schlaf die Flügel
abschneidet und sie wie Trophäen an die Wand nagelt. Schon früher hat er indes
einem Fischerpaar, das ihn nach einer unfreiwilligen Zwischenlandung aufgenommen
hat, bekannt, dass er, obwohl leibhaft in den Wolken schwebend, mit seinem
Wünschen und Trachten durchaus irdisch ist. «Vous savez, ici chez vous, c'est aussi un
paradis», heisst es denn auch in der Erzählung.
Eingestanden: ein weltlicher Engel, ein diesseitiger Engel! Es geht dem Regisseur
mit der Gestalt seines «Fifi la plume» aber nicht um einen Angriff auf die Existenz
der Engel als reine Geister, sondern er amüsiert sich lediglich mit den (sinnentleerten

und falschen) Klischeevorstellungen, wie sie in vielen Schutzengel- und Weih-
nachtsengel-Bildchen zum Ausdruck kommen. Und solchen ohne Respekt zu begegnen,

ja sich darüber lustig zu machen, kann wohl niemandem verboten werden —

wenn es hier auch stellenweise mit mehrGeschmack geschehen dürfte. Und zurDies-
seitigkeit: Stimmt es denn nicht, dass dort, wo Menschen wie das alte Fischerpaar
oder die junge Familie friedlich und glücklich beisammen leben, auch ein «Paradies»
ist (das Wort selbstverständlich im übertragenen und nicht im theologischen Sinne
verstanden)?
Soweit handelt es sich um Einzelheiten, die man für sich genommen vielleicht
grösstenteils noch erklären und verteidigen kann. Aber der Film als Ganzes stimmt nicht.
Der vorgeschlagene Vergleich mit Komödien, deren vornehmste Aufgabe es (nach

80



André Bazin) ist, «eine Welt zu schaffen», und nicht, die Leute zum Lachen zu bringen

(siehe dazu beispielsweise «Jour de fête» von Jacques Tati; FB 2/66), macht
Eigenart und Grenzen der ersten Komödie Lamorisses deutlich: «Fifi la plume» bleibt
durchaus an der Oberfläche, stösst kaum je zu dem vor, was man eine geistige Welt
nennen könnte; der Film besitzt, streng genommen, überhaupt keine innere Dimension.

Der Film hat daher auch kein Zentrum, um das sich die Teile ordnen könnten
und von dem aus man sie sehen müsste. Eine Folge davon ist die Uneinheitlichkeit
des Stils und die Zwiespältigkeit des Erlebnisses. So ist die Schlägerei-Szene
moderner Slapstick, die Episode des ersten Fluges ein Stück Märchen und die Gauner-
Sequenz eine Parodie auf eine bestimmte Filmgattung. In dieser Art wechselt
beständig der Stil, durch welchen der Film die Geschichte interpretiert, und gleichzeitig

wechselt die Stimmung, aus welcher der Zuschauer das Erlebnis interpretiert.
Dass dieser Streifen dennoch über dem Durchschnitt steht, und dass er als fantasiereiche

Augenblicksunterhaltung gleichwohl einen Wert besitzt, soll nicht bestritten
werden. Doch der Geist, der bei einem echten Kunstwerk naturgemäss in die Tiefe
lotet und den Zuschauer auch in dieser Tiefe anrührt, scheint hier in alle Winde
verflogen. Kommt dies vielleicht davon, dass Lamorisse sich zu viel mit gefährlichen
Flugmaschinen beschäftigt hat hst

Oktjabr (Oktober) III. Für Erwachsene
Produktion: Sowkino; Verleih: Majestic; Regie und Buch: Sergej M. Eisenstein und
G. W. Alexandrow, 1928; Kamera: E. Tisse, V. Popow; Musik: D. Schostakowitsch;
Darsteller: V. Nikandrow, V. Popow, B. Liwanow und andere.
Offenbar im Fdinblick auf ein Jubiläum (1917/1967) kommt S. M. Eisensteins
Revolutionsfilm gegenwärtig in einer von seinem langjährigen Mitarbeiter Alexandrow
ergänzten Fassung zur Wiederaufführung. Das Werk verdankte bereits seine
Entstehung einem Jubiläum, musste doch Eisenstein seinerzeit die Arbeit an der
«Generallinie» unterbrechen, um in staatlichem Auftrag für den 10. Jahrestag der Revolution

einen Film nach John Reeds «Zehn Tage, die die Welt erschütterten» zu
drehen. Die Bedeutung, welche dem Projekt beigemessen wurde, lässt sich am gewaltigen

Aufwand ablesen, den der Regisseur bei der Inszenierung treiben konnte. Dabei

vermochte er jedoch sein Programm nicht ganz einzuhalten, so dass der Film
erst 1928 fertig wurde und schliesslich nur einen Ausschnitt der ursprünglich ins
Auge gefassten Thematik behandelte, nämlich das revolutionäre Geschehen von
März bis November 1917.
Vergleichbar dem vorausgegangenen, berühmteren «Potemkin» verarbeitet «Oktober»

die — bereits damals — historischen Ereignisse im Sinne der marxistischen
Filmtheorie, der zufolge der Film ein ideales Mittel der revolutionären Bewusstseinsbil-
dung darstellt. Weniger elementar in seiner Dramaturgie und darum auch weniger
erfolgreich als «Potemkin», bietet «Oktober» in seiner ausgesprochen intellektuellen
Konstruktion eine eindrückliche Illustration zu Eisensteins ideologisch inspirierter
Ästhetik.
Eisenstein verzichtet auch in diesem Film auf Einzelpersonen als Handlungsträger.
Statt romanhaft Fäden zu spinnen, schildert er gleichsam im objektiven Stil des
Historikers anonyme Vorgänge, aus denen nur die Führergestalten gelegentlich hervortreten

(wobei für den offiziellen Charakter des Werkes kennzeichnend ist, dass die
Figur Trotzkis nachträglich ausgemerzt werden musste). Bei der verhältnismässig
komplizierten und breit aufgefächerten Anlage des Geschehens ist dieses Verfahren
nicht ohne Schwierigkeiten, bringt es doch den Film in Gefahr, völlig unübersichtlich
zu werden. Dem wirken einerseits Eisensteins Technik der Wiederholung und die
ordnenden Zwischentitel entgegen, anderseits mag diesem Gesichtspunkt in der
Konzeption des Regisseurs überhaupt nur untergeordnete Bedeutung zukommen.

In der Entwicklung seiner Filmtheorie und -praxis strebte Eisenstein ja vor
allem danach, abstrakte gedankliche Aussagen mit Hilfe des Bildes und der
Bildmontage zu formulieren. So mag ihm denn auch die Revolutionsgeschichte in diesem
Sinne mehr Anlass als Zweck seines Films gewesen sein.

81



«Oktober» enthält manche Szenen, an denen beispielhaft sichtbar wird, wie Eisenstein

durch expressive Bildgestaltung und durch Bildmontage symbolische und
assoziative Wirkung erzielt und so das Dargestellte immer schon deutet im Sinne
des marxistischen (in diesem Stadium selbstverständlich antireligiösen)
Geschichtsverständnisses. Man mag heute in stilistischer Hinsicht seine Manipulationen als zu
direkt, zu naiv empfinden, doch können ihnen weder die einprägsame Wirkung noch
die dieser zugrunde liegende bildkompositorische Erfindungskraft abgesprochen
werden. Wenn Eisenstein dabei oft ins Grotesk-Pamphletäre gerät — beispielsweise
in der Darstellung Kerenskis oder des zaristischen Winterpalais' —, so wird man hierbei

die geschichtliche Situation in Rechnung stellen müssen. Heftigkeit und
Einseitigkeit, die in der Verherrlichung wie in der Diffamierung der Parteien deutlich
hervortreten, verraten nicht nur die Absicht auf propagandistische Breitenwirkung,
sondern auch den dynamischen Geist der Erneuerungsbewegung. Gerade unter dieser
Rücksicht muss «Oktober» historisches Interesse über die filmeigenen Belange hinaus

erwecken. Die Entwicklung des Films als Ausdrucksmittel ist selten im Verlauf
ihrer bisherigen Geschichte eine so enge Verknotung mit der politischen und geistigen

Bewegung der Zeit eingegangen wie gerade hier. Wenn vom Film her die
Einwirkungen des Zeitgeistes und die fast gewalttätige intellektuelle Durchdringung des
noch jungen Mediums von der revolutionären Theorie her interessieren müssen, so
bildet «Oktober» anderseits ein aufschlussreiches geistesgeschichtliches Zeugnis,
insoweit jene Einwirkungen die ihnen zugrundeliegenden Strömungen und
Inspirationsquellen erkennen lassen. Bedauerlich bleibt unter diesem Aspekt einzig, dass
die heutige Projektionstechnik eine getreue Wiedergabe des Films nicht erlaubt und
dass die dadurch bewirkte rhythmische Verfälschung durch die nachträglich unterlegte

Musik so weit verstärkt wird, dass die Vorführung des Films dem Zuschauer
beschwerlich wird. ejW

Schonzeit für Füchse III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion und Regie: Peter Schamoni, 1965; Verleih: Rialto; Buch: G. Seuren, nach
seinem Roman «Das Gatter»; Kamera: J. Vacano, N. Majda; Musik: H. Posegga;
Darsteller: H. Förnbacher, Ch. Doermer, A. Jonasson, M. Peitsch und andere.

Der «Er» genannte Held, aus niederrheinischem Grossbürgertum stammend, hat sich
in Düsseldorf als Schriftsteller und Journalist etabliert. In seine «Heimat» und zu
seinem Freund Viktor führen ihn nur noch gelegentliche, beinah unwillige Besuche
anlässlich der alljährlichen Treibjagden. «Er» versucht, sein eigenes Leben zu leben,
doch auch in dem selbstgewählten grosstädtischen Asyl entgeht er nicht den
Erlebnissen und Eindrücken seiner Jugend, wird aufs neue der Argwohn gegenüber dem
um sich selbst kreisenden Bürgertum wach. Er lernt Clara kennen und mit ihr Claras
Familie, die Mutter und den Onkel, Wein- und Walzergemütlichkeit zwischen
verstaubten Erinnerungen, ein Dasein mit Dingen und Ereignissen ohne Bezug zum
Gegenwärtigen, ohne Lehre aus der Vergangenheit. Sie sind auf ihre Weise nicht viel
anders als die Jagdgesellschaft von Viktors Vater, die Jagen und Töten wie ein heiliges,

ererbtes Ritual vollzieht. Entkommen, entfliehen müsste man dem allem können,
wie noch das angeschossene Eichhörnchen in die Gipfel der Bäume flieht oder der
Fuchs sich in seinen Bau verkriecht. Doch es gibt keine Schonzeit für «Ihn» und
Viktor. Sie stossen sich wund am Gatter, aber es bleibt ihnen nur Flucht oder Kapitulation.

Viktor wird als Büchsenverkäufer nach Australien gehen, «Er» wird versuchen,
mit Clara auszukommen, sie vielleicht eines Tages heiraten.
Man bemerkt den Unterschied: der erste Spielfilm des 32jährigen Peter Schamoni
spiegelt spezifische Generationenprobleme, die so und auf diese Weise für den um
wenige Jahre jüngeren Bruder Ulrich («Es»; FB 8/66) schon nicht mehr akut sind. Das
Thema von «Schonzeit für Füchse», der Generationenkonflikt in dieser eigenartigen
Kontroverse und «Übernahme dressierten Bewusstseins» (Buchautor Seuren, 34), ist
die typische Problematik jener Jahrgänge, die noch zu jung für den Krieg, aber doch
schon alt genug waren, Krieg und Nachkriegszeit bewusst aufzunehmen und die an-

82



fingen, über die Ursachen des Erlebten zu reflektieren. Lebensformen und -haltungen,
die ihnen nur zu verdächtig und verhängnisvoll erscheinen mussten, im saturierten
Deutschland nahezu unverändert wieder vorzufinden, weckte ihre Opposition; das
bequeme, in seiner Spiessbürgerlichkeit sie allenorts wie ein lethargisch machendes
Klima umgebende Dasein, verführte zur Resignation, zum halb unwilligen Arrangement

mit einer rational nicht akzeptierten Wirklichkeit. Peter Schamoni bemüht sich
redlich um eine Situationsbeschreibung jener jungen Menschen, die angefangen
haben mitzuspielen, sich aber im Grunde deshalb selbst missfallen. Doch er bringt es
nicht fertig, dem Zuschauer einsichtig zu machen, warum diese Verhaltensweise so
fatal ist, dass es sich lohnt, ihr einen ganzen Film zu widmen. Schamoni, der gar nicht
anspruchslos seinen Film als ein «Dokument zum Verständnis unserer Zeit» sehen
möchte, liefert zwar einen symptomatischen Tatbestand, aber keine Einsicht in die
ursächlichen Zusammenhänge. Das Bürgertum — ob nun Gross- oder Kleinbürgertum—,

das er in vielem sehr zutreffend charakterisiert, verliert zwar jeden Glanz einer
Idylle, offenbart sich als ausgelaugt und unverändert gestrig, ohne dass aber nur
andeutungsweise demonstriert würde, warum diese Abkapselung und Indifferenz mit
Recht den Unwillen des jungen Helden erregt. In Schamonis Film wird nicht mehr
sichtbar, als dass sich seine Opposition gegen ein der neuen Generation nicht mehr
gemässes Milieu richtet, während das Milieu wesentlich als Indiz für den Nährboden
demokratischer Lauheit, politischer Unwandelbarkeit und sozialer Intoleranz
erscheinen müsste. Dies alles kann man mit gutem Willen in den Film hineininterpretieren,

zum Ausdruck kommt es in ihm selbst nicht. Dabei öffnet sich erst dann jene
Perspektive, die verhängnisvoll macht, dass sich der Held mit dieser Umwelt schliesslich

doch arrangiert, ja arrangieren muss, «weil am Faktum der Überlegenheit des
Gatters der Widerstand stumpf wird» (Seuren). Schamoni beschreibt nicht ohne
Intelligenz, aber es fehlt ihm der zupackende, der das Ursächliche enthüllende Griff.
Der Stoff bot Möglichkeiten genug, die zum Beispiel in der Montage der Haupthandlung

mit den Jagdszenen weithin verschenkt sind. Vielleicht hat auch Schamoni sich
— formal — zu sehr arrangiert, ist sein Film um eine kräftige Nuance zu sehr der
Konvention verhaftet. Ev.

A countess from Hong Kong (Die Gräfin von Hongkong)
III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion und Verleih: Universal; Regie, Buch und Musik: Charles Chaplin, 1966;
Kamera: A. Ibbetson; Darsteller: M. Brando, S. Loren, S. Chaplin, Ch. Caplin,
T. Hedren und andere.

Mit steifer Feierlichkeit deutet der amerikanische Botschafter eine leichte
Verbeugung an und bittet zum Tanz. Die allein an ihrem Tische sitzende Dame, die eben
noch mit tränenschweren Augen durchs Fenster auf die See hinausblickte, nickt in
stummer Bewegung, erhebt sich, und alsbald wiegen sich die beiden im Tango-
Rhythmus, eng umschlungen, Blick tief in Blick versenkt, eingerahmt von der
mondänen Kulisse des hawaiianischen Luxushotels. Diese Schlusszene, wird man
vermuten, verrät die altbekannte Marke der Traumfabrik, wie sie so ungeniert heute selten

mehr auf der Leinwand anzutreffen ist. Sekunden zuvor ergaben sich — wenigstens

für den aufmerksamen Beobachter — andere Assoziationen. Der Botschafter,
vom livrierten Diener geleitet, vorwärtsgedrängt durch die Gewalt seiner Gefühle,
muss wenige Meter vom Tisch der Dame immer wieder einhalten, weil ihm die
eleganten Figuren der Tänzer zum Hindernis werden, das einfach zu überrennen ihm
seine Würde verbietet. Der Einfall ist nicht sonderlich originell. Dennoch, was hier
Marlon Brando geschieht, das könnte ebenso gut einem anderen widerfahren sein:
Chariot, dem unermüdlichen Kämpfer wider die Tücken des Objekts und der
Umstände.

Was in den letzten Bildern der «Gräfin von Hongkong» so eng beieinanderliegt,
kennzeichnet den ganzen Film. Mit Pathos vermischte Gefühligkeit, Glamour und luxuriös
dekorierte Oberflächlichkeit beherrschen die Szene. Dazwischen blinkt gelegentlich

83



ein komischer Einfall, der zwar in seiner Isolierung nicht zu zünden vermag und
zumeist auch nicht sorgfältig genug ins Bild gebracht ist, der aber von ferne doch an
die andere «Marke» erinnert, an diejenige von Charles Chaplin. Wenigstens Sophia
Loren gewinnt für Augenblicke so etwas wie chaplineske Züge und lockert damit die
unbeholfene, in hausbackener Romantik schwelgende Inszenierung auf.
Stellt sich aber die Erinnerung an Chariots Komik nicht überhaupt nur deshalb ein,
weil Chaplins Name über dem Film steht? Bliebe sonst diese «Gräfin von Hongkong»
nicht als gesichtslose Routineproduktion gänzlich unbeachtet? Darüber mag man
immerhin diskutieren. In einem aber hebt sich der Film doch von manchen Dutzendwerken

ab. Nicht mit unverbindlicher Ironie, sondern mit einer gewissen Beharrlichkeit
stellt er sich zur herkömmlichen Gesellschaftsmoral in Widerspruch. Es ist nicht

bloss Frivolität, wenn er eine ehemalige Prostituierte und Gangster-Mätresse, die
als Tochter russischer Emigranten ohne Papiere ist und sich auf Schleichwegen in
die USA einschmuggeln muss, zur Heldin macht; wenn sie die rechtmässige Gattin
des Botschafters auch in der Sympathie des Zuschauers überspielt; wenn die Liebe
zwischen ihr und dem Diplomaten über dessen Verzicht auf die Karriere und über
die Scheidung seiner Ehe ins Happy-End einmündet. Menschliches Glück — wenn
nicht Menschlichkeit überhaupt — findet hier Verwirklichung nur im gesellschaftlichen

Exil. Weil man aus Chaplins Leben einiges weiss, ahnt man, dass die Wurzeln
dieses Konzepts in der Lebensgeschichte des Autors zu suchen sind. Freilich hat der
Film deswegen noch lange nicht eine «Botschaft», dazu bleibt er zu oberflächlich
und zu sentimental. Aber er wird zum Abbild einer zweifachen persönlichen Tragik:
Die Tragik des Aussenseiters schlägt sich in der Anlage der Intrige nieder, diejenige
des alt gewordenen Künstlers manifestiert sich im gestalterischen Unvermögen. ejW

Nattlek (Nachtspiele) III —IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Sandrews; Verleih: Cinévox; Regie: Mai Zetterling, 1966; Buch: M.
Zetterling, D. Hughes, nach einem Roman von M. Zetterling; Kamera: R. Ericson; Musik:
J. Johansson, R. Riedel; Darsteller: I. Thulin, K. Hjelm, L. Brundin, R. Lindström und
andere.

Wenn der Freudentanz des jungen Ehepaares im Schnee auf der Leinwand erstarrt,
weiss man, dass die Geschichte ihr glückliches Ende gefunden hat. Ein glückliches
Ende ist es, soweit es das in zeitgenössischen Problemfilmen überhaupt noch gibt:
als Offenheit, als Möglichkeit zum Besseren. Zuvor sind im Verlaufe des Films die
Hindernisse ausgebreitet worden, die den Weg eines jungen Mannes zur Reifung
umstellen, seine Verwurzelung in einer dekadenten Wohlstandsgesellschaft, ins-
besonders aber seine übermächtige erotische Mutterbindung, in die seine Pubertät
inmitten der enthemmten und sittlich verrannten Umgebung ausgemündet hat. Die
neue Bindung an eine Frau bringt die Krise. Die Mutter steht der Gattin, die gestörte
Sexualität der Liebe im Wege. Mit dem befreienden Akt eines selbstgewollten und
gewaltsamen Abschieds endet der Film: Anlässlich einer Party lässt der junge Mann
das elterliche Schloss in die Luft sprengen. Die nach rückwärst gewandte Bedeutung
dieser Handlung ist augenfällig. Die alte Behausung wird geschleift, damit freies
Terrain und Platz für Neues werde. Allein, woher Neues kommen soll, das besser
sein wird als das Alte, bleibt nach dem Film unklar.
Die heute 42jährige Schwedin Mai Zetterling, früher als Schauspielerin tätig und zurzeit

eine der wenigen Frauen, die selber Regie führen, hat ihren Film auf mehreren
Ebenen angesiedelt. In der Handlung zeichnet sie die Geschichte ihres Protagonisten

psychologisch, in den einzelnen Szenen und Bildern strebt sie nach symbolischer

Verdichtung und im Dialog gar nach philosophischer und metaphysischer
Vertiefung. So anerkennenswert dieses Bemühen um Auslotung des Themas ist, so wenig

vermag es in der konkreten Form des Films zu überzeugen. Dieweil Phantasmago-
rien und psychoanalytisch inspirierte Symbole wuchern, bleiben die Hauptfiguren
zwar nicht in ihrem Schicksal, aber in ihren Charakteren undeutlich. Fehlt es schon
dem Unterbau an Solidität, so finden die deutenden Chiffren darin auch keine ge-

84



nügende Verankerung. Was künstlerisch gemeint ist, wirkt künstlich, angestrengt und
bisweilen abstrus. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass es Mai Zetterling

trotz den formschönen Bildern am persönlichen, originären Ausdruck fehle, dass
sie selbst mit Geistern — Quellen und Vorbildern — kämpfe, von denen sie nicht
freikomme.

Wäre aber dem Film, der allerorten mit der Zensur Schwierigkeiten hat und auch
bei uns nur in mehr oder weniger gekürzten Fassungen zu sehen sein dürfte, nicht
zuallererst vorzuwerfen, dass er sich schockierende Indezenz zuschulden kommen
lässt? Muss man ihn nicht eher aus spekulativen als aus missratenen künstlerischen
Absichten deuten? Zu leicht wird man sich hier die Antwort nicht machen können,
gerade wenn man die Vorbilder in Rechnung stellt. Nicht ohne Berechtigung ist die
Feststellung, die Zetterling habe einen Extremfall ins Auge gefasst, dem eine
allgemeine Verbindlichkeit kaum mehr zukommen könne. Dabei muss allerdings offen
bleiben, ob die Dekadenz des Milieus, in welchem sie den Jungen aufwachsen lässt
und das sie schon in ihrem ersten Film scharf gegeisselt hat, in der Geschichte der
schwedischen Gesellschaft belegt werden kann. Zu jenem ersten Film — mit dem
Titel «Liebende Paare» — notierte die Autorin übrigens, die Frau, die heute in einer
Männerwelt lebe, sei so sehr den Einflüssen dieser Umgebung unterworfen, dass sie
weniger als der Mann imstande sei, sich ihren Raum der Freiheit zu schaffen. Im
vorliegenden Film findet diese These von der mit der Welt nicht im Einklang stehenden
Frau in der Gestalt der Mutter ihre Bestätigung und wird zugleich weitergeführt,
indem nach den Einflüssen gefragt wird, die von dieser Störung her auf den Mann
zurückwirken. Man darf also mindestens sagen, dass das Schaffen von Mai Zetterling
eine ernstzunehmende Logik hat, eine Logik auch, die positiver anmutet, als man es
von anderen Schweden her gewohnt ist. Um einen Prozess der Befreiung, der Reinigung

geht es ihr offensichtlich, der über die zerfahrene Situation, die geschildert
wird, hinausweist. Dass die Hoffnung auf den Neubeginn mehr in der Logik des Films
steckt als in seinen Figuren, das lässt sie nicht recht zu Kräften kommen. Man
erkennt wohl die Möglichkeit der Befreiung, nicht aber, wie die gewonnene Freiheit
fruchtbar werden soll. Das muss eher zu denken geben als die Frage der Dezenz in
der Darstellung, bei der immerhin Zeit und Ort der Entstehung, hier also die schwedischen

Verhältnisse, in Rechnung zu stellen sind. ejW

Gycklarnas afton (Abend der Gaukler) III—IV. Für reife Erwachsene
Produktion: Sandrews; Regie und Buch: Ingmar Bergman, 1953; Kamera: S. Nykvist,
H. Bladh; Musik: K.-B. Blomdahl; Darsteller: A. Grönberg, H. Andersson, H. Ekman,
A. Ek, G. Brost und andere.
Nach gut 13 Jahren gelangt nun auch Ingmar Bergmans 1953 entstandenes Werk in
unserem Lande zur Aufführung. Als «Abend der Gaukler», vielleicht Bergmans düsterstes

Werk, damals erschien, reagierte die Kritik ablehnend, das Publikum blieb aus,
der Produzent konnte nur Verluste buchen, und Bergman musste um seine Karriere
als Regisseur fürchten. Er wandte sich in der Folge rosagetönten Komödien zu, die
allerdings nicht weniger ernst gemeint waren; erst mit «Das siebente Siegel» kehrte
er wieder zur düster-schwerblütigen, kompromisslosen Darstellung der ihn
bewegenden Themen zurück.
Der Film beginnt mit dem Morgengrauen eines kalten, windigen Spätherbsttages in
Schweden um 1900. Durch eine öde, verlassene Gegend zieht die Wagenkolonne
eines Wanderzirkusses. Der schrille Singsang eines Kutschers mischt sich mit dem
Knarren der Räder; Bild und Ton zeichnen eine verhangene, abweisende Welt, in der
sich Menschen auf der Fahrt befinden. Dieses Thema vom Menschen als Pilger
findet sich unübersehbar in manchen Werken Bergmans, so etwa in «Ein Sommer mit
Monika», «Lektion in Liebe», «Das siebente Siegel» (FB 16/63), «Wilde Erdbeeren»
(FB 4/60), «Jungfrauenquelle» (FB 7/61) und «Das Schweigen» (FB 4, 5, 7/64). Bergmans

Menschen brechen auf, sind auf der Fahrt zu einem Ziel, und zugleich sind sie
auch innerlich auf der Reise, die aber ins Unbekannte führt und die Betroffenen tief
verändert.

85



In «Abend der Gaukler» kehrt der alternde Zirkusdirektor Alberti in die Stadt zurück,
in der er Frau und Kinder sitzenliess. Er lebt mit Anna, einer hübschen Kunstreiterin,
zusammen. Die Sequenz des Erwachens an ihrer Seite strahlt eine warme, zärtliche
Intimität aus, die alsbald durch eine schreckliche Rückblende, die das Kommende
gleichnishaft vorwegnimmt, zerstört wird: Vor Jahren hat hier in der Nähe Alma,
die Frau des Zirkusclowns Frost, nackt mit Soldaten gebadet. Frost eilte entsetzt
herbei, ihre Blosse vor den lüsternen Blicken der Männer zu decken, er nahm sie auf
den Rücken, schleppte sie mit blutigen Füssen über die Felsen und brach unter ihrer
Last zusammen, zum Flohn und Spott aller Umstehenden. Frosts Kalvarienberg ist
aber nicht nur eine Allegorie auf das Schicksal Albertis, sondern auch eine sinnbildliche

Darstellung des eigentlichen Filmthemas, das von der unerträglichen Last des
Daseins in einer elenden, feindlichen Welt handelt. Wie Frost geht auch Alberti
Demütigungen und Enttäuschungen entgegen, und diese Stationen seines Leidensweges

treiben ihn stufenweise immer tiefer in die Verzweiflung.
Seine Truppe ist abgebrannt, es fehlt an Geld, Kleidung und Nahrung. Um die für
einen Reklameumzug fehlenden Kostüme aufzutreiben, macht Alberti zusammen mit
der herausgeputzten Anna der in der Stadt gastierenden Theatergruppe einen
Besuch und wird vom Theaterdirektor gründlich gedemütigt. Dem Umzug bereitet die
Polizei ein jämmerliches Ende. Des Zirkuslebens müde, voll Angst vor Not und
ungewisser Zukunft, sucht er Zuflucht bei seiner Frau und bettelt sie an, bei ihr bleiben zu
dürfen. Seine Frau Agda aber weist ihn zurück. Sie hat sich mit einem Panzer der
Gefühllosigkeit umgeben, ihr Leben und ihre Ruhe soll niemand mehr stören. Zur
gleichen Zeit hat sich Anna aus Eifersucht und Furcht, von Alberti verlassen zu werden,

zum Schauspieler Franz ins Theater begeben. Sie gibt sich ihm hin für ein
Schmuckstück, mit dessen Erlös sie aus dem Elend herauszukommen hofft, doch
erweist es sich als unecht und wertlos. Von der Frau Verstössen und von der Geliebten

betrogen, denkt Alberti an Selbstmord: «Man sollte alle töten, die leiden». Aber
sein Mass der Erniedrigung ist noch nicht voll: Während der Galavorstellung macht
Franz, der Schauspieler, seine Affäre mit Anna öffentlich bekannt und schlägt den
Zirkusdirektor in der Arena vor aller Augen zusammen. Alberti schliesst sich ein
und greift zur Pistole, aber statt in den Kopf, schiesst er in einen Spiegel und tötet
anschliessend den altersschwachen Zirkusbären — eine Handlung, die so etwas wie
Ersatz einer späten Rache für das ist, was Alma Frost angetan hat, und für das
Leiden, das Anna und Agda ihm selbst angetan haben. Dann fängt sich Alberti in der
Berührung mit einer lebendigen Kreatur wieder auf, und der Zirkus zieht seine
Strasse weiter.
Bergman drückt durch die Gestalten seines Films eine sehr persönliche Sicht des
Daseins aus. Man denkt an Sartre und sein Wort: «Die Hölle, das sind die andern».
Das Dasein ist dem Menschen nur Last, da er ohne Gott und Normen seinen Weg in
völliger Einsamkeit suchen muss. Zum Mitmenschen gibt es keine Brücke, von ihm
her rührt alles Leid. Zwischen dem Suchen nach Glück und dem Ausweg des Todes,
der in einem Traum von Frost als Versuchung zur Flucht ins Nichts erscheint, gibt
es nach Bergman nur die Möglichkeit, den absurden Weg illussionslos und einsam
weiterzugehen. Im unendlich zaghaften Lächeln, das sich am Schluss zwischen Anna
und Alberti ereignet, ist, fern aller Hoffnung auf Hilfe oder ein anderes Leben, dieser
Wille zum «Dennoch!» leise angedeutet. Im Gegensatz zu späteren Werken bewegt
sich dieser barock-expressive, in seinen noch wenig geglätteten Formen an Stummfilme

und an Eisenstein erinnernde Film in einem rein diesseitsbezogenen Kreislauf.
Seine Thematik ist noch nicht aufgebrochen durch die Fragen nach Gott und dem
Sinn des menschlichen Lebens, wie Bergman sie in seinen späteren Filmen immer
bohrender stellen wird. ul.

86


	Filme

