Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)
Heft: 5
Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Filme

Fifi la plume II—I1l. Fiir Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Films Montsouris; Verleih: Monopol; Buch und Regie: Albert Lamorisse,
1965; Kamera: P. Petit, M. Fellous; Musik: J.-M. Defay; Darsteller: Ph. Avron, M. Né-
gre, H. Lambert und andere.

«,Fifi la plume‘' — ich wiederhole es — hat kaum etwas mit meinen friheren Filmen
gemein», sagte Albert Lamorisse in einem Interview anlédsslich der Filmfestspiele
1965 in Cannes iiber seinen neuesten Film. Trotzdem beurteilen ihn viele bewusst
oder unbewusst nach den Kriterien seiner bisherigen Werke, die da sind: «Djerba»
(1947), ein Dokumentarfilm iiber die Insel Djerba; «Bim» (1949), ein stiindiger Kinder-
film; «Crin blanc» (1952), ein Mérchen fiir Erwachsene; «Ballon rouge» (1955; FB
20/56), eine heiter-poetische Reise durch Frankreich. Solches Vergleichen ist zwar
verstidndlich, aber deshalb nicht weniger falsch. Keiner der ersten fiinf Filme will
komisch sein; «Fifi la plume» ist es. So tut man besser, ihn neben Filmkomédien zu
stellen, statt ihn mit den friiheren Werken des Meisters in Zusammenhang zu bringen.
René Clair vergleicht den Hauptdarsteller, den er selbst in «Les fétes galantes»
(FB 10/66) eingesetzt hat, mit Buster Keaton und Stan Laurel.

In einem Bildband zum Film (Librairie Hachette, Paris, 1959, Fr. 7.90) fasst Lamorisse
die Geschichte folgendermassen zusammen: «Et c’est ainsi un voleur de pendules
devint lion, oiseau, ange, et, pour finir, bon pére de famille.» Diese wandlungsreiche
Geschichte wird mit perfekter Verwendung einer komplizierten Technik, mit echtem
Sinn fur filmische Effekte und mit fantasievollen Gags erzéhlt. Philippe Avron, ein
Komiker mit dem Gesicht eines erwachsenen Lausbuben, der bisher mit Serge Kor-
ber Kurzfilme gemacht und sich am «Théatre National Populaire» in Paris mit
Moliéres «Geizigem» und Giraudoux' «Der Krieg von Troja findet nicht statt» durch-
gesetzt hat, spielt die Titelrolle. Assistiert wird er von der Téanzerin und Schauspiele-
rin Mireille Négre, einer Marchenprinzessin von Aussehen, die bereits in «Le petit
gargon de I'ascenseur» (FB 5/63) von P. Granier Deferre eine dhnliche Rolle ver-
kérpert hat.

Die verriickten |deen eines Zirkusdirektors, eigene Not und vor allem die Liebe zu
einer bezaubernden Kunstreiterin lehren einen scheinheiligen Uhrendieb, mit schnee-
weissen Fliigeln durch die Lifte zu fliegen. Als komischer lkarus oder weltlicher
Engel spielt er Streiche, richtet Verwirrungen an und treibt Unfug, obwohl er eigent-
lich nichts anderes als Freude und Gliick verbreiten mochte. Am Schluss holt ihn
dasselbe Midchen, das ihn zu seinem ersten Flugversuch ermuntert hat, von seinen
«himmlischen» Abenteuern auf die Erde zuriick, indem es ihm im Schlaf die Fliigel
abschneidet und sie wie Trophden an die Wand nagelt. Schon friilher hat er indes
einem Fischerpaar, das ihn nach einer unfreiwilligen Zwischenlandung aufgenommen
hat, bekannt, dass er, obwohl leibhaft in den Wolken schwebend, mit seinem Wiin-
schen und Trachten durchaus irdisch ist. «Vous savez, ici chez vous, c’est -aussi un
paradis», heisst es denn auch in der Erzdhlung.

Eingestanden: ein weltlicher Engel, ein diesseitiger Engel! Es geht dem Regisseur
mit der Gestalt seines «Fifi la plume» aber nicht um einen Angriff auf die Existenz
der Engel als reine Geister, sondern er amiisiert sich lediglich mit den (sinnentleer-
ten und falschen) Klischeevorstellungen, wie sie in vielen Schutzengel- und Weih-
nachtsengel-Bildchen zum Ausdruck kommen. Und solchen ohne Respekt zu begeg-
nen, ja sich dariber lustig zu machen, kann wohl niemandem verboten werden —
wenn es hier auch stellenweise mit mehr Geschmack geschehen diirfte. Und zurDies-
seitigkeit: Stimmt es denn nicht, dass dort, wo Menschen wie das alte Fischerpaar
oder die junge Familie friedlich und gliicklich beisammen leben, auch ein «Paradies»
ist (das Wort selbstversténdlich im bertragenen und nicht im theologischen Sinne
verstanden)?

Soweit handelt es sich um Einzelheiten, die man fiir sich genommen vielleicht gréss-
tenteils noch erkldren und verteidigen kann. Aber der Film als Ganzes stimmt nicht.
Der vorgeschlagene Vergleich mit Komédien, deren vornehmste Aufgabe es (nach

80



André Bazin) ist, «<eine Welt zu schaffen», und nicht, die Leute zum Lachen zu brin-
gen (siehe dazu beispielsweise «Jour de féte» von Jacques Tati; FB 2/66), macht
Eigenart und Grenzen der ersten Komédie Lamorisses deutlich: «Fifi la plume» bleibt
durchaus an der Oberflache, stésst kaum je zu dem vor, was man eine geistige Welt
nennen kénnte; der Film besitzt, streng genommen, iberhaupt keine innere Dimen-
sion. Der Film hat daher auch kein Zentrum, um das sich die Teile ordnen kénnten
und von dem aus man sie sehen miisste. Eine Folge davon ist die Uneinheitlichkeit
des Stils und die Zwiespaltigkeit des Erlebnisses. So ist die Schldgerei-Szene mo-
derner Slapstick, die Episode des ersten Fluges ein Stiick Marchen und die Gauner-
Sequenz eine Parodie auf eine bestimmte Filmgattung. In dieser Art wechselt be-
standig der Stil, durch welchen der Film die Geschichte interpretiert, und gleich-
zeitig wechselt die Stimmung, aus welcher der Zuschauer das Erlebnis interpretiert.
Dass dieser Streifen dennoch iiber dem Durchschnitt steht, und dass er als fantasie-
reiche Augenblicksunterhaltung gleichwohl einen Wert besitzt, soll nicht bestritten
werden. Doch der Geist, der bei einem echten Kunstwerk naturgemiss in die Tiefe
lotet und den Zuschauer auch in dieser Tiefe anriihrt, scheint hier in alle Winde ver-
flogen. Kommt dies vielleicht davon, dass Lamorisse sich zu viel mit gefdhrlichen
Flugmaschinen beschéftigt hat ... ? hst

Oktjabr (Oktober) [1l. Fiir Erwachsene
Produktion: Sowkino; Verleih: Majestic; Regie und Buch: Sergej M. Eisenstein und
G. W. Alexandrow, 1928; Kamera: E. Tisse, V. Popow; Musik: D. Schostakowitsch;
Darsteller: V. Nikandrow, V. Popow, B. Liwanow und andere.

Offenbar im Hinblick auf ein Jubildum (1917/1967) kommt S. M. Eisensteins Revo-
lutionsfilm gegenwirtig in einer von seinem langjahrigen Mitarbeiter Alexandrow er-
ganzten Fassung zur Wiederauffihrung. Das Werk verdankte bereits seine Ent-
stehung einem Jubildum, musste doch Eisenstein seinerzeit die Arbeit an der «Ge-
nerallinie» unterbrechen, um in staatlichem Auftrag fiir den 10. Jahrestag der Revo-
lution einen Film nach John Reeds «Zehn Tage, die die Welt erschiitterten» zu dre-
hen. Die Bedeutung, welche dem Projekt beigemessen wurde, ldsst sich am gewal-
tigen Aufwand ablesen, den der Regisseur bei der Inszenierung treiben konnte. Da-
bei vermochte er jedoch sein Programm nicht ganz einzuhalten, so dass der Film
erst 1928 fertig wurde und schliesslich nur einen Ausschnitt der urspriinglich ins
Auge gefassten Thematik behandelte, namlich das revolutiondre Geschehen von
Mérz bis November 1917.

Vergleichbar dem vorausgegangenen, berilhmteren «Potemkin» verarbeitet «Okto-
ber» die — bereits damals — historischen Ereignisse im Sinne der marxistischen Film-
theorie, der zufolge der Film ein ideales Mittel der revolutiondren Bewusstseinsbil-
dung darstellt. Weniger elementar in seiner Dramaturgie und darum auch weniger
erfolgreich als «Potemkin», bietet «Oktober» in seiner ausgesprochen intellektuellen
Konstruktion eine eindriickliche Illustration zu Eisensteins ideologisch inspirierter
Asthetik.

Eisenstein verzichtet auch in diesem Film auf Einzelpersonen als Handlungstréager.
Statt romanhaft Faden zu spinnen, schildert er gleichsam im objektiven Stil des Hi-
storikers anonyme Vorgiénge, aus denen nur die Filhrergestalten gelegentlich hervor-
treten (wobei fiir den offiziellen Charakter des Werkes kennzeichnend ist, dass die
Figur Trotzkis nachtriaglich ausgemerzt werden musste). Bei der verhéltnisméssig
komplizierten und breit aufgefacherten Anlage des Geschehens ist dieses Verfahren
nicht ohne Schwierigkeiten, bringt es doch den Film in Gefahr, véllig uniibersichtlich
zu werden. Dem wirken einerseits Eisensteins Technik der Wiederholung und die
ordnenden Zwischentitel entgegen, anderseits mag diesem Gesichtspunkt in der
Konzeption des Regisseurs iiberhaupt nur untergeordnete Bedeutung zukom-
men. In der Entwicklung seiner Filmtheorie und -praxis strebte Eisenstein ja vor al-
lem danach, abstrakte gedankliche Aussagen mit Hilfe des Bildes und der Bild-
montage zu formulieren. So mag ihm denn auch die Revolutionsgeschichte in diesem
Sinne mehr Anlass als Zweck seines Films gewesen sein.

81



«Oktober» enthilt manche Szenen, an denen beispielhaft sichtbar wird, wie Eisen-
stein durch expressive Bildgestaltung und durch Bildmontage symbolische und
assoziative Wirkung erzielt und so das Dargestellte immer schon deutet im Sinne
des marxistischen (in diesem Stadium selbstverstandlich antireligisen) Geschichts-
verstdndnisses. Man mag heute in stilistischer Hinsicht seine Manipulationen als zu
direkt, zu naiv empfinden, doch kénnen ihnen weder die einpragsame Wirkung noch
die dieser zugrunde liegende bildkompositorische Erfindungskraft abgesprochen
werden. Wenn Eisenstein dabei oft ins Grotesk-Pamphletidre gerdt — beispielsweise
in der Darstellung Kerenskis oder des zaristischen Winterpalais’' —, so wird man hier-
bei die geschichtliche Situation in Rechnung stellen miissen. Heftigkeit und Einsei-
tigkeit, die in der Verherrlichung wie in der Diffamierung der Parteien deutlich her-
vortreten, verraten nicht nur die Absicht auf propagandistische Breitenwirkung, son-
dern auch den dynamischen Geist der Erneuerungsbewegung. Gerade unter dieser
Riicksicht muss «Oktober» historisches Interesse iiber die filmeigenen Belange hin-
aus erwecken. Die Entwicklung des Films als Ausdrucksmittel ist selten im Verlauf
ihrer bisherigen Geschichte eine so enge Verknotung mit der politischen und geisti-
gen Bewegung der Zeit eingegangen wie gerade hier. Wenn vom Film her die Ein-
wirkungen des Zeitgeistes und die fast gewalttitige intellektuelle Durchdringung des
noch jungen Mediums von der revolutionidren Theorie her interessieren miissen, so
bildet «Oktober» anderseits ein aufschlussreiches geistesgeschichtliches Zeugnis,
insoweit jene Einwirkungen die ihnen zugrundeliegenden Strémungen und Inspira-
tionsquellen erkennen lassen. Bedauerlich bleibt unter diesem Aspekt einzig, dass
die heutige Projektionstechnik eine getreue Wiedergabe des Films nicht erlaubt und
dass die dadurch bewirkte rhythmische Verfidlschung durch die nachtréglich unter-
legte Musik so weit verstarkt wird, dass die Vorfilhrung des Films dem Zuschauer
beschwerlich wird. ejWw

Schonzeit fiir Fiichse [I1—=IV. Fiir reife Erwachsene

Produktion und Regie: Peter Schamoni, 1965; Verleih: Rialto; Buch: G. Seuren, nach
seinem Roman «Das Gatter»; Kamera: J. Vacano, N. Majda; Musik: H. Posegga;
Darsteller: H. Férnbacher, Ch. Doermer, A, Jonasson, M. Peitsch und andere.

Der «Er» genannte Held, aus niederrheinischem Grossbiirgertum stammend, hat sich
in Diisseldorf als Schriftsteller und Journalist etabliert. In seine «Heimat» und zu
seinem Freund Viktor fithren ihn nur noch gelegentliche, beinah unwillige Besuche
anlasslich der alljahrlichen Treibjagden. «Er» versucht, sein eigenes Leben zu leben,
doch auch in dem selbstgewéhlten grosstadtischen Asyl entgeht er nicht den Erleb-
nissen und Eindriicken seiner Jugend, wird aufs neue der Argwohn gegeniiber dem
um sich selbst kreisenden Biirgertum wach. Er lernt Clara kennen und mit ihr Claras
Familie, die Mutter und den Onkel, Wein- und Walzergemiitlichkeit zwischen ver-
staubten Erinnerungen, ein Dasein mit Dingen und Ereignissen ohne Bezug zum
Gegenwirtigen, ohne Lehre aus der Vergangenheit. Sie sind auf ihre Weise nicht viel
anders als die Jagdgesellschaft von Viktors Vater, die Jagen und Téten wie ein heili-
ges, ererbtes Ritual vollzieht. Entkommen, entfliehen miisste man dem allem kdnnen,
wie noch das angeschossene Eichhdrnchen in die Gipfel der Bdume flieht oder der
Fuchs sich in seinen Bau verkriecht. Doch es gibt keine Schonzeit fiir «lhn» und
Viktor. Sie stossen sich wund am Gatter, aber es bleibt ihnen nur Flucht oder Kapitu-
lation. Viktor wird als Biichsenverkdufer nach Australien gehen, «Er» wird versuchen,
mit Clara auszukommen, sie vielleicht eines Tages heiraten.

Man bemerkt den Unterschied: der erste Spielfilm des 32jdhrigen Peter Schamoni
spiegelt spezifische Generationenprobleme, die so und auf diese Weise fiir den um
wenige Jahre jiingeren Bruder Ulrich («Es»; FB 8/66) schon nicht mehr akut sind. Das
Thema von «Schonzeit fiir Fiichse», der Generationenkonflikt in dieser eigenartigen
Kontroverse und «Ubernahme dressierten Bewusstseins» (Buchautor Seuren, 34), ist
die typische Problematik jener Jahrgédnge, die noch zu jung fiir den Krieg, aber doch
schon alt genug waren, Krieg und Nachkriegszeit bewusst aufzunehmen und die an-

82



fingen, liber die Ursachen des Erlebten zu reflektieren. Lebensformen und -haltungen,
die ihnen nur zu verdidchtig und verhéngnisvoll erscheinen mussten, im saturierten
Deutschland nahezu unverindert wieder vorzufinden, weckte ihre Opposition; das
bequeme, in seiner Spiessbiirgerlichkeit sie allenorts wie ein lethargisch machendes
Klima umgebende Dasein, verfiihrte zur Resignation, zum halb unwilligen Arrange-
ment mit einer rational nicht akzeptierten Wirklichkeit. Peter Schamoni bemiiht sich
redlich um eine Situationsbeschreibung jener jungen Menschen, die angefangen ha-
ben mitzuspielen, sich aber im Grunde deshalb selbst missfallen. Doch er bringt es
nicht fertig, dem Zuschauer einsichtig zu machen, warum diese Verhaltensweise so
fatal ist, dass es sich lohnt, ihr einen ganzen Film zu widmen. Schamoni, der gar nicht
anspruchslos seinen Film als ein «Dokument zum Verstdndnis unserer Zeit» sehen
mochte, liefert zwar einen symptomatischen Tatbestand, aber keine Einsicht in die
ursiachlichen Zusammenhénge. Das Biirgertum — ob nun Gross- oder Kleinbiirger-
tum —, das er in vielem sehr zutreffend charakterisiert, verliert zwar jeden Glanz einer
Idylle, offenbart sich als ausgelaugt und unverdndert gestrig, ohne dass aber nur an-
deutungsweise demonstriert wiirde, warum diese Abkapselung und Indifferenz mit
Recht den Unwillen des jungen Helden erregt. In Schamonis Film wird nicht mehr
sichtbar, als dass sich seine Opposition gegen ein der neuen Generation nicht mehr
gemisses Milieu richtet, wahrend das Milieu wesentlich als Indiz fiir den N&hrboden
demokratischer Lauheit, politischer Unwandelbarkeit und sozialer Intoleranz er-
scheinen miisste. Dies alles kann man mit gutem Willen in den Film hineininterpretie-
ren, zum Ausdruck kommt es in ihm selbst nicht. Dabei 6ffnet sich erst dann jene
Perspektive, die verhdngnisvoll macht, dass sich der Held mit dieser Umwelt schliess-
lich doch arrangiert, ja arrangieren muss, «weil am Faktum der Uberlegenheit des
Gatters der Widerstand stumpf wird» (Seuren). Schamoni beschreibt nicht ohne
Intelligenz, aber es fehlt ihm der zupackende, der das Urséchliche enthiillende Griff.
Der Stoff bot Mdglichkeiten genug, die zum Beispiel in der Montage der Haupthand-
lung mit den Jagdszenen weithin verschenkt sind. Vielleicht hat auch Schamoni sich
— formal — zu sehr arrangiert, ist sein Film um eine kréftige Nuance zu sehr der Kon-
vention verhaftet. Ev.

A countess from Hong Kong (Die Grifin von Hongkong)
[1I—=1V. Fiir reife Erwachsene

Produktion und Verleih: Universal; Regie, Buch und Musik: Charles Chaplin, 1966;
Kamera: A. Ibbetson; Darsteller: M. Brando, S. Loren, S. Chaplin, Ch. Caplin,
T. Hedren und andere.

Mit steifer Feierlichkeit deutet der amerikanische Botschafter eine leichte Ver-
beugung an und bittet zum Tanz. Die allein an ihrem Tische sitzende Dame, die eben
noch mit tranenschweren Augen durchs Fenster auf die See hinausblickte, nickt in
stummer Bewegung, erhebt sich, und alsbald wiegen sich die beiden im Tango-
Rhythmus, eng umschlungen, Blick tief in Blick versenkt, eingerahmt von der mon-
danen Kulisse des hawaiianischen Luxushotels. Diese Schlusszene, wird man ver-
muten, verrit die altbekannte Marke der Traumfabrik, wie sie so ungeniert heute sel-
ten mehr auf der Leinwand anzutreffen ist. Sekunden zuvor ergaben sich — wenig-
stens fiir den aufmerksamen Beobachter — andere Assoziationen. Der Botschafter,
vom livrierten Diener geleitet, vorwértsgedringt durch die Gewalt seiner Gefiihle,
muss wenige Meter vom Tisch der Dame immer wieder einhalten, weil ihm die ele-
ganten Figuren der Tanzer zum Hindernis werden, das einfach zu berrennen ihm
seine Wiirde verbietet. Der Einfall ist nicht sonderlich originell. Dennoch, was hier
Marlon Brando geschieht, das kénnte ebenso gut einem anderen widerfahren sein:
Cha(rjlot, dem unermiidlichen Kampfer wider die Tiicken des Objekts und der Um-
stidnde.

Was in den letzten Bildern der «Grifin von Hongkong» so eng beieinanderliegt, kenn-
zeichnet den ganzen Film. Mit Pathos vermischte Gefiihligkeit, Glamour und luxuriés
dekorierte Oberflachlichkeit beherrschen die Szene. Dazwischen blinkt gelegentlich

83



ein komischer Einfall, der zwar in seiner Isolierung nicht zu ziinden vermag und zu-
meist auch nicht sorgfiltig genug ins Bild gebracht ist, der aber von ferne doch an
die andere «Marke» erinnert, an diejenige von Charles Chaplin. Wenigstens Sophia
Loren gewinnt fiir Augenblicke so etwas wie chaplineske Ziige und lockert damit die
unbeholfene, in hausbackener Romantik schwelgende Inszenierung auf.

Stellt sich aber die Erinnerung an Charlots Komik nicht tiberhaupt nur deshalb ein,
weil Chaplins Name liber dem Film steht? Bliebe sonst diese «Gréafin von Hongkong»
nicht als gesichtslose Routineproduktion génzlich unbeachtet? Dariiber mag man im-
merhin diskutieren. In einem aber hebt sich der Film doch von manchen Dutzend-
werken ab. Nicht mit unverbindlicher lronie, sondern mit einer gewissen Beharrlich-
keit stellt er sich zur herkémmlichen Gesellschaftsmoral in Widerspruch. Es ist nicht
bloss Frivolitdat, wenn er eine ehemalige Prostituierte und Gangster-Méatresse, die
als Tochter russischer Emigranten ohne Papiere ist und sich auf Schleichwegen in
die USA einschmuggeln muss, zur Heldin macht; wenn sie die rechtméssige Gattin
des Botschafters auch in der Sympathie des Zuschauers liberspielt; wenn die Liebe
zwischen ihr und dem Diplomaten liber dessen Verzicht auf die Karriere und iiber
die Scheidung seiner Ehe ins Happy-End einmiindet. Menschliches Gliick — wenn
nicht Menschlichkeit Gberhaupt — findet hier Verwirklichung nur im gesellschaft-
lichen Exil. Weil man aus Chaplins Leben einiges weiss, ahnt man, dass die Wurzeln
dieses Konzepts in der Lebensgeschichte des Autors zu suchen sind. Freilich hat der
Film deswegen noch lange nicht eine «Botschaft», dazu bleibt er zu oberflachlich
und zu sentimental. Aber er wird zum Abbild einer zweifachen persénlichen Tragik:
Die Tragik des Aussenseiters schlagt sich in der Anlage der Intrige nieder, diejenige
des alt gewordenen Kiinstlers manifestiert sich im gestalterischen Unvermégen. ejW

Nattlek (Nachtspiele) [1I—-1V. Fir reife Erwachsene

Produktion: Sandrews; Verleih: Cinévox; Regie: Mai Zetterling, 1966; Buch: M. Zet-
terling, D. Hughes, nach einem Roman von M. Zetterling; Kamera: R. Ericson; Musik:
J. Johansson, R. Riedel; Darsteller: |. Thulin, K. Hjelm, L. Brundin, R. Lindstrém und
andere.

Wenn der Freudentanz des jungen Ehepaares im Schnee auf der Leinwand erstarrt,
weiss man, dass die Geschichte ihr gliickliches Ende gefunden hat. Ein gliickliches
Ende ist es, soweit es das in zeitgendssischen Problemfilmen tiberhaupt noch gibt:
als Offenheit, als Méglichkeit zum Besseren. Zuvor sind im Verlaufe des Films die
Hindernisse ausgebreitet worden, die den Weg eines jungen Mannes zur Reifung
umstellen, seine Verwurzelung in einer dekadenten Wohlstandsgesellschaft, ins-
besonders aber seine iilbermichtige erotische Mutterbindung, in die seine Pubertit
inmitten der enthemmten und sittlich verrannten Umgebung ausgemiindet hat. Die
neue Bindung an eine Frau bringt die Krise. Die Mutter steht der Gattin, die gestorte
Sexualitidt der Liebe im Wege. Mit dem befreienden Akt eines selbstgewollten und
gewaltsamen Abschieds endet der Film: Anlasslich einer Party ldasst der junge Mann
das elterliche Schloss in die Luft sprengen. Die nach riickwérst gewandte Bedeutung
dieser Handlung ist augenfillig. Die alte Behausung wird geschleift, damit freies
Terrain und Platz fiir Neues werde. Allein, woher Neues kommen soll, das besser
sein wird als das Alte, bleibt nach dem Film unklar.

Die heute 42jdhrige Schwedin Mai Zetterling, friiher als Schauspielerin tatig und zur-
zeit eine der wenigen Frauen, die selber Regie fiihren, hat ihren Film auf mehreren
Ebenen angesiedelt. In der Handlung zeichnet sie die Geschichte ihres Protagoni-
sten psychologisch, in den einzelnen Szenen und Bildern strebt sie nach symboli-
scher Verdichtung und im Dialog gar nach philosophischer und metaphysischer Ver-
tiefung. So anerkennenswert dieses Bemilhen um Auslotung des Themas ist, so we-
nig vermag es in der konkreten Form des Films zu iiberzeugen. Dieweil Phantasmago-
rien und psychoanalytisch inspirierte Symbole wuchern, bleiben die Hauptfiguren
zwar nicht in ihrem Schicksal, aber in ihren Charakteren undeutlich. Fehlt es schon
dem Unterbau an Soliditéat, so finden die deutenden Chiffren darin auch keine ge-

84



niigende Verankerung. Was kiinstlerisch gemeint ist, wirkt kiinstlich, angestrengt und
bisweilen abstrus. Man kann sich des Eindrucks nicht erwehren, dass es Mai Zetter-
ling trotz den formschénen Bildern am persénlichen, origindren Ausdruck fehle, dass
sie selbst mit Geistern — Quellen und Vorbildern — kdmpfe, von denen sie nicht frei-
komme.

Wire aber dem Film, der allerorten mit der Zensur Schwierigkeiten hat und auch
bei uns nur in mehr oder weniger gekiirzten Fassungen zu sehen sein diirfte, nicht
zuallererst vorzuwerfen, dass er sich schockierende Indezenz zuschulden kommen
lasst? Muss man ihn nicht eher aus spekulativen als aus missratenen kiinstlerischen
Absichten deuten? Zu leicht wird man sich hier die Antwort nicht machen kdnnen,
gerade wenn man die Vorbilder in Rechnung stellt. Nicht ohne Berechtigung ist die
Feststellung, die Zetterling habe einen Extremfall ins Auge gefasst, dem eine all-
gemeine Verbindlichkeit kaum mehr zukommen kénne. Dabei muss allerdings offen
bleiben, ob die Dekadenz des Milieus, in welchem sie den Jungen aufwachsen lasst
und das sie schon in ihrem ersten Film scharf gegeisselt hat, in der Geschichte der
schwedischen Gesellschaft belegt werden kann. Zu jenem ersten Film — mit dem
Titel «Liebende Paare» — notierte die Autorin librigens, die Frau, die heute in einer
Mannerwelt lebe, sei so sehr den Einfliissen dieser Umgebung unterworfen, dass sie
weniger als der Mann imstande sei, sich ihren Raum der Freiheit zu schaffen. Im vor-
liegenden Film findet diese These von der mit der Welt nicht im Einklang stehenden
Frau in der Gestalt der Mutter ihre Bestdtigung und wird zugleich weitergefiihrt, in-
dem nach den Einflissen gefragt wird, die von dieser Stérung her auf den Mann zu-
rickwirken. Man darf also mindestens sagen, dass das Schaffen von Mai Zetterling
eine ernstzunehmende Logik hat, eine Logik auch, die positiver anmutet, als man es
von anderen Schweden her gewohnt ist. Um einen Prozess der Befreiung, der Reini-
gung geht es ihr offensichtlich, der iiber die zerfahrene Situation, die geschildert
wird, hinausweist. Dass die Hoffnung auf den Neubeginn mehr in der Logik des Films
steckt als in seinen Figuren, das |4sst sie nicht recht zu Kréften kommen. Man er-
kennt wohl die Méglichkeit der Befreiung, nicht aber, wie die gewonnene Freiheit
fruchtbar werden soll. Das muss eher zu denken geben als die Frage der Dezenz in
der Darstellung, bei der immerhin Zeit und Ort der Entstehung, hier also die schwedi-
schen Verhiltnisse, in Rechnung zu stellen sind. ejW

Gycklarnas afton (Abend der Gaukler) [l1—=IV. Fiir reife Erwachsene

Produktion: Sandrews; Regie und Buch: Ingmar Bergman, 1953; Kamera: S. Nykvist,
H. Bladh; Musik: K.-B. Blomdahl; Darsteller: A. Grénberg, H. Andersson, H. Ekman,
A. Ek, G. Brost und andere.

Nach gut 13 Jahren gelangt nun auch Ingmar Bergmans 1953 entstandenes Werk in
unserem Lande zur Auffilhrung. Als «Abend der Gaukler», vielleicht Bergmans diister-
stes Werk, damals erschien, reagierte die Kritik ablehnend, das Publikum blieb aus,
der Produzent konnte nur Verluste buchen, und Bergman musste um seine Karriere
als Regisseur fiirchten. Er wandte sich in der Folge rosageténten Komddien zu, die
allerdings nicht weniger ernst gemeint waren; erst mit «Das siebente Siegel» kehrte
er wieder zur diister-schwerbliitigen, kompromisslosen Darstellung der ihn bewe-
genden Themen zuriick.

Der Film beginnt mit dem Morgengrauen eines kalten, windigen Spéatherbsttages in
Schweden um 1900. Durch eine 6de, verlassene Gegend zieht die Wagenkolonne
eines Wanderzirkusses. Der schrille Singsang eines Kutschers mischt sich mit dem
Knarren der Riader; Bild und Ton zeichnen eine verhangene, abweisende Welt, in der
sich Menschen auf der Fahrt befinden. Dieses Thema vom Menschen als Pilger fin-
det sich uniibersehbar in manchen Werken Bergmans, so etwa in «<Ein Sommer mit
Monika», «Lektion in Liebe», «Das siebente Siegel» (FB 16/63), «Wilde Erdbeeren»
(FB 4/60), «Jungfrauenquelle» (FB 7/61) und «Das Schweigen» (FB 4, 5, 7/64). Berg-
mans Menschen brechen auf, sind auf der Fahrt zu einem Ziel, und zugleich sind sie
auch innerlich auf der Reise, die aber ins Unbekannte fiihrt und die Betroffenen tief
verandert.

85



In «Abend der Gaukler» kehrt der alternde Zirkusdirektor Alberti in die Stadt zuriick,
in der er Frau und Kinder sitzenliess. Er lebt mit Anna, einer hilbschen Kunstreiterin,
zusammen. Die Sequenz des Erwachens an ihrer Seite strahlt eine warme, zértliche
Intimitit aus, die alsbald durch eine schreckliche Riickblende, die das Kommende
gleichnishaft vorwegnimmt, zerstért wird: Vor Jahren hat hier in der Nahe Alma,
die Frau des Zirkusclowns Frost, nackt mit Soldaten gebadet. Frost eilte entsetzt
herbei, ihre Blésse vor den liisternen Blicken der Ménner zu decken, er nahm sie auf
den Riicken, schleppte sie mit blutigen Fiissen {liber die Felsen und brach unter ihrer
Last zusammen, zum Hohn und Spott aller Umstehenden. Frosts Kalvarienberg ist
aber nicht nur eine Allegorie auf das Schicksal Albertis, sondern auch eine sinnbild-
liche Darstellung des eigentlichen Filmthemas, das von der unertréglichen Last des
Daseins in einer elenden, feindlichen Welt handelt. Wie Frost geht auch Alberti
Demiitigungen und Enttduschungen entgegen, und diese Stationen seines Leidens-
weges treiben ihn stufenweise immer tiefer in die Verzweiflung.

Seine Truppe ist abgebrannt, es fehlt an Geld, Kleidung und Nahrung. Um die fir
einen Reklameumzug fehlenden Kostiime aufzutreiben, macht Alberti zusammen mit
der herausgeputzten Anna der in der Stadt gastierenden Theatergruppe einen Be-
such und wird vom Theaterdirektor griindlich gedemiitigt. Dem Umzug bereitet die
Polizei ein jammerliches Ende. Des Zirkuslebens miide, voll Angst vor Not und unge-
wisser Zukunft, sucht er Zuflucht bei seiner Frau und bettelt sie an, bei ihr bleiben zu
diirfen. Seine Frau Agda aber weist ihn zuriick. Sie hat sich mit einem Panzer der
Gefiihllosigkeit umgeben, ihr Leben und ihre Ruhe soll niemand mehr stéren. Zur
gleichen Zeit hat sich Anna aus Eifersucht und Furcht, von Alberti verlassen zu wer-
den, zum Schauspieler Franz ins Theater begeben. Sie gibt sich ihm hin fiir ein
Schmuckstiick, mit dessen Erlés sie aus dem Elend herauszukommen hofft, doch
erweist es sich als unecht und wertlos. Von der Frau verstossen und von der Gelieb-
ten betrogen, denkt Alberti an Selbstmord: «Man sollte alle téten, die leiden». Aber
sein Mass der Erniedrigung ist noch nicht voll: Wahrend der Galavorstellung macht
Franz, der Schauspieler, seine Affire mit Anna 6ffentlich bekannt und schldagt den
Zirkusdirektor in der Arena vor aller Augen zusammen. Alberti schliesst sich ein
und greift zur Pistole, aber statt in den Kopf, schiesst er in einen Spiegel und tétet
anschliessend den altersschwachen Zirkusbaren — eine Handlung, die so etwas wie
Ersatz einer spéaten Rache fiir das ist, was Alma Frost angetan hat, und fiir das Lei-
den, das Anna und Agda ihm selbst angetan haben. Dann fiangt sich Alberti in der
Beriihrung mit einer lebendigen Kreatur wieder auf, und der Zirkus zieht seine
Strasse weiter.

Bergman driickt durch die Gestalten seines Films eine sehr persénliche Sicht des
Daseins aus. Man denkt an Sartre und sein Wort: «Die Holle, das sind die andern».
Das Dasein ist dem Menschen nur Last, da er ohne Gott und Normen seinen Weg in
villiger Einsamkeit suchen muss. Zum Mitmenschen gibt es keine Briicke, von ihm
her riihrt alles Leid. Zwischen dem Suchen nach Gliick und dem Ausweg des Todes,
der in einem Traum von Frost als Versuchung zur Flucht ins Nichts erscheint, gibt
es nach Bergman nur die Méglichkeit, den absurden Weg illussionslos und einsam
weiterzugehen. Im unendlich zaghaften Lécheln, das sich am Schluss zwischen Anna
und Alberti ereignet, ist, fern aller Hoffnung auf Hilfe oder ein anderes Leben, dieser
Wille zum «Dennoch!» leise angedeutet. Im Gegensatz zu spateren Werken bewegt
sich dieser barock-expressive, in seinen noch wenig gegliatteten Formen an Stumm-
filme und an Eisenstein erinnernde Film in einem rein diesseitsbezogenen Kreislauf.
Seine Thematik ist noch nicht aufgebrochen durch die Fragen nach Gott und dem
Sinn des menschlichen Lebens, wie Bergman sie in seinen spiteren Filmen immer
bohrender stellen wird. ul.

86



	Filme

