Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)

Heft: 5

Artikel: Film im Dienst der christlichen Verkindigung?
Autor: Eichenberger, Ambros

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das kann durch eine rein technische Kenntnis dieser Medien und ihrer Gesetzlich-
keiten geschehen. Noch besser aber bewahrt sich der Mensch seine Freiheit da-
durch, dass er das, was durch diese Kommunikationsmittel auf ihn zukommt, mit
seinem Leben konfrontiert und verarbeitet. Der Mensch muss wieder vollkritisch,
urteilsfahig werden. Die beste, nicht nur technische, sondern auch lebensgemésse
Verarbeitung geschieht im Gespréach uber das, was ihm dargeboten worden ist. Das
Durchdenken einer Sache fiir sich allein ist sicher wichtig. Aber wer kann das recht
tun, wenn wir die Tatsache ernst nehmen, dass der Mensch durch die Erfassung des
Unbewussten durch die Kommunikationsmittel gelenkt werden kann. Erst das ge-
meinsame Durchdenken, eine dialogische Verarbeitung, die eine fortwdhrende Kon-
frontation darstellt zwischen dem Gesehenen und Gehdrten und dem menschlichen
Leben, befreit den Menschen von unbewussten Eindriicken. Auch wo der Mensch
dabei nicht selber dusserlich vernehmbar mitredet, hilft ihm die dialogische Ver-
arbeitung, zur Freiheit zu gelangen, zu seiner Auffassung und seiner eigenen Er-
kenntnis. Darum scheint mir das echte evangelische Anliegen den Kommunikations-
mitteln gegeniiber darin zu bestehen, dass wir durch eine gute Kenntnis der Gesetz-
méssigkeiten dieser Medien und durch die Verarbeitung im Gesprich dem Menschen
seine Freiheit zurlickgeben. Pl Ershings

Leiter der reformierten Bildungsstétte Boldern

Film im Dienst der christlichen Verkiindigung?

«Wenn'’s nicht auch bald einen Jazz-Gottesdienst machen, dann san’s hinten dran!» —
Was ein bayrischer Dekan seinem Jugendseelsorger vom Jazz gesagt haben soll,
lasst sich «mutatis mutandis» auf den Film anwenden. Aber geniigt das Motiv des um
jeden Preis Modern-sein-Wollens, damit ein solches Experiment gerechtfertigt ist?
Koénnte es nicht auch eine jener billigen Maschen sein, von denen arglose Gemiiter
in Theologie und Liturgie eine Regeneration des Christlichen erwarten, im Grunde
genommen aber den Glauben und sich selbst in einer Art Pseudoweltfdhigkeit um
jede Sprengkraft und um jeden tiefergehenden Einfluss bringen? Man muss aber
auch von der Gegenseite her fragen. Es wére doch denkbar, dass diese Versuche
mit dem Film, diese Gottesdienste in neuer Gestalt — vorab wird es sich um Wort-
gottesdienste handeln mit mehrheitlich jugendlichem Publikum — von einem echten
seelsorglichen Anliegen her getragen sind. Noch immer gibt es |dealisten und so-
gar Progressisten, die darunter leiden, dass das Evangelium auf weite Strecken hin
heute keine Relevanz, keine Bedeutsamkeit mehr hat und als unvereinbar mit dem
modernen Existenzgefiihl gilt. So missten diese Bild-Wort-Gottesdienste als Ver-
such verstanden werden, diese Relevanz des Evangeliums wieder herzustellen. Sie
hitten zum Zweck, Einfallstore und Angriffsflichen des Transzendenten im alltdg-
lichen, technisierten und industrialisierten Leben auf-zu-zeigen mit den Mitteln, die
uns dieses Zeitalter zur Verfliigung stellt. Das nun wére alles andere als «letzter
Schrei» und billige Effekthascherei. Es wire ein ernstzunehmender, bewusst gesuch-
ter Briickenschlag zwischen Kirche und heutiger Welt. Prinzipiell wird man sich
einem solchen Anliegen spitestens seit der vierten Sitzungsperiode des Zweiten
Vantikanischen Konzils nicht mehr verschliessen kénnen!

Die konkreten Experimente diirften bei uns noch nicht sehr hdufig sein. Immerhin
wurde da und dort das eine und andere versucht. Persénlich denke ich an zwei Ver-
suche, die von reformierter Seite in Zirich gemacht worden sind: an einen abend-
lichen Gottesdienst fiir die junge Generation im Grossmiinster und an den Kreistag
der Jungen Kirche, zu dem im Kongresshaus an die 1000 junge Leute versammelt
waren. Bei beiden Gelegenheiten wurde ein Leitmotiv oder ein Bibeltext mit Film-
ausschnitten illustriert; im letzten Fall Mt. 15.21 ff. mit «La strada» von Fellini.

Es geht uns hier nicht darum, diese Experimente im einzelnen zu besprechen. Das
Echo darauf scheint recht erfreulich gewesen zu sein. Man hat angeregt, es méchte
bei der kirchlichen Verkiindigungsarbeit — vor allem am Fernsehen, beim Wort zum

71



Sonntag usw. — in vermehrtem Masse versucht werden, durch den Einsatz von mo-
dernen Vergleichsmitteln die Bibel fiir alle verstdndlich zu machen. Wir haben uns
die Aufgabe gestellt, vom Grundsétzlichen her zum Thema ein paar Gedanken zu-
sammenzutragen.

Bildsprache Gottes und des Menschen

Vom Grundsétzlichen her, das heisst wohl hier — wo von der christlichen Verkiindi-
gung und vom Gottesdienst die Rede ist — vom Theologischen her. Etwas verein-
facht lautet die Frage: Ist auch das Bild Vermittler von gottlicher Wirklichkeit? Hat
es einen Stellenwert im Offenbarungsgeschehen oder bleibt dieses auf das Wort
beschrankt? Hier wire nachzuweisen, wie das Wort sich im Bild verdeutlicht und
verdichtet. Es wire aufzuzeigen, wie Gott sich einldsst auf die Spielregeln und Ge-
setze der menschlichen Psychologie, wo alles Erleben bildhaft beginnt (omnis cogni-
tio incipit a sensu). Es miisste klar werden, dass die «Sprache» der menschlichen
Personentiefe Bilder und Symbole sind, nicht Begriffe und deduktives Denkverfah-
ren. Man spricht heute von einem Aufbrechen und Ernstnehmen dieses unbewussten
Existenzgrundes des Menschen auch in der Theologie. Die Bemiihungen verschie-
dener religiéser Denker kreisen um den «Gott in der Tiefe des Menschen», der sich
ihm in urbildlichen Symbolen manifestiert. Viele vertreten die Ansicht, es handle sich
bei diesem Einkreisen des «deus absconditus» um Projektionen, die von der mensch-
lichen Seele kommen. Das Problem des Modernismus’, das von der katholischen
Theologie wohl nie vollgiiltig aufgearbeitet worden ist, erhélt damit eine neue, bren-
nende Aktualitit. Wenn diese Urbilder im Unbewussten des Menschen ihren Ur-
sprung haben, dann bleibt aber jedenfalls die Frage: Wer hat diese symbolhaften
Gehalte (Archetypen) auf den Grund der menschlichen Seele gelegt, so dass diese
sie projizieren kann? Da kénnte uns das Alte Testament einigen Aufschluss geben.
Dort gibt es neben den Wortpropheten immer auch Bildpropheten, also Versuche, in
Bildern, Gesichtern, grandiosen Intuitionen — man denke etwa an die Vision des
Totenfeldes bei Ezechiel — den geheimnisvollen Gott anzugehen. Der Weg Gottes
uber das Bewusstsein zum Herzen der Menschen scheint also nicht der einzig még-
liche zu sein. Es gibt auch den Offenbarungsweg iiber die unterbewussten, tiefen-
seelischen Bereiche. Wer méchte behaupten, diese zum Teil neuentdeckten Tat-
bestdnde seien fiir das Thema, das uns beschiftigt, irrelevant? Etwa auf dem Hinter-
grund der Gegenwartspsychologie? «Nétiger als Ideen sind fiir die Welt von heute
Bilder. Eine Idee, die nicht in einer sichtbaren Wirklichkeit Ausdruck findet, kann
nicht glaubwiirdig werden, es sei denn, sie wire nichts mehr als Ideologie», hat
Roger Schiitz, der Prior von Taizé, gesagt. Das gilt nicht bloss fiir den politischen,
sondern noch viel mehr fiir den religiésen Bereich.

Die sakramentale Struktur der Wirklichkeit

Aber greifen wir nochmals vor dieses heilsgeschichtliche Offenbarungsgeschehen in
Wort und Bild zuriick. Diesem vorgelagert und es umgreifend ist die Offenbarung
Gottes in der Schépfung selbst. Die Gottebenbildlichkeit des Geschaffenen verdich-
tet sich wohl im Menschen zu einem Maximum, bleibt aber nicht auf ihn allein be-
schriankt. Jedes Ding birgt auf seinem Grunde ein géttliches Ursprungszeichen. Um
den Unterschied zwischen dem vernunftbegabten geistigen und dem mehr stoff-
lichen Bereich der Schépfung hervorzuheben, hat Thomas von Aquin von «Imago»
und «Similitudo» gesprochen. Grosse Dichtung, grosse Theologie, grosse Kunst —
der anspruchsvolle Film miteinbezogen — hat immer nach dieser «In-Gestalt» der
Dinge gesucht. Die Realitdt des Sichtbaren wird dabei in keiner Weise durch ein
sprunghaftes und vorschnelles Symbolisieren iibersprungen. Der Blick ist im Gegen-
teil auf das Herz der Dinge gerichtet, in jene Tiefe, wo ein neuer, bislang verborge-
ner, unendlicher Bezug sichtbar wird. Die Versuche, das gesamte Universum auf
diese Art in sakramentalen Begriffen auszudriicken, haben in neuerer Zeit auch in
der westlichen Welt — im Osten war diese Tendenz von jeher stédrker vorhanden —
an Boden unter den Fissen zuriickgewonnen. Bekannt diirfte Fellinis Bekenntnis

72



sein: «Ilch denke, wir diirfen die Wirklichkeit nicht betrachten wie ein Panorama, das
nur eine Oberflache béte. Jede Landschaft zum Beispiel hat mehrere Tiefenschich-
ten, und die innerste, jene, die nur ein poetischer Stil freilegen kann, ist nicht etwa
die unwirklichste. Sie will ich aufzeigen hinter der dusseren Erscheinung der Dinge
und Menschen, die man als ,unwirklich’ zu taxieren beliebt...» Andere Autoren
sprechen von einer «Rehabilitierung der Augenlust».

Transparenz der Schépfung! Der Vollstdndigkeit halber miisste noch deutlicher von
der Transparenz der erldsten Schépfung gesprochen werden. Die Welt ist theo-
phan, sie ist auch christophan im Sinne des Kolosserbriefes: «Er, Christus, ist das
Bild des unsichtbaren Gottes, der Erstgeborene vor aller Schépfung, denn in ihm
ward alles erschaffen ... alles ist durch ihn und auf ihn hin» (Kol 1, 17 ff.). Die Sakra-
mentalitdt kommt nicht nur den traditionellen sieben Sakramenten zu. Der Begriff
muss weiter gefasst werden. Die Menschheit Jesu ist Bild, ist Ursakrament Gottes.
Die Gleichnisse sind bildhaftes Reden von Gott. Im sakramentalen Geschehen ver-
dichtet sich das, worauf die ganze Schdpfung hintendiert. Die grossen irdischen
Realitdten, das Licht, das Wasser, das Brot, die menschliche Liebe, sie werden auf-
gegipfelt und erhéht in der Linie dessen, was sie naturhaft schon bedeuten und be-
wirken. «Sie vollziehen, was sie bezeichnen», hat die klassische Theologie gesagt.
lhre Zeichenhaftigkeit ist genau das Mass fiir ihre Wirksamkeit.

Aus solchen Gewissheiten heraus miissten Impulse kommen, die durch alles Sicht-
bare hindurch auf den géttlichen Sinngrund aller Wesen und Dinge zielen. «Ich
glaube nicht, dass ich je Schéneres sah als die Glockenhyazinthe, die ich eben an-
geschaut habe: durch sie weiss ich von der Schénheit des Herrn ... »

Damit wéren, umrisshaft wenigstens, ein paar Elemente angedeutet, welche eine
«Theologie der Bildmedien» zu entfalten hitte. Der Begriff der Sakramentalitat, des
Symbols und der Symbolfdhigkeit spielt dabei eine zentrale Rolle. Der evangelische
Theologe Paul Tillich hat vor Jahrzehnten unsere Zeit, die durch das Verschwinden
sicherer Grundwerte gekennzeichnet sei, einmal das «Land der zerbrochenen Sym-
bole» genannt. Heute scheint eine Entwicklung anzulaufen, die, wohl unter dem Ein-
fluss der Tiefenpsychologie, von einer Wieder-Aufwertung, ja einer «Revanche des
Symboles» spricht. Eine Chance fiir den Film, insbesondere auch fiir den religidsen
Film, fiir seinen Stellenwert und seine theologische Legitimation in der christlichen
Verkiindigung?

Rehabilitierung der Augenlust

Fir den Augenblick sehen die Dinge, sei es von den Produzenten, sei es von den
Konsumenten her gesehen, noch nicht so verheissungsvoll aus. Was landauf, landab
im Durchschnitt unter der Signatur des religiésen Films oder des Religiésen im Film
angeboten wird, ldsst gerade das vermissen, um was es uns hier geht: den Sinn fiir
\c}&efeichenhaf’cigkeit und Gleichnishaftigkeit der Welt und der realen Dinge dieser
elt.
Diese Show einer sentimentalen, kitschigen Pseudowelt, die da geboten wird, ent-
behrt doch der Kraft und der Echtheit des Natiirlichen und des Menschlichen, durch
die allein, nach dem Gesetz der Menschwerdung, Géttliches dem Menschen trans-
parent zu werden vermag. Voraussetzung fiir dieses Sehen und Erkennen wére aller-
dings etwas, das in unseren Tagen immer seltener zu werden droht. Dessauer hat
es die «naturale Meditation» genannt, und Pieper spricht von «irdischer Kontempla-
tion». Dabei handelt es sich nicht um spezielle geistige Turniibungen fiir Romantiker
und Klosterleute, sondern um eine Moglichkeit und um ein Verlangen, das in jedem
Menschen schlummert. Es ist jener einfache, liebende Blick damit gemeint, der auf
die Tiefe der Dinge gerichtet ist und etwas von der ihnen innewohnenden «Ent-
ziickung» verspiirt. Das Sichtbare wird dabei nicht iibersprungen. Es fingt bloss zu
leuchten an!
Gottesdienste mit Film: Ja oder Nein? Der Welttag der Kommunikationsmittel darf
sich mit dieser Frage nicht begniigen. Er muss auch eine Gewissenserforschung, vor
allem aber ein Impuls zu schopferischer theologischer und filmischer Arbeit sein.
Ambros Eichenberger

73



	Film im Dienst der christlichen Verkündigung?

