
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)

Heft: 3

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filme

La guerre est finie III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Sofracima, Europa; Verleih: Idéal; Regie: Alain Resnais, 1966; Buch:
J. Semprun; Kamera: S. Vierny; Musik: G. Fusco; Darsteller: Y. Montand, I. Thulin,
G. Bujold, M. Piccoli und andere.

Durch die Intervention offiziöser Stellen der spanischen Regierung wurde Alain
Resnais' neuester Film von der Teilnahme im offiziellen Programm des Festivals von
Cannes und des Festivals der Filme des Widerstandes in Cuneo, Italien, ausgeschlossen.

Auch am Festival von Karlovy-Vary in der Tschechoslowakei ereilte «La guerre
est finie» das gleiche Schicksal, dem Vernehmen nach aber diesmal auf Betreiben
spanischer Emigrantenkreise in Moskau. Diese Vorkommnisse weisen darauf hin,
dass dieses Werk politischen Stoff enthält, womit auch die Gefahr einer einseitigen
Voreingenommenheit gegeben ist. Aber auch der Drehbuchautor, der Exil-Spanier
Jorge Semprun, scheint die These vom politischen Film zu stützen, weist doch sein
Drehbuch autobiographische Züge auf. Obwohl Resnais für jeden seiner bisherigen
Spielfilme mit einem anderen Autor zusammenarbeitete — mit Marguerite Duras
(«Hiroshima, mon amour», FB 2/1960), Alain Robbe-Grillet («L'année dernière à
Marienbad», FB 4/62), Jean Cayrol («Muriel», FB 3/64) —, und obwohl diese Werke
voneinander sehr verschieden sind, bezeugt doch jedes die unverwechselbare Kunst
des Regisseurs. Jeder dieser Filme ist eine Meditation über die geistige Siuation
zeitgenössischer Menschen, und es gibt ein gemeinsames thematisches Band von
«Hiroshima, mon amour» bis zu «La guerre est finie». Nur politisch aber lässt sich
keiner dieser Filme deuten.
Diese Feststellung ist für «La guerre est finie» besonders wichtig, drängt sich doch
auf den ersten Blick eine einseitige politische Deutung geradezu auf. Der Film lässt
uns im April 1965 an drei Tagen aus dem Leben eines vierzigjährigen spanischen
Emigranten teilnehmen. Seit den Tagen des Spanischen Bürgerkrieges von 1936 übt
Dieoo, auch Carlos oder Domingo genannt (Yves Montand in seiner bisher vielleicht
besten Rolle), den Beruf eines permanenten Revolutionärs, eines linksgerichteten
Agitators, aus. Im Dienste einer revolutionären Exil-Organisation in Paris ist er gegen
das Franco-Regime tätig. Seit Jahren setzt er Leben und Freiheit aufs Spiel, indem
er sich illegal in Spanien aufhält, um die daheim wirkenden Republikaner mit
Propagandamaterial zu versorgen, Anordnungen zu treffen, Streiks zu organisieren usw.
Wieder einmal ist er auf der Rückkehr von einem illegalen Aufenthalt in Madrid.
Diese Rückfahrt war noch nicht fällig, doch haben ihn gewisse Vorfälle in Madrid,
Razzien und Verhaftungen von Freunden, dazu bewogen, um die Kampfgefährten in
Frankreich zu warnen und sie zu veranlassen, Massnahmen zur Rettung der Kameraden

zu treffen. Auf dieser Reise wird Diego unsicher, er beginnt am Sinn seines Tuns
zu zweifeln und bringt nicht mehr die kalte Rücksichtslosigkeit auf, das Leben seiner
Kameraden im Dienste der «guten Sache» zu opfern. Er sorgt sich um sie, wird
nachdenklich und verliert allmählich seine Selbstsicherheit. Seine Kampfgefährten werfen

ihm vor, aus allzu grosser Nähe die Übersicht aufs Ganze verloren zu haben, und
befreien ihn von seinen Aufgaben. Ein zuverlässigerer und noch von keinen Zweifeln
angefressener Kamerad soll an seine Stelle treten. Junge Revolutionäre beschuldigen

ihn und seine Gruppe höhnisch, einen zahmen, verbürgerlichten Kurs zu steuern.
Aufrufe, Flugblätter und Generalstreiks hätten heute der Gewalt, Dynamit und Bomben

zu weichen. Diego resigniert. Er durchlebt die Krise des Revolutionärs, der langsam

erkennen muss, dass sein Kampf nicht mehr der veränderten Lage entspricht
und von der zeitlichen Entwicklung überholt wurde. Der Bürgerkrieg ist seit einem
Menschenalter zu Ende; Francos Regime hat dieZeit überdauert. Spaniens Wirtschaft
gesundet langsam, und jährlich verbringen Millionen von Touristen ihre Ferien in Diegos
Heimat. Niemand interessiert die Lage einer unterdrückten Opposition, Guernica
und Teruel sind leere Namen geworden. Spanien ist nur noch ein Alibi für
Linksintellektuelle. Diegos Tätigkeit ist ein vergeblicher Versuch, die vor 30 Jahren ver-

42



lorene Revolution einzuholen. Er lebt in einer Welt, die nicht mehr wirklich ist. Der
Kampf für die Revolution ist ein sinnloses Unternehmen geworden, gescheitert an
der Macht der veränderten Umstände, zerfressen von der Zeit und dem eigenen
Alter. — Da Diegos Stellvertreter plötzlich stirbt, soll er wieder einspringen und nach
Barcelona in eine ungewisse Zukunft reisen, denn neue Verhaftungen haben sich
ereignet. Wieder zieht er sich die Identität eines anderen über, aber nun ist der Zweifel

sein ständiger Begleiter.
Es macht nun die überragende Bedeutung von Resnais' Werk aus, dass sich diese
«politische» Thematik einer «menschlichen», sozusagen privaten aufs innigste verbindet,
sie sogar übersteigt. Das Fragen nach der Situation dieses Mannes wird zur Meditation

über den engagierten Menschen, über die Relativität unserer Taten und Gefühle,
über zerbrechende Werte und zerplatzende Illusionen. Diego ist auf der Suche nach
seiner Identität, Selbstverwirklichung und Selbstbestätigung, ist auf der Suche nach
Sicherheit, Gewissheit und Halt. Die Pole seines Wesens spiegeln sich in zwei
Liebesszenen. In der Begegnung mit Nadine sucht er Selbstvertrauen, Selbstbestätigung

und Freiheit und in der Vereinigung mit Marianne Geborgenheit, Glück und
Erfüllung. Diese beiden in fragwürdiger Weise ausgespielten Intimszenen fallen nicht
nur in formaler Hinsicht aus dem Rahmen des übrigen Films. Sie wirken wie provoka-
tive Fremdkörper. Mit diesen schockierend direkten Liebesszenen hat Resnais eine
Grenze überschritten, die eine Verletzung der Intimsphäre bedeutet, nicht zuletzt bei
den daran beteiligten Schauspielern.
Resnais schildert in Diego einen Menschen, der die Selbstverwirklichung sucht im
Zwiespalt zwischen revolutionärer Vergangenheit und imaginärer Zukunft. In
diesem Bemühen wird man eine christlich verstandene Spiritualität und Offenheit
vermissen. Dennoch liegt über dieser Menschengruppe der wärmende Schein einer
umfassenden Brüderlichkeit, welche den ganzen Film erhellt. ul.

La battaglia di Algeri (Schlacht um Algier) III. Für Erwachsene
Produktion: Igor Film, Casbah Film; Verleih: Columbus; Regie: Gillo Pontecorvo,
1966; Buch: F. Solinas; Kamera: M. Gatti; Musik: E. Morricone, G. Pontecorvo;
Darsteller: J. Martin, Y. Saadi, B. Haggiag. T. Neri und andere.
Der jahrelange Kampf zwischen der algerischen Freiheitsbewegung und den
französischen Behörden und Bewohnern des nordafrikanischen Territoriums gehört zum
unmittelbar zurückliegenden Zeitgeschehen, das zwar in der Erinnerung bereits
etwas verblasst ist, dessen tiefe Wunden jedoch noch längst nicht vernarbt sind. So
kann es nicht verwundern, dass ein Film, der das dramatische Geschehen jener Jahre
zum Gegenstand hat, alsogleich Aufruhr unter den Parteien verursacht und zumindest
einer von ihnen als ungerecht und tendenziös erscheint, insbesondere, wenn die
andere direkt an der Produktion beteiligt ist (hier Algerien). Dem Aussenstehenden
freilich erscheint vorerst einmal bemerkenswert, dass die Zensurmauer, welche
Frankreich für den Film um das Thema Algerien errichtet hatte, nunmehr ernstlich
durchbrochen ist, durchbrochen allerdings erst nach geschlagener Schlacht und
zudem von aussen, gegen den Widerstand des offiziellen Frankreich.
Aus dem Kampfgeschehen in Algerien hat der Italiener Pontecorvo jenen Teil
herausgegriffen, der sich in der Hauptstadt Algier abspielte. Es ging ihm dabei, wie er
versichert, um die Darstellung der schmerzhaften «Geburt einer Nation» — nur die
filmgeschichtliche Vorbelastung dieses Titels hielt ihn davon ab, sein Werk so zu
überschreiben. Pontecorvo hat den Film als Chronik angelegt, deren grösserer Teil
allerdings in eine Rückblende eingebettet ist. Präzise Angaben von Daten,
Ereignissen und Namen sowie Zitate aus Manifesten geben dem Film das historisch fixierbare

Skelett, in dessen Rahmen eingefügt sich Aktion und Gegenaktion folgen:
Einzelattentate des FLN, drastische Strafen der französischen Behörden, Plastic-
anschläge sowohl der Algerier als auch der Kolonialisten, schliesslich das Eingreifen
der Fallschimjäger und ihre Säuberungsaktionen bis zur scheinbaren Vernichtung der
Befreiungsbewegung im Jahre 1960. Die Beschränkung der Schilderung auf
Kampfaktionen, die Bezugnahme auf geschichtlich Belegtes und schliesslich die an Täu-

43



schung grenzende Herrichtung des Filmmaterials nach Wochenschauart ruft momentan
— und bei einem wenig kritischen Publikum vielleicht überhaupt — der Illusion,

Pontecorvo zeige authentische Dokumente vor. In Wahrheit ist jedoch der Film reine
Rekonstruktion. Regisseur und Drehbuchautor berufen sich allerdings auf eine lange
Zeit vorbereitenden Archivstudiums, sie fassen ihre Arbeit auch in der Rekonstruktion
als eine dokumentarische auf. Die historische Wahrheit wird bei diesem Verfahren
nicht mehr gefährdet als durch eine Zusammenfügung von authentischen Dokumenten.

Hingegen gerät Pontecorvo an die Grenze seiner Möglichkeiten, wenn er Szenen
des Leides, insbesondere der Folterung, «rekonstruiert». Anderseits begibt er sich
der Möglichkeit, sich bei der Darstellung auf die Bindung an dies vorhandene Material

hinauszureden, er ist als Autor im umfassenden Sinne verantwortlich.
Als wohlbedachte Konzeption ist es daher zu bewerten, wenn der Film die Geburt
einer Nation als ein wesentlich kriegerisches Ereignis sieht; politische, soziale und
kulturelle Zusammenhänge werden allenfalls angetönt, jedoch nicht ernsthaft in
Betracht gezogen. Aus der blossen Mechanik von Druck und Gegendruck geht die
neue Nation hervor, so man dem Film glauben will. Dabei ist Pontecorvo wohl
zugute zu halten, dass er sich um Gerechtigkeit gegenüber den Parteien müht, auf keiner

Seite direkte Verketzerung oder Beschönigung treibt und auf die menschliche
Tragödie hüben und drüben — bisweilen fast zu aufdringlich — hinweist. Da er sich
indessen über die Hintergründe des Konflikts ausschweigt, gerät sein Film unter das
Gesetz einer Art von Fatalität, die das Blutvergiessen als unumgängliche
Begleiterscheinung eines geschichtsnotwendigen Prozesses erscheinen lässt. Selbst wenn
da nicht das verräterische Mehr an menschlicher Detailzeichnung auf Seiten der
Algerier wäre, so bliebe noch immer das vom Film nie in Frage gestellte Ziel der
Nationwerdung, das unausgesprochen den Taten beidseits der Front verschiedene
Bedeutung gibt. Pontecorvo hat sich auf diese Weise deutlicher, als es bei erstem
Hinsehen scheinen mag, auf ein Engagement eingelassen — auf ein Engagement, das
man ihm bei diesem Thema kaum zum Vorwurf machen kann, auf das aber, weil es
so wenig an die Oberfläche tritt, hingewiesen werden muss. ejW

Who's afraid of Virginia Woolf? (Wer hat Angst vor Virginia Woolf?)
Ill—IV. Für reife Erwachsene

Produktion und Verleih: Warner; Regie: Mike Nichols, 1966; Buch: E. Lehman, nach
dem Schauspiel von E. Albee; Kamera: H. Wexler; Musik: A. North; Darsteller:
R. Burton, E. Taylor, G. Segal, S. Dennis.
So einfach und deutlich der Inhalt des Filmes scheint, so vielfältig und verschieden
wird er gedeutet. Offenbar wirkt der Film auf verschiedene Menschen verschieden.
Liegt es daran, dass er uns einen Spiegel vorhält, in dem alle — bewusst oder un-
bewusst — (auch) sich selber wieder erkennen (müssen)? Jedenfalls mag es zum
Verständnis des Filmes dienen, wenn die ihm zuteil gewordenen Deutungsversuche
nicht ganz ausser acht bleiben.
«Wer hat Angst vor Virginia Woolf?» ist verfilmtes Theater. Edward Albee, einer der
heute bedeutendsten amerikanischen Dramatiker, schrieb als fünftes seiner Werke
dieses «Schauspiel in drei Akten» (Fischer-Bücherei Nr. 541). 1962 wurde es in
New York uraufgeführt. Die Handlung ist so einfach, dass man sie «im eigentlichen
Sinne undramatisch» genannt hat. In den drei Akten («Gesellschaftsspiele»,
«Walpurgisnacht», «Austreibung») werden die «Früh- und Spätformen der Ehehölle» nicht
nur dar-, sondern auch blossgelegt. Von einer Party heimgekehrt, erwartet ein Ehepaar

— Martha, die alternde, trunksüchtige, verbitterte Tochter eines erfolgreichen
Universitätsrektors, und George, Dozent (doch nicht Leiter) des Historischen Seminars

an dieser Universität — noch Gäste, und zwar ein jüngeres Ehepaar: Nick, als
junger Biologie-Dozent ein Universitätskollege von George, und Honey, sein Weibchen,

das die eigene Bedeutungslosigkeit hysterisch verdeckt. Diese vier Personen
stellen im Verlauf der neuen Party durch «Gesellschaftsspiele» ihre Ehen und sich
selber gegenseitig bloss. Im Spiel «Der gebeutelte Hausherr» wird George von seiner

Frau als Versager hingestellt. Im «Hausfrauenschänderspiel» verführt Nick die

44



Frau seines Kollegen. In der «Gästefalle» erweist sich, dass auch Nick gegenüber
Martha versagt hat und dass seine eigene Frau nur scheinschwanger war. Schliesslich

hält auch George nicht mit der Wahrheit zurück: seiner Frau Sohn, dessen Rückkehr

angeblich erwartet wird, hat nie existiert.
Mit dieser Inszenierung hat Mike Nichols, ein 35jähriger (aus Berlin gebürtiger)
amerikanischer Regisseur, dessen Weg vom Kabarett zum Theater führte, seinen
ersten Film versucht. Die einen leugnen, dass er einen echten Film zustande
gebracht habe. Durch seinen Versuch, eine hervorragende Bühneninszenierung als Film
wiederzugeben, werde die Leinwand bloss zur zweidimensionalen Guckkastenbühne
(G. Pflaum in «Jugend — Film — Fernsehen», München, 1/1967). Andere rühmen den
Film umgekehrt als «Verfilmung», weil er nicht versuche, das Theaterstück filmisch
umzukrempeln (H. R. Haller im «Tages-Anzeiger», Zürich, 27. 1. 1967). Durch die
Form einer strengen filmischen Adaptation sei nicht bloss eine Theaterkonserve,
sondern ein Dialogfilm entstanden.
Einig sind sich jedoch die Kritiker über das hervorragende Spiel der Hauptdarsteller.

Nur dass manche Elizabeth Taylor die Palme reichen, indes andere ihren Gatten
Richard Burton vorziehen und wieder andere dem Schauspieler-Ehepaar Ebenbürtigkeit

zuerkennen. Entscheidend jedoch gehen die Beurteiler in der Deutung des
Filmes auseinander. Unbestritten ist, dass im Hintergrund des Filmes die ganze heutige
amerikanische Gesellschaft steht mit ihrem Erfolgsstreben, mit ihrer Lebensangst,
mit ihren Ehe- und Lebenskrisen. Doch was bedeutet der Film darüber hinaus?
Man sprach (vor dem Hintergrund des bekannten amerikanischen Matriarchates)
von einem Angriff auf die Institution der Ehe. Man sah in den Personen des Stücks
sogar die verschlüsselte Darstellung von Homosexuellen. Doch ist es zu einfach, in
diesem Stück die pervertierte Darstellung der Ehe zu sehen. Man muss sich sogar
fragen, ob es die blosse Schilderung einer pervertierten Ehe ist. Denn es geht doch
um die Frage, unter welchen Voraussetzungen es möglich sei, Mitmensch zu sein —

dargelegt am Beispiel jener Gemeinschaft, in der das Mitmenschliche am tiefsten
und verwundbarsten betroffen ist. Dabei zeigt sich, dass nur der sich als Mensch zu
verwirklichen vermag, der sich unbefangen (und damit illusionslos) auch in seiner
Beschränktheit annimmt und in dieser Annahme auch jene innere Sicherheit
gewinnt, dem andern in dessen Beschränktheit zu begegnen.
Der Film ist in der Tat die Beschreibung einer erschreckenden, ja vielfach schockierenden

Enttäuschung. Aber Enttäuschung ist nur möglich, weil man sich zuvor — ein-
gestandenermassen oder nicht — getäuscht hat. Durch die Enttäuschung kommt es
zur Klärung. Am Ende des Vorgangs kann schliesslich Klarheit erreicht sein. So
fragwürdig manches im Stück sein mag und ist, zum Schluss ist die nicht mehr durch
falsche Schonung, Lüge und Egoismus getrübte Klarheit unübersehbar.
Klarheit allein aber ist kalt und bitter. Erst wenn auch die Klarheit noch einmal
angenommen wird in menschlicher Geduld und in reifender Gelassenheit, kann man in
der Klarheit leben, ohne zu erfrieren. In der Reife der Geduld wird die Klarheit zur
Verklärung. Am Ende heisst es in der Regieanweisung: «George legt Martha ganz
zart die Hand auf die Schulter, sie lässt den Kopf darauf sinken ...» Ein Kritiker hat
festgestellt: «Die Resignation am Schluss ist leicht sentimental. Sollte das der Tribut
an die amerikanischen Frauenverbände sein?» (K. Korn in der «FAZ», Frankfurt/M.,
15. 12. 1966). Man kann über Begriff und Sache der Sentimentalität streiten (von den
Frauenverbänden ganz abgesehen). Aber nichts steht im Wege, in dieser letzten —

wenn man so will — rührenden Szene eine Andeutung dafür zu finden, dass mit der
bitteren Wahrheit noch nicht alles zu Ende ist. Vielleicht — mehr nicht — vielleicht
ist auch diese so schnell als pervertiert klassierte Ehe noch einmal auf dem Weg
über die harte Klarheit zur endlichen Verklärung
Dass der Film den schrecklichen Prozess der Läuterung den Schauspielern nicht
erspart und dem Zuschauer als Schock zumutet, ist seine Leistung. Dass er dem
Nachdenklichen den Weiterweg zur Lauterkeit nicht verschliesst, bleibt sein Verdienst.
Wer es vermag, vom stillen, dichten Ende her noch einmal das vorangehende
entsetzliche Geschehen zu deuten, wird den Film weniger bedenklich, als vielmehr zum
Nachdenken anregend finden. AZ

45



Le grand restaurant II. Für alle

Produktion: Gaumont; Verleih: Impérial; Regie: Jacques Besnard, 1966; Buch: J.
Besnard, L. de Funès, J. Halain; Kamera: R. Le Moigne; Musik: J. Marion; Darsteller:
L. de Funès, B. Blier, M. R. Rodriguez, F. Lulli, N. Roquevert und andere.
Ein Pariser Restaurant ist der elegant ausgestattete Schauplatz des turbulenten
Geschehens, genauer gesagt: ein exklusives Feinschmeckerlokal. Hier waltet und schaltet

Monsieur Septime als Besitzer und Kochkünstler; und hier geschieht es, dass
eines Abends der gastmahlende Präsident eines südamerikanischen Staates auf
höchst mysteriöse Weise verschwindet. Diplomatische Verwicklungen drohen. Vor
allem aber gerät der angstschwitzende Gastronom in Bedrängnis. Polizei und
südamerikanische Terroristen strapazieren seine Nerven. Um eines hohen Ordens willen
stellt sich Monsieur Septime schliesslich seufzend in die Dienste der Polizei und
begibt sich auf die Suche nach dem vermeintlich entführten Präsidenten. Doch wie
Monsieur Septime etliche Abenteuer heil hinter sich gebracht hat, wird er selbst
entführt, und zwar von Leuten des Entschwundenen. Es ist dies aber eine «Entführung»
zu gutem Zweck: Monsieur Septime findet den fröhlich gärtnernden Präsidenten auf
einem Landgut, wo der hohe Mann ihm gesteht, dass er selbst gar nicht entführt worden

sei. Er hatte einen arrangierten Moment im Lokal nur benutzt, um zu verschwinden
und abseits protokollarischer Pflichten endlich einmal nur Mensch sein zu können.

Der deutlich in zwei Teile zerfallende Film ist ganz auf den spät entdeckten Komiker
Louis de Funès zugeschnitten. Auch hier zieht er eine vergnügliche Schau ab. Wenn
er zum Beispiel als Besucher maskiert seine Angestellten inspiziert oder mit ihnen
zur Steigerung der Geschicklichkeit beim Servieren ein Ballett mit Terrinen und
Bratenschüsseln veranstaltet, erlebt der Betrachter exzellente Spässe. Die weit über
ein Drittel hinauslangende Exposition ist eigentlich des Lustspiels Herzstück. Zwar
ist die Jagd nach dem Präsidenten wohlversorgt mit Gags und Tempo, doch nicht so
originell und reich an ironischen Schlaglichtern wie die Geschehnisse in Septimes
Küchenreich. Bas.

Teni zabypych predkov (Les chevaux de feu / Die Feuerpferde) III. Für Erwachsene

Produktion: Studio «A. Dowschenko»; Verleih: Rialto; Regie: Sergej Paradschanow,
1964; Buch: S. Paradschanow, I. Tschendei, nach der Novelle «Schatten vergessener
Ahnen» von M. Kocjubyns'kyj; Kamera: J. Iljenko; Musik: M. Skorik; Darsteller: I. Mi-
kolaitschuk, L. Kadotschnikowa, T. Bestajewa, S. Bagaschwilli und andere.
Dieser russische Film von Sergej Paradschanow entstand 1964 und ist dem ukrainischen

Schriftsteller Michajlo Kocjubyns'kyj (1864—1913) aus Anlass seines 100.
Geburtstages gewidmet. Kocjubyns'kyj entstammte einer verarmten kleinadeligen Familie,

sein frühverstorbener Vater war ein niederer Staatsbeamter gewesen. Nach dem
Besuch einer geistlichen Lehranstalt sorgte er als Privatlehrer für Mutter und
Geschwister; später trat er in den Staatsdienst über, den er aber aus politischen Gründen

bald wieder verlassen musste. Als Leiter einer Kommission, die in Bessarabien
und in der Krim Weinrebenschädlinge zu bekämpfen hatte, lernte er die Moldauer
und Krimtataren näher kennen. Nachdem er diese anstrengende Tätigkeit aus
Gesundheitsgründen aufgeben musste, wurde er Redaktor von Provinzzeitschriften und
1901 Beamter der Landesverwaltung in der Nordukraine. Als Schriftsteller gefördert
von Korolenko, begann er mit realistischen Erzählungen und Novellen, in denen er
Armut und Elend der Bauern schilderte. Er sah sich als liberalen Aufklärer und
Erzieher des Bauernvolkes in der Nachfolge des bedeutendsten Dichters der neueren
ukrainischen Literatur,Taras Schewtschenko (1814—1861), der sich unter heftigem
Protest gegen nationale und soziale Bedrückung gewandt, für Freiheit und Recht im
ethischen und politischen Bereich gekämpft und das ukrainische Idiom zur Dichtersprache

erhoben hatte. In einer zweiten Schaffensperiode verfeinerte Kocjubyns'kyj
die psychologische Darstellung seiner Gestalten, und mit seinen künstlerisch gereif-

46



ten Werken wurde er zum Begründer des Impressionismus in der ukrainischen Literatur.

Von seinem Freund Maxim Gorki beeinflusst, blieb er einer Sozialrevolutionären
Haltung verbunden. Doch trat ein gewisser Lyrismus immer stärker zutage, besonders

in seiner, 1912 während eines Aufenthaltes bei den Huzulen entstandenen,
neoromantischen Novelle «Schatten vergessener Ahnen», die als Vorlage diesem Film
zugrunde liegt. «Mit der Abkehr von der sozialen Thematik und der Hinwendung zur
Neoromantik folgte Kocjubyns'kyj einem Zug seiner Zeit — ähnlich wie viele Dichter
jener Jahre suchte auch Kocjubyns'kyj einen Bereich des Lebens, der von den
Krankheiten seiner Epoche noch unberührt geblieben war» (Anna-Halja Horbatsch
im Nachwort zu einem 1962 in der Manesse-Bibliothek der Weltliteratur erschienenen
Band, der «Fata Morgana und andere Erzählungen» von Kocjubyns'kyj enthält).
Aus verständlichen Gründen wird heute von der sowjetischen Kritik die soziale
Thematik im Werk Kocjubyns'kyjs besonders hervorgehoben. Um so erstaunlicher
erscheint es, dass zur Verfilmung das von Lyrismus und schwärmerischem Naturgefühl
erfüllte letzte Werk des Dichter gewählt wurde, das von den übrigen Arbeiten sehr
verschieden ist. So wäre zum Beispiel eine Verfilmung des Romans «Fata Morgana»,
der die Sozialrevolutionären Stimmungen in einem Bauernhof zur Zeit der Revolution
von 1905/06 schildert, eigentlich näher gelegen. Des Rätsels Lösung liegt
wahrscheinlich in der Person des 1924 in Georgien geborenen Regisseurs Sergej Parad-
schanow, dessen frühere Spiel- und Dokumentarfilme nicht in den Westen gelangt
sind. Paradschanow hatte bereits 1959 zwei Dokumentarfilme über die Volkskunst
und die alten Lieder der Ukraine hergestellt. Als er 1961 den Spielfilm «Ukrainische
Rhapsodie» drehte, stiess er bei seinen Studien auch auf das Werk Kocjubyns'kyjs.
«Ich verliebte mich sofort in dieses unendlich reine Gefühl für Schönheit, Harmonie
und Unendlichkeit. Man ahnte hier jene Verschmelzung der Natur in die Kunst und
der Kunst in die Natur.» Während eines längeren Aufenthaltes in den Karpathen
entstand dann die Verfilmung der Novelle «Schatten vergessener Ahnen». Fertiggestellt
wurde der Film im Studio «Alexander Dowschenko» in Kiew; der Einfluss dieses
grossen russischen Regisseurs, dessen Filme in einer lyrischen Naturverbundenheit
wurzeln, ist denn auch in Paradschanows Werk merklich zu spüren.
Die literarische Vorlage wie der Film spielen bei den Huzulen, einem wenig bekannten

slawischen Hirtenvolk in den Ostkarpathen. Es gehört der Ostkirche an und
besitzt ein reiches Brauchtum. Dem volkskundlich interessierten Paradschanow gelang
es in erstaunlicher Weise, diese Folklore filmisch überzeugend mit der tragischen
Liebesgeschichte von Iwan und Maritschka zu verbinden. Der Novellenstoff geht auf
eine alte Legende der Huzulen zurück, die ihrerseits eine Abwandlung des Romeo-
und-Julia-Motivs ist. Iwans Vater wird von Maritschkas Vater erschlagen, ihre Sippen
sind verfeindet. Heranwachsend lernen sich die beiden Kinder trotzdem lieben. Iwan
verdingt sich als Hirte auf den Alpen, um sein Brot zu verdienen. Maritschka ertrinkt
beim Versuch, ein verirrtes Schaf zu retten. Für Iwan verliert die Welt ihre Farben,
er ist von dumpfem Schmerz umfangen. Da nach der Meinung des Volkes ein Mann
ohne Frau nicht wirtschaften kann, heiratet er auf Anraten der Leute die hübsche und
reiche Palagna. Doch seine Ehe bleibt kinderlos und unglücklich, Palagna verfällt
einem dämonischen Zauberer. Iwan selbst sucht nur noch Maritschka, mit der er
endlich im Tode vereint wird. Ein ebenso starkes Motiv wie die Liebe, die allein den
Tod überdauert, ist der Tod selbst, der von Anfang bis Schluss im Film immer wieder
gegenwärtig ist.
Paradschanows Werk ist deshalb ungewöhnlich, weil diese tragische
Liebesgeschichte nicht einfach als fortlaufende Handlung erzählt wird, sondern lebendig
wird in rauschhaften Bildern, die, eingeteilt in zehn Kapitel mit Zwischentiteln,
seelische Zustände schildern. Diese Kapiteleinteilung erinnert nicht nur an Stummfilme,
sondern auch an Werke Godards und der «Nouvelle Vague». Verstärkt werden diese
Assoziationen an das neueste Filmschaffen im Westen, aber auch an russische Filme,
wie «Wenn die Kraniche ziehen», durch die Kameraführung Juri lljenkos. Seine
Kamera beschwört in unaufhörlicher, ja gelegentlich rasender Bewegung den Zauber
der Liebe, die Todesboten und eine ganze Symbolwelt aus dem Land vergessener
Ahnen, unterstützt von einer wilden Musik auf archaischen Instrumenten. Paradscha-

47



now arbeitet mit einem meilenweit vom Heimatfilm entfernten, vital-dynamischen
Bildpathos und bedient sich einer raffinierten Farbdramaturgie, die an moderne
Malerei erinnert und auch Elemente aus der mystischen Bildwelt Chagalls enthält. Dem
Regisseur gelang es, die Welt der volkstümlichen Legende mit ihrer Schwarzen
Magie, ihrem Fatalismus, aber auch mit ihrer urtümlichen Frömmigkeit und Sinnlichkeit

einzufangen und durch eine geradezu surrealistische Übersteigerung der
filmischen Mittel in Farbkaskaden auf der Leinwand künstlerisches Ereignis werden zu
lassen. Dabei wird das Kunstgewerbliche, Gekünstelte, ja das Kitschige (etwa mit
dem Stern alsTreffpunkt der Gedanken der Liebenden) nicht immer vermieden. Auch
wirkt die in der Schweiz gezeigte Fassung etwas sprunghaft, was wahrscheinlich auf
Kürzungen zurückzuführen ist. Als Ganzes jedoch verrät diese Beschwörung eines
fremdartigen Lebensraumes im Ablauf der Jahreszeiten, mit seiner Mischung aus
naiv-religiöser Gläubigkeit und uraltem Geister- und Dämonenglauben, eine
faszinierende Kraft, die nahezu mythische Dimensionen erreicht. ul.

Django IV. Mit Reserven
Produktion: B.R.C., Tecisa; Verleih: Sadfi; Regie: Sergio Corbucci, 1966; Buch: S.
Corbucci, F. Rosetti, J. G. Maesso, P. Vivarel Ii ; Kamera: E. Barboni; Musik: L. E. Ba-
calov; Darsteller: F. Nero, L. Nusciak, J. Bodalo, A. Alvarez und andere.
Sergio Corbucci inszenierte bisher vor allem Spartacus- und Maciste-Kolossal-
fresken. Mit «Django» lässt auch er sich von der europäischen Westernwelle
mittragen, wobei dieser italo-spanische Wildwestfilm einen gewissen Abschluss in der
Nachahmung dieser amerikanischen Filmgattung darstellt.
Im Grenzgebiet zwischen Texas und Mexiko taucht der ehemalige Nordstaatensoldat
Django auf. Ein schwarzer Mantel hängt um seine Schultern, den Kopf und das halbe
Gesicht bedeckt ein breitkrempiger schwarzer Hut, und an einem Seil schleift er
einen Sarg hinter sich her. Lässig knallt er ein halbes Dutzend Leute des
Rassenfanatikers General Jackson nieder, um die junge Mexikanerin zu befreien, die sie
von den Banditen des Generals Rodriguez erbeutet hatten. Im Saloon des verlassenen

Dorfes, dessen grotesker Wirt samt den Mädchen abwechslungsweise den Horden

Jacksons und Rodriguez' (andere Menschen scheint es hier nicht zu geben)
willfährig sein müssen, erwartet Django den Ansturm von Jacksons Bande, einer Art
Ku-Klux-Klan, die er mit Hilfe eines im Sarge verwahrten Maschinengewehres niedermäht.

Mit dem Versprechen, seine Truppen mit weiteren solchen Maschinengewehren
auszurüsten, gewinnt er General Rodriguez, seinen alten Freund, für den Plan,

einen Goldvorrat samt dem Vermögen Jacksons aus der nahegelegenen Grenzbefestigung

zu rauben. Der Handstreich gelingt, doch als Django seinen Anteil Gold
verlangt, will Rodriguez nicht damit herausrücken. Django flieht mit dem ganzen
Goldschatz und wird alsbald von Rodriguez und seinen Männern eingeholt. Das Gold
versinkt in einem Sumpf, und Rodriguez lässt Django mit Gewehrkolben die Rippen
brechen und seine Hände durch Pferdehufe zu Brei zerstampfen. Da Rodriguez und
seine Kumpane von Jacksons Leuten massakriert werden, bleibt für Django nur noch
die Abrechnung mit Jackson: Die Pistole auf das Grabkreuz seiner Frau Mercedes
gestützt, die früher von Jackson umgebracht worden war, nur weil sie eine Mexikanerin

war, erschiesst er diesen in einer ungeheuerlichen Anstrengung mit seinen
zerquetschten Händen.
«Django» hat mit der Welt des amerikanischen Wildwestfilms kaum noch etwas zu
tun. Es fehlen Milieu und Charakter des herkömmlichen Western, es fehlen die weiten

Landschaften, die humorvollen und skurrilen Gestalten, die lyrische und
sentimentale Folklore und die übliche tapfere Heldenbraut — kurz, es fehlt all das, was
dem amerikanischen Western seinen unverkennbaren weiten, epischen Atem gab.
Dafür besteht Corbuccis Film aus reiner Aktion, aus einer dramaturgisch raffiniert
ausgeklügelten Abfolge von Prügeleien und Schiessereien. Die Spannung wächst
nicht mehr aus dem Zusammenspiel von Handlung, Personen und Landschaften,
sondern allein aus der prickelnden Erwartung der nächsten tödlichen Schiesserei. Sadismus

und Brutalität werden von der Kamera eingefangen, ohne dem Zuschauer die

48



Möglichkeit einer Distanzierung zu lassen. Bezeichnend sind etwa folgende Szenen:
Jackson vergnügt sich sportlich mit dem Abschiessen von Mexikanern, die er aus
einem Pferch über eine Wiese (vergeblich) um ihr Leben rennen lässt; die scheuss-
liche Rauferei einiger Flittchen im Schlammbett der Strasse. Eine Handlung im
üblichen Western-Sinn ist nicht mehr vorhanden. Der wichtigste Unterschied zum
herkömmlichen Western aber ist in der Gestalt des Helden festzustellen. Django ist
nicht ein Mann, der auszieht, eine Untat zu rächen und für Recht und Gerechtigkeit
zu kämpfen. Dieses ethische Motiv, das manchem guten Western einen bestimmten
Gehalt verlieh, aber ebenso oft zu einer fragwürdig verbrämten Verherrlichung von
Faustrecht und Selbstjustiz missbraucht wurde, spielt in «Django» nur insofern eine
Rolle, als verschleiert angedeutet wird, dass Django in diese Gegend kam, um seine
Frau zu rächen. Doch Django, der bis zum Schluss der dubiose, undurchschaubare
«Held» mit zweifelhafter Vergangenheit und Moral bleibt und ein ebenso rücksichtsloser

Mörder wie seine Gegenspieler ist, ordnet nicht etwa alles der Erfüllung seiner
Rache unter, sondern er stillt diese nur so nebenbei. Sein Hass bleibt ohne
hinreichende Begründung. Überhaupt ist er mehr eine Retortenfigur, ein Nichtcharakter.
Nur das Gold interessiert ihn, seinetwegen bestiehlt er sogar seinen Freund und
Lebensretter — eine Haltung, die in einem amerikanischen Western undenkbar ist.
Nicht einmal der Ehrenkodex des Duells ist für ihn mehr gültig, denn seine Waffe ist
das Schnellfeuergerät.
Corbuccis «Django» stellt ein Musterbeispiel jener italienischen Wildwestfilme dar,
die eine sogenannte «Entmythologisierung» des Westerns betreiben. Eigentlich
könnte man sich über den Verzicht auf die übliche Pseudophilosophie zwischen zwei
Aktionen freuen. Auch ist es an sich zu begrüssen, dass die «Heldentaten» nicht mehr
im Namen eines zweifelhaften Ehrenkodexes, garniert mit fragwürdigen Auffassungen
von Recht und Gerechtigkeit, unternommen werden. Doch wird man dessen alles
andere als froh, denn Django löst seine Probleme, indem er tabula rasa macht und
einfach alle Mitmenschen ausrottet. An die Stelle eines mannhaften Kampfes mit den
Widersachern ist eine mechanistisch-perfekte Tötungsmaschinerie getreten. Diese
neue Mischung aus Wildwest-, Agenten- und Horrorfilm verbirgt nicht einmal mehr
ihre Absicht: die Spekulation mit Sadismus und Brutalität. Es scheint, dass diese
Kumulierung von «Erfolgsrezepten» beim Publikum leider nicht schlecht ankommt,
denn Corbucci hat bereits «Django kehrt zurück» abgedreht. ul.

Kurzfilm

Die Nashörner

Art: Zeichentrickfilm,
Farbtonfilm, 10 Minuten;
Produktion: Lux Film,
München, 1963;
Realisation: Jan Lenica,
nach der gleichnamigen
Erzählung von Eugène
Ionesco; Musik: Wilhelm
Killmayer; Kamera und
Schnitt: Renate Rühr;
Verleih der 16-mm-Kopie:
Neue Nordisk,
Ankerstrasse 3, 8004 Zürich ;

Preis: Fr. 15.—.

49

DI e
•

LAÀ H
TM

•

Z CXV


	Filme

