Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)

Heft: 1

Artikel: Die kirchliche Filmbewertung nach dem Konzil
Autor: Stapf, Aloys

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964601

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die kirchliche Filmbewertung nach dem Konzil

Die kirchliche Bewertung von Filmen ist heute unbestritten ein wichtiger Bestand-
teil der Seelsorge in der modernen Welt. Aber wie auf allen Gebieten des Wirkens
der Kirche, ist auch im Bereich der religios-sittlichen Filmbewertung eine gewisse
Unruhe entstanden. Wenn auch das Dekret liber die publizistischen Mittel eine héch-
ste Bestdtigung und zugleich Aufmunterung fiir eine wahrlich nicht leichte Arbeit
gewesen ist, so sollte doch die Pastoralkonstitution iiber «Die Kirche in der Welt
von heute» Anlass zur kritischen Selbstpriifung unserer so verantwortungsvollen
Arbeit sein. Wir missen uns ehrlich und ernstlich fragen, ob wir das Aggiornamento
des Konzils bereits begonnen oder vielleicht zum Teil schon mitvollzogen haben, wir
miissen uns fragen, ob sich unsere Priifpraxis gedndert hat: sind wir in unseren Be-
urteilungsmasstdben milder geworden und haben wir uns dem Genossen Trend an-
geschlossen, oder sind wir im wesentlichen beim gleichen alten Schema geblieben?
Ja, wir missen uns auch fragen: Kann es liberhaupt eine Erneuerung moralischer
Beurteilung geben, gilt nicht die unverdnderliche Wahrheit des Glaubens, die unver-
dnderliche Forderung des Sittengesetzes fiir alle Menschen? Wir miissen uns diese
Fragen stellen, wenn wir unsere Mission auf dem Gebiete des Films erfiillen wollen.
Zunéchst geht unser Bemiihen dahin, dass wir ehrlich und entschlossen in der Treue'
zu Christus und seiner Kirche das iiberkommene Erbe bewahren. Dass wir aber auch
erkennen, dass alles, was wir erreicht haben, nur Stiickwerk und unsere Arbeit nur
Dienst am Heil der Menschen ist. Dienen kann aber nur, wer treu ist, und Treue
bedeutet immer zweierlei: achtsames Bewahren und wache Hellhérigkeit gegeniiber
dem Rufe der Stunde. Denn auch der Ruf der Stunde kommt von Gott und verlangt
unser treues Dienen. Wir befinden uns in einer Zeit eines unerhért schnellen Wan-
dels aller Strukturen und Lebensverhaltnisse. Darum missen wir klar entscheiden
zwischen dem Wandelbaren und dem Unwandelbaren, zwischen Bleibendem und
Veranderlichem in unserem moralischen Verhalten und Werten. Es gibt keine ferti-
gen Losungen, und unserer Treue zu iiberkommenen sittlichen Forderungen werden
wir nur dann gerecht, wenn wir in echt katholischer Weise die Fragen von Gesetz
und Freiheit stets zeitnah, das heisst, in einem ganz ernsten Dialog mit den Men-
schen und Geistesstrémungen unserer Zeit, behandeln. Jede Zeit hat ja ihren beson-
deren Geist, wir nennen ihn den Zeitgeist. Schon Johann Gottfried Herder hat ihn
charakterisiert als den iliberall vorhandenen Meinungs-, Willens- und Gefiihlsaus-
druck einer geschichtlichen Periode, der Denken und Leben der Menschen formt.
Dieser Zeitgeist ist sicher nicht nur Licht, aber — und auch das ist festzuhalten —
er ist nicht nur Finsternis. Er birgt Gefahren, aber er hat auch positive Chancen.
Unsere Aufgabe ist es, auch im Zeitgeist die echten Anliegen herauszuspiiren. Die
Wabhrheit ist ja iiberzeitlich, aber der Ausdruck und die Erkenntnismittel der Wahr-
heit sind fiir den Menschen, solange er auf dem Weg ist, notwendig zeitlich und bis
zu einem gewissen Grad sicher auch zeitbedingt. Eine rein negative und pauschale
Verurteilung mit teilweise verholzten Formen von gestern bedeutet eine Provozie-
rung des Zeitgeistes zu bésartigen Reaktionen. Je mehr wir festgegriindet im Glau-
ben dem in Girung befindlichen und nach Kliarung rufenden Zeitgeist helfend und
verstehend entgegengehen, um so mehr wird unsere Begegnung mit dem Geist der
Zeit eine konstruktive Begegnung sein.

Wenn unsere Selbstpriifung aber nicht im Uferlosen versanden soll, bedarf es einer
klaren Bestimmung des Standortes, das heisst, einer Analyse der Situation des Men-
schen in unserer Zeit. Das ist von hochster Stelle in der Pastoralkonstitution des
zweiten Vatikanischen Konzils iiber «Die Kirche in der Welt von heute» geschehen.
Dort heisst es: «Um den Auftrag Christi am Dienst des Menschen durchzufiihren,
obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, die Zeichen der Zeit zu erforschen und im Licht
des Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer Weise, die jeder Generation
jeweils entspricht, auf die ewigen Fragen des Menschen nach dem Sinn des gegen-
wirtigen und des zukiinftigen Lebens und nach dem Verhiltnis von beiden zueinan-
der antworten. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, Tendenzen

2



und charakteristischen Ziige, die oft geradezu dramatisch erscheinen, zu erkennen
und zu verstehen.» Und an einer anderen Stelle: «Die neuen und immer mehr vervoll-
kommneten Massenmedien tragen dazu bei, dass man tber das, was vorgeht, infor-
miert und zugleich rasch und weit erfihrt, wie man dariiber denkt und was man dabei
empfindet». «Dabei vollzieht», so heisst es weiter, «<das Menschengeschlecht einen
Ubergang von einem mehr statischen Begriff der Ordnung der Dinge zu einem mehr
dynamischen, die Entwicklung betonenden. Die Folge davon ist eine neue, denkbar
grosse Komplexitdt der Probleme, die nach neuen Analysen und Synthesen ruft.
Die Wandlungen von Denkweisen und Strukturen stellen hdufig iberkommene Werte
zur Diskussion. Die von fritheren Generationen iiberkommenen Institutionen, Ge-
setze, Weise des Denkens und Empfindens scheinen dem heutigen Stand der Dinge
nicht mehr recht angepasst. So kommt es zu schweren Verwirrungen im Verhalten
und sogar in den Verhaltensnormen. Die neuen Verhéltnisse sind auch auf das reli-
giése Leben nicht ohne Einfluss. Auf der einen Seite merkt man ein lebendigeres
Gespiir fiir Gott, auf der anderen geben breite Volksmassen die religiése Praxis auf.
So kann man geradezu von einem kulturellen und sozialen Gestaltwandel der Welt
sprechen, der sich auch auf das religiose Leben auswirkt.» Soweit einige wesent-
liche Stellen aus der Konstitution.

Dieser Tatbestand findet im Erscheinungsbild des modernen Films seinen Nieder-
schlag. Darum ist es nétig, dass wir in der moralischen Bewertung der Filme dieser
Situation in entsprechender Form Rechnung tragen. Wie das geschehen soll, kann
hier nicht erschopfend dargestellt werden. Es kénnen nur einige Gesichtspunkte zur
Diskussion gestellt werden, die in Zukunft in verstarktem Masse unsere Beachtung
beanspruchen, wenn wir glaubwiirdig und zeitnah bleiben wollen.

In einer Zeit, in der Bewahrung und Beharrung auf allen Gebieten Leitbild war, war
es zu verstehen, dass auch die christliche Moral vorwiegend statisch auf Beharrung
angelegt war. Das auffallende Kennzeichen unserer Zeit ist, wie das Konzil sagte,
die Dynamik. Die Dynamik eines sténdigen Fortschrittes auf fast allen Gebieten,
besonders der Naturwissenschaft und der Technik. In der Raumforschung geschieht
es in fast atemberaubendem Tempo. In dieser Phase des Wandels und der Entwick-
lung miisste es uns Menschen des 20. Jahrhunderts fremd anmuten, wenn sich das
christliche Leben in nur gleichbleibenden und starren Formen darstellte. Das wiirde
zu einer Gettohaltung und Selbstzufriedenheit flihren, zu einer Fehlhaltung, die Chri-
stus schon in der Auseinandersetzung mit den Pharisdern angeprangert hat. Das sitt-
liche Leben des Menschen wird ja nicht geregelt durch Mindestgebote und -verbote.
Das neutestamentliche Gesetz des Lebens ist seinem innersten Wesen nach nicht
ein Buchstaben- und Grenzgesetz, es ist ein von innen dringendes Gnadengesetz.
Paulus versteht das sittlich-religiése Leben des Christen vom Tun Gottes her als
eine Dynamik, als eine machtvoll dringende Kraft der sich den Menschen offen-
barenden Liebe. «Die Liebe Christi dringt uns» (2 Kor. 5, 40). Das Grundlegende des
christlichen Lebens ist also nicht der moralische Imperativ als solcher, sondern das
Heilsmysterium, die gewaltige Dynamik der Heilswahrheit, die das religiés-sittliche
Leben hinordnet auf Christus. Christliches Leben ldsst sich in seiner Eigenart nach
Paulus darstellen als das Tun der Wahrheit in Liebe, um so in jeder Hinsicht mehr
und mehr in Christus, das Haupt, hineinzuwachsen (Epheser 4, 16). Dabei wird uns
bewusst, dass wir noch Werdende sind. Das Gesetz der Gnade steht wesenhaft unter
dem Gesetz des Wachsens und der Entwicklung. Die Gnade treibt uns an, nicht nur
unser Denken und Fiihlen, sondern auch unser Tun stdndig zu erneuern. Die Gnade
ordnet uns in Christus zu einem Leben, in dem wir nicht Selbstherrlichkeit und
Selbstzufriedenheit suchen, sondern ganz auf die Verherrlichung Gottes ausrichten.
Es kann also auch bei der moralischen Bewertung der Filme nicht nur darauf an-
kommen, festzustellen, ob die Mindestgrenzen des allgemeinen Gesetzes gerade
noch eingehalten werden. Wir sind keine Grenzwichter, und wir sind auch keine
Richter. Wir wollen aus dem Engagement des Glaubens den Menschen dienen. Den
Glauben, oder das Fiinkchen Glauben, das vielleicht noch vorhanden ist, ansprechen
und vertiefen.

Das will heissen, wenn wir einen Film aus christlichem Geist beurteilen und bewerten

3



wollen, geniigt nicht die intellektuelle Einsicht. Auch unser Herz muss dabei sein.
Das bedeutet, dass unsere Bewertung der Ausdruck eines tiefen Verstiandnisses um
die Schwiche und die Wegsituation des Menschen ist, dass wir nicht mit harten Ver-
dikten verurteilen, sondern den Gesamtfilm an der Wahrheit Christi in dienender
Liebe messen. Diese Aufgabe wire leichter zu bewiltigen, wenn wir in einer Zeit
leben wiirden, in der bei der gesamten Umwelt Christus noch lebendig als Weg,
Wahrheit und Leben im Bewusstsein steht. Aber in unserer pluralistischen Gesell-
schaft und gegeniiber einer Vielzahl ethischer Auffassungen stehen wir Christen in
einem drangenden Kampf der Meinungen, in dem es fiir uns um die Unterscheidung
des Christlichen liberhaupt geht. Dieser Pluralitdt der Meinungen, Erfahrungen und
Erkenntnisse ist auch der Film ausgesetzt. Von dieser Pluralitét lebt er, ja sie ver-
leitet ihn geradezu zu willkiirlicher Auswahl und Entstellung und durch die kommer-
ziellen Motive zusétzlich zur sensationellen Aufmachung seiner Stoffe. Und doch gibt
es einen realen Ansatzpunkt in dieser Situation fiir den Dienst an der Wahrheit, nim-
lich den Sinn vieler Filmschépfer und vieler Filmbesucher fiir persénliche Wahrhaf-
tigkeit. «lmmer jedoch», so sagt das Konzil, «sucht und fand der Mensch eine tiefere
Wabhrheit. Die Erkenntniskraft ist ndmlich nicht auf die blossen Phdnomene be-
schrankt, sondern vermag die erkennbare Wirklichkeit mit wahrer Sicherheit zu errei-
chen, wenn sie auch durch die Siinde zum Teil verdunkelt und geschwécht ist.» Die
intellektuelle Natur der menschlichen Person wird durch die Weisheit vollendet, die
den Geist des Menschen milde zum Suchen und Lieben des Wahren und Guten hin-
zieht, und in deren Kraft der Mensch vom Sichtbaren zum Unsichtbaren gefiihrt wird.
Durch die Treue zum Gewissen, auch wenn es irrt, sind die Christen mit den librigen
Menschen verbunden im Suchen nach der Wahrheit und zur wahrheitsgeméssen L&-
sung so vieler moralischer Probleme, die im Leben des einzelnen wie im sozialen
Zusammenleben entstehen. Darum fordert das Konzil das briiderliche Gespréach, das
die gegenseitige Achtung der vollen geistigen Wiirde der Partner erheischt.

Wenn unsere moralische Bewertung der Filme unsere Leser nicht verdrgert oder
wegen Belanglosigkeit nicht interessiert, sondern ihn einladt zum Dialog, zur kriti-
schen Auseinandersetzung, dann wird das Bemiihen um Wahrheit, der Einsatz der
Vernunft und des Verstandes zur Findung der Wahrheit bei vielen geweckt werden.
Nur so kann die latent vorhandene Konsumhaltung aufgelockert und der Leser unse-
rer Wertungen zum Weiterfragen in sich selbst hinein angeregt und herausgefordert
werden. So sollten unsere Werturteile iiber den Film dazu beitragen, dass der Sinn
fur die Wahrheit zunimmt und ein intensiver geistiger Austausch besonders mit der
kiinstlerisch gestalteten Intelligenz gefunden wird. Es stellt sich also die Frage, ob
wir mit unseren Werturteilen unsere Leser nur informieren und zum besseren Film-
verstandnis fiihren wollen, das heisst, ob wir sie einerseits vor dem Schlechten und
Minderwertigen warnen und auf Sehenswertes hinweisen, oder ob wir dariiber hin-
aus im Dienste der Wahrheit, in Achtung und Liebe ein inneres Verstédndnis fur jene
aufbringen, die in sozialen und religiésen Fragen anders denken und anders handeln
als wir. Je mehr wir diese Einfiilhlung pflegen, um so leichter wird der Dialog méglich
sein. Hier bieten sich besonders jene Filme an, die intellektuell redlich gemacht
sind. Wenn die subjektive Redlichkeit und Wahrhaftigkeit des Filmschépfers sicht-
bar wird, indem der Zuschauer durch die Art der Darstellung nicht zu einer bestimm-
ten Lebensform Uberredet werden soll, sondern bei der Betrachtung so in die Distanz
gedringt wird, dass er noch féhig ist, ein eigenes Urteil zu féllen, dann kann ein sol-
cher Film nicht einfach abgelehnt und verdammt werden, auch wenn er nicht christ-
licher Wahrheit entspricht. Denn so sagt das Konzil: «Wer demiitig und ausdauernd
das in den Dingen Verborgene zu durchdringen sucht, wird, auch wenn er sich des-
sen nicht bewusst ist, von Gott an der Hand gefiihrt.»

Ich meine, wir sollten in Zukunft mehr beachten, was in anderem Zusammenhang in
der Pastoralkonstitution liber «Die Kirche in der Welt von heute» steht. Oftmals wird
gerade die christliche Schau der Dinge zu einer bestimmten Lésung in besonderen
Umstédnden driangen. Andere Glaubige werden vielleicht, wie es h4ufiger und legitim
geschieht, ebenso ehrlich in der gleichen Frage zu einem anderen Urteil kommen.
Wenn dann die beiderseitigen Lésungen auch gegen den Willen der Parteien gleich-

4



gesetzt werden mit der christlichen Botschaft, so sollen sie bedenken, dass in sol-
chen Fallen niemand das Recht hat, die kirchliche Autoritit ausschliesslich fiir seine
eigene Meinung zu beanspruchen. Immer aber sollen sie im aufrichtigen Diaiog sich
gegenseitig Klarheit zu verschaffen suchen. Dabei sollen sie die gegenseitige Liebe
bewahren und vor allem auf das gemeinsame Wohl bedacht sein. Das Konzil wiinscht
sogar den Dialog mit dem Atheismus, warum sollen wir nicht auf dem Gebiet des
Films den gleichen Weg gehen? Es gibt sicher kein Rezept, wie das durchzufiihren
ist, aber wir miissen uns ernstlich damit befassen, ob wir in Zukunft nicht Filme,
die zwar nicht aus christlichem Geiste leben, aber subjektiv, redlich und wahrhaftig
die Meinung eines Filmschopfers zur Diskussion stellen, noch sorgféltiger als bisher
als realen Ansatzpunkt fiir einen fruchtbaren Dialog uber Zeitstrémungen nutzen,
nach innen und nach aussen. Wir wiirden es uns zu leicht machen, wenn wir solche
Filme einfach ablehnen und so einer Auseinandersetzung, einem Dialog aus dem
Wege gingen. Wir miissen den Mut haben, ernst zu machen mit der Tatsache, dass
die Kirche des Gottesvolkes keine stumme Kirche ist. Zu den wichtigsten Aufgaben
der Zukunft gehért darum auch in der Filmarbeit im nationalen und internationalen
Bereich der stindige hausliche Dialog liber wichtige Zeitstrémungen, die im Film
ihren Niederschlag finden, und der Versuch einer Bewiltigung der gestellten Pro-
bleme aus christlicher Sicht. Nun, was ké&nnten wir tun, dass uns dieser Schritt nach
vorn gelingt?

Das erste ist, dass wir uns bemiihen, selbst gute Christen zu sein, das heisst, leben-
dige Glieder des Gottesvolkes. Wir sind ja auch stindig bedroht von der Willkiir
des ungeldsten und ichsiichtigen Menschen. Aber jedem von uns sind Chancen ge-
boten und jedem sind Gaben verliehen. Wir sollen auf dem Gebiet des Films leben-
dige Bausteine im Tempel Gottes sein. Jede Zeit hat ihre besonderen Méglichkeiten,
und jeder muss seine Fahigkeiten entfalten im Dienst fiir das Ganze. Das bedeutet
auch fiur uns hohe Anforderungen der Vertiefung und Erneuerung. Die letzte Frage
des Gewissens ist jeweils die Frage nach der Treue gegeniiber dem besonderen
Anruf im Dienste am N&chsten und das Ernstnehmen der vielschichtigen Wirklichkeit
im Dienste des Reiches Gottes. Wenn wir unser eigenes christliches Leben im
wesentlichen nur als eine Summe von Vorschriften fiir unser sittliches Verhalten
sehen und nicht im grossen Zusammenhang unserer apostolischen Verpflichtung fiir
die Verkiindung der frohen Botschaft, dann werden wir letztlich keinen Einfluss mehr
haben. Apostolat, und das soll ja unsere Arbeit sein, ist keine blosse Technik und
kein blosser Aktivismus. Apostolat muss aus der Tiefe der Freude, aus der Treue
zu einer freudig ergriffenen Berufung entspringen. Apostel sind Zeugen. Auch an
unserem Werturteil muss man erkennen, dass unser Leben einschliesslich der Ge-
setze christlicher Lebensgesaltung letztlich Osterfreude und freudige Erwartung
der Wiederkunft des Herrn bedeutet. Es darf nicht so sein, wie ich kiirzlich in einem
Buch gelesen habe: «Wenn ein Fohlen aus der heidnischen Herde neugierig in unse-
ren Bereich heriiberschnuppert und da die vielen tberfliissigen und seelenlosen
Ziune und Pferche sieht, da wird es sich kopfschiittelnd umdrehen und in seine
heidnische Freiheit zurlickgaloppieren.»

Das zweite ist Sachkenntnis. Uber die Technik des Films wissen wir alle mehr oder
weniger Bescheid. Ebenso haben wir auch in der Wertung der Filme eine gewisse
Spruchpraxis entwickelt. Aber ich meine, wir miissten heute einen grésseren Wert
darauf legen, zu erfahren, welchen Einfluss die sozialen Strukturen und insbesondere
die 6ffentliche Meinung auf das religios-sittliche Verhalten der einzelnen und der
Gemeinschaft ausiiben. Und umgekehrt, wie letzte Leitmotive iiber den Wandel der
Strukturen in der &ffentlichen Meinung entscheiden. Die empirische Soziologie, be-
sonders die Soziologie der Familien und die Pastoralsoziologie, iberhaupt die ge-
samte Sozialwissenschaft, haben in unserer Zeit eine ganz besondere Bedeutung fiir
die Beurteilung des sittlichen Verhaltens des Menschen erlangt. Wenn wir also in
unseren Bewertungen zeitnah bleiben wollen, diirfen wir die Fortschritte in der Psy-
chologie und den Sozialwissenschaften nicht ausser acht lassen. Im Dekret iiber die
Hirtenaufgabe der Bischéfe heisst es: «Um dem Heil der Gldubigen entsprechend
ihrer jeweiligen Lebenslage besser Rechnung tragen zu kénnen, sollen sie sich be-

5



miihen, ihre Bediirfnisse entsprechend der gesellschaftlichen Situation, in der sie
leben, mit den geeigneten Mitteln, vor allem vermittels der empirischen Soziologie
zu erforschen.» Damit ist die Beschéftigung mit der empirischen Soziologie den
Bischéfen geradezu zur Pflicht gemacht. Unsere Bewertungen werden mit der Zeit
lebensfremd, wenn wir diese Entwicklung nicht mitvollziehen.

Ein drittes ist die Toleranz. Wahrend man heute, besonders in den totalitiren Staa-
ten, alles von straffer Organisation erwartet und dazu neigt, alles zu uniformieren
und zu nivellieren, anerkennt die Kirche die Einheit in der Vielfalt und Verschieden-
heit. Toleranz schliesst nicht eine Gleichschaltung der Menschen ein, eine Ein-
ebnung und Verflachung ihrer Bekenntnisse und Uberzeugungen, Toleranz ist auch
nicht nur Duldung eines Ubels, Toleranz ist eine ethische Haltung. Sie besteht darin,
dass ich den anderen gerade um seiner Wiirde willen ernst nehme, dass ich ihn
achte. Der Grund unserer Toleranz ist also die Wiirde des Menschen. Darum bedeu-
tet sie radikales Offensein gegeniiber dem Mitmenschen. Ohne diese grundsitz-
liche, offene Bezogenheit zu einem Menschen wére Achtung nicht denkbar. Diese
positive Offenheit der Toleranz verhindert ndmlich, sich von den anderen im Vor-
urteilen abzukapseln und sich vor méglichen Begegnungen zu verschliessen. In die-
sem Sinn ist Toleranz sogar ein Weg zu mehr Wahrheit. Ja, die Toleranz ist somit
unserer iibernatiirlichen Existenz verbunden, dass sie zum Kriterium der Glaubwiir-
digkeit unserer Glaubenshaltung wird. Wenn der Glaube uns nicht eine Hilfe zur
Toleranz ist, dann bleibt unser Glaubensbekenntnis mehr oder weniger eine Téu-
schung. Diese Erkenntnis muss auch wegweisend sein bei der Beurteilung von Fil-
men. Das Konzil sagt: «Man muss unterscheiden zwischen dem Irrtum, der immer zu
verwerfen ist, und dem Irrenden, der seine Personwiirde stets bewahrt, auch wenn
er mit falschen oder weniger genauen religiosen Auffassungen belastet ist. Gott
allein ist der Richter und Priifer der Herzen, darum verbietet er uns, liber jemandes
innere Schuld zu urteilen.»

Das vierte ist die Wachsamkeit. Wachsamkeit bedeutet Offenheit. Offenheit fiir das,
was fiir die Menschen unserer Zeit am driangendsten ist, und in der Art, wie wir die
Menschen dieser Zeit am besten ansprechen. Selbstverstindlich muss die geoffen-
barte Wahrheit und die Grundhaltung biblischer Moral immer bewahrt und splirbar
bleiben. Aber apostolischer Eifer und apostolische Klugheit verlangen ein waches
Ohr und ein offenes Auge. Wachsamkeit ist eine Forderung an jeden von uns. Chri-
stus sagt: «Seid wachsam, denn ihr wisst nicht den Tag und nicht die Stunde!» Das
ist nicht nur eschatologisch gemeint. Die Wachsamkeit gilt fiir jede Stunde und jede
Zeit, denn jede Stunde und jede Zeit ist Gnadenzeit. Das Hinschauen auf die Zei-
chen der Zeit ist zu einem Charakterzug des zweiten Vatikanischen Konzils gewor-
den, zusammengefasst in der Pastoralkonstitution iiber die Kirche in der Welt von
heute. Wachsamkeit, echtes Verstehen des Heilplanes Gottes und der Zeichen der
Zeit gehdren untrennbar zusammen. Wachsamkeit ist bezogen auf das Gesetz der
Gnade. Die Gnade aber ist die innere Fithrung unseres Lebens, die uns offen macht
gegenilber dem Anruf der Stunde und gegeniiber den N&ten unserer Mitmenschen.
Gott erwartet Antwort von uns. Und unsere Antwort ist unsere Verantwortung fiir den
Nédchsten. Wachsamkeit, Offenheit und mutiges Bestreben, alles zu Gott zuriick-
zufithren, ist der volle Sinn einer christlichen Ethik der Verantwortlichkeit. Diese
nimmt alle Werte ernst, sie weiss den kirchlichen vom weltlichen Bereich sauber zu
unterscheiden. Aber sie anerkennt die Vielfalt der Aufgaben, der Werte und der
Haltungen. Letztlich bedeutet sie die Wiedergewinnung der Mitte des Lebens.

Diese Ausfiihrungen sind weit davon entfernt, erschépfend zu sein. Es ging nur dar-
um, einige Akzente fiir die Diskussion zu setzen. So wie die ganze Kirche zurzeit
eine Umstellungskrise durchmacht, eine heilsame Krise der L&uterung, der Ent-
schlackung und des Wachstums, so sollte auch uns eine Unruhe ergreifen und uns
zur Neuorientierung und zum Dialog anregen. Durch kritische Selbstpriifung unserer
Arbeit, durch Standortbestimmung und Begegnung mit dem Konzil. Vor allem aber
durch eine Gegenliberstellung der ungeheuren Aufgabe, die uns aufgetragen ist und
unserer oft so unzuldnglichen Krafte und Méglichkeiten.

Die moralische Bewertung von Filmen kann nie absolute Giiltigkeit haben. Sie ist

6



von Zeit und Umstidnden beeinflusst. Schon in seiner Enzyklika «Vigilanti cura» (1936)
hat Pius XI. geschrieben: «Weil es sich beim Film um Darbietungen handelt, die alle
Klassen der Gesellschaft interessieren, gross und klein, gelehrt und ungelehrt, kann
das Urteil Uber einen Film nicht iiberall, in jedem Fall und in jeder Riicksicht das
gleiche sein, zumal die Lebensbedingungen, Sitten und Gebriuche in den einzelnen
Landern wechseln.» Aber auch die Zeitumstinde sind im Fluss, so dass es uns nicht
wundern kann, dass unsere moralischen Wertungen notwendig relativ sind. Diese
Relativitidt unserer Urteile ermahnt uns zu heilsamer Demut und zu stdndiger Wach-
samkeit, damit wir, wie es im Konzilsdekret heisst, mit Hilfe des Heiligen Geistes
auf die verschiedenen Sprachen unserer Zeit héren, sie unterscheiden, auslegen und
im Lichte des Gotteswortes beurteilen. Damit die geoffenbarte Wahrheit immer tiefer
vernommen, besser verstanden und geeigneter vorgetragen werde. Trotz allem inter-
nen Wenn und Aber miissen wir uns dieser Situation stellen, wir miissen auf dem
Gebiet der Filmbewertung das tun, was Professor Régele vor kurzem auf dem Katho-
likentag in Bamberg in bezug auf den deutschen Katholizismus gesagt hat: «Wir
missen das Kunststiick fertigbringen, auf dem gleichen Platz ein neues Haus zu
bauen, ohne das alte abzureissen, weil wir ja noch darin wohnen und in ihm tétig
bleiben wollen. Denn was von uns verlangt wird, ist Reform und nicht Umsturz.»

' Pfarrer Aloys Stapf, Mainz

Fernsehen und Erwachsenenbildung

Uberlegungen zum Internationalen Seminar liber «Fernsehen und Erwachsenenbil-
dung» vom 30. November bis 7. Dezember 1966 in Basel.

Zum ersten Male hat die Europédische Rundfunkunion (UER) Fernsehfachleute und
Beobachter aus 21 Lindern der ganzen Welt zusammengerufen, um tber das Thema
«Fernsehen und Erwachsenenbildung» zu diskutieren. Das Seminar hatte als Ziel,
Ergebnisse zu erarbeiten, die unmittelbar in die Praxis umgesetzt werden kénnen.
Den Hintergrund aller Gespréche bildete der Auftrag, den Menschen von heute fiir
die Welt von morgen vorzubereiten.

I. Die Bildungsaufgabe des Fernsehens in der Industriegesellschaft

Das Fernsehen hat eine gréssere Aufgabe zu erfiillen als blosse Unterhaltung und
Information zu bieten. Der Mensch von heute leidet unter dem Prozess der Umwand-
lung von der Agrar- zur Industriekultur. Es ist nun eine wichtige Aufgabe des Fern-
sehens, bei diesem Prozess Hilfe zu leisten. Nachdem der soziale Umbruch im Laufe
der letzten Jahrzehnte eine Wandlung erfahren hat, scheint aber die Problematik
dieser Verdnderung noch nicht gelést zu sein. Hinter dem triigerischen Erschei-
nungsbild der Industriezivilisation gédhnt ein Zustand kultureller Leere.

1. Personlichkeitsbildung durch das Fernsehen. Im Wettlauf mit den Automaten wird
der Kraftehaushalt der Berufstétigen bis zu seinen Grenzen belastet. Noch eindriick-
licher wirkt aber die Feststellung, dass die Féhigkeiten des Einzelnen oft nur zu
einem kleinen Prozentsatz ausgewertet werden. War der Handwerker in den ver-
gangenen Jahrhunderten in seinem Beruf voll zur Entfaltung gekommen, $o ist der
heutige Arbeiter mit einem kleinen Bestandteil einer grossen Maschine zu verglei-
chen, der sich in einer monotonen Tétigkeit erschdpft. Diese Tatsache ldsst uns
begreifen, warum der heutige Mensch oft vor der industriellen Grossgesellschaft in
die hdusliche Atmosphére fllichtet.

Die beklagenswerte geistige und kulturelle Unfruchtbarkeit unserer Familien l4sst
aber die zweifelnde Frage aufkommen, ob der moderne Mensch in diesem Bereich
die volle Entfaltung seiner Person erreichen kann, oder ob er diese Plattform nur
wieder als Startebene zur neuen Flucht vor der Disharmonie in sich selbst beniitzt.
Eine Festigung der Persénlichkeit kann aber nur erreicht werden, wenn der Mensch
sich auf sich selbst zuriickbesinnt. Was kann nun ein Massenmedium zu dieser
Rickbesinnung beitragen? Im allgemeinen bewirkt es das Gegenteil: die Fremd-

4



	Die kirchliche Filmbewertung nach dem Konzil

