
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 27 (1967)

Heft: 1

Artikel: Die kirchliche Filmbewertung nach dem Konzil

Autor: Stapf, Aloys

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964601

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964601
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kirchliche Filmbewertung nach dem Konzil

Die kirchliche Bewertung von Filmen ist heute unbestritten ein wichtiger Bestandteil
der Seelsorge in der modernen Welt. Aber wie auf allen Gebieten des Wirkens

der Kirche, ist auch im Bereich der religiös-sittlichen Filmbewertung eine gewisse
Unruhe entstanden. Wenn auch das Dekret über die publizistischen Mittel eine höchste

Bestätigung und zugleich Aufmunterung für eine wahrlich nicht leichte Arbeit
gewesen ist, so sollte doch die Pastoralkonstitution über «Die Kirche in der Welt
von heute» Anlass zur kritischen Selbstprüfung unserer so verantwortungsvollen
Arbeit sein. Wir müssen uns ehrlich und ernstlich fragen, ob wir das Aggiornamento
des Konzils bereits begonnen oder vielleicht zum Teil schon mitvollzogen haben, wir
müssen uns fragen, ob sich unsere Prüfpraxis geändert hat: sind wir in unseren
Beurteilungsmasstäben milder geworden und haben wir uns dem Genossen Trend
angeschlossen, oder sind wir im wesentlichen beim gleichen alten Schema geblieben?
Ja, wir müssen uns auch fragen: Kann es überhaupt eine Erneuerung moralischer
Beurteilung geben, gilt nicht die unveränderliche Wahrheit des Glaubens, die
unveränderliche Forderung des Sittengesetzes für alle Menschen? Wir müssen uns diese
Fragen stellen, wenn wir unsere Mission auf dem Gebiete des Films erfüllen wollen.
Zunächst geht unser Bemühen dahin, dass wir ehrlich und entschlossen in der Treue'
zu Christus und seiner Kirche das überkommene Erbe bewahren. Dass wir aber auch
erkennen, dass alles, was wir erreicht haben, nur Stückwerk und unsere Arbeit nur
Dienst am Heil der Menschen ist. Dienen kann aber nur, wer treu ist, und Treue
bedeutet immer zweierlei: achtsames Bewahren und wache Hellhörigkeit gegenüber
dem Rufe der Stunde. Denn auch der Ruf der Stunde kommt von Gott und verlangt
unser treues Dienen. Wir befinden uns in einer Zeit eines unerhört schnellen Wandels

aller Strukturen und Lebensverhältnisse. Darum müssen wir klar entscheiden
zwischen dem Wandelbaren und dem Unwandelbaren, zwischen Bleibendem und
Veränderlichem in unserem moralischen Verhalten und Werten. Es gibt keine fertigen

Lösungen, und unserer Treue zu überkommenen sittlichen Forderungen werden
wir nur dann gerecht, wenn wir in echt katholischer Weise die Fragen von Gesetz
und Freiheit stets zeitnah, das heisst, in einem ganz ernsten Dialog mit den
Menschen und Geistesströmungen unserer Zeit, behandeln. Jede Zeit hat ja ihren besonderen

Geist, wir nennen ihn den Zeitgeist. Schon Johann Gottfried Herder hat ihn
charakterisiert als den überall vorhandenen Meinungs-, Willens- und Gefühlsausdruck

einer geschichtlichen Periode, der Denken und Leben der Menschen formt.
Dieser Zeitgeist ist sicher nicht nur Licht, aber — und auch das ist festzuhalten —

er ist nicht nur Finsternis. Er birgt Gefahren, aber er hat auch positive Chancen.
Unsere Aufgabe ist es, auch im Zeitgeist die echten Anliegen herauszuspüren. Die
Wahrheit ist ja überzeitlich, aber der Ausdruck und die Erkenntnismittel der Wahrheit

sind für den Menschen, solange er auf dem Weg ist, notwendig zeitlich und bis
zu einem gewissen Grad sicher auch zeitbedingt. Eine rein negative und pauschale
Verurteilung mit teilweise verholzten Formen von gestern bedeutet eine Provozierung

des Zeitgeistes zu bösartigen Reaktionen. Je mehr wir festgegründet im Glauben

dem in Gärung befindlichen und nach Klärung rufenden Zeitgeist helfend und
verstehend entgegengehen, um so mehr wird unsere Begegnung mit dem Geist der
Zeit eine konstruktive Begegnung sein.
Wenn unsere Selbstprüfung aber nicht im Uferlosen versanden soll, bedarf es einer
klaren Bestimmung des Standortes, das heisst, einer Analyse der Situation des
Menschen in unserer Zeit. Das ist von höchster Stelle in der Pastoralkonstitution des
zweiten Vatikanischen Konzils über «Die Kirche in der Welt von heute» geschehen.
Dort heisst es: «Um den Auftrag Christi am Dienst des Menschen durchzuführen,
obliegt der Kirche allzeit die Pflicht, die Zeichen der Zeit zu erforschen und im Licht
des Evangeliums zu deuten. So kann sie dann in einer Weise, die jeder Generation
jeweils entspricht, auf die ewigen Fragen des Menschen nach dem Sinn des
gegenwärtigen und des zukünftigen Lebens und nach dem Verhältnis von beiden zueinander

antworten. Es gilt also, die Welt, in der wir leben, ihre Erwartungen, Tendenzen

2



und charakteristischen Züge, die oft geradezu dramatisch erscheinen, zu erkennen
und zu verstehen.» Und an einer anderen Stelle: «Die neuen und immer mehr
vervollkommneten Massenmedien tragen dazu bei, dass man über das, was vorgeht, informiert

und zugleich rasch und weit erfährt, wie man darüber denkt und was man dabei
empfindet». «Dabei vollzieht», so heisst es weiter, «das Menschengeschlecht einen
Übergang von einem mehr statischen Begriff der Ordnung der Dinge zu einem mehr
dynamischen, die Entwicklung betonenden. Die Folge davon ist eine neue, denkbar
grosse Komplexität der Probleme, die nach neuen Analysen und Synthesen ruft.
Die Wandlungen von Denkweisen und Strukturen stellen häufig überkommene Werte
zur Diskussion. Die von früheren Generationen überkommenen Institutionen,
Gesetze, Weise des Denkens und Empfindens scheinen dem heutigen Stand der Dinge
nicht mehr recht angepasst. So kommt es zu schweren Verwirrungen im Verhalten
und sogar in den Verhaltensnormen. Die neuen Verhältnisse sind auch auf das
religiöse Leben nicht ohne Einfluss. Auf der einen Seite merkt man ein lebendigeres
Gespür für Gott, auf der anderen geben breite Volksmassen die religiöse Praxis auf.
So kann man geradezu von einem kulturellen und sozialen Gestaltwandel der Welt
sprechen, der sich auch auf das religiöse Leben auswirkt.» Soweit einige wesentliche

Stellen aus der Konstitution.
Dieser Tatbestand findet im Erscheinungsbild des modernen Films seinen Niederschlag.

Darum ist es nötig, dass wir in der moralischen Bewertung der Filme dieser
Situation in entsprechender Form Rechnung tragen. Wie das geschehen soll, kann
hier nicht erschöpfend dargestellt werden. Es können nur einige Gesichtspunkte zur
Diskussion gestellt werden, die in Zukunft in verstärktem Masse unsere Beachtung
beanspruchen, wenn wir glaubwürdig und zeitnah bleiben wollen.
In einer Zeit, in der Bewahrung und Beharrung auf allen Gebieten Leitbild war, war
es zu verstehen, dass auch die christliche Moral vorwiegend statisch auf Beharrung
angelegt war. Das auffallende Kennzeichen unserer Zeit ist, wie das Konzil sagte,
die Dynamik. Die Dynamik eines ständigen Fortschrittes auf fast allen Gebieten,
besonders der Naturwissenschaft und der Technik. In der Raumforschung geschieht
es in fast atemberaubendem Tempo. In dieser Phase des Wandels und der Entwicklung

müsste es uns Menschen des 20. Jahrhunderts fremd anmuten, wenn sich das
christliche Leben in nur gleichbleibenden und starren Formen darstellte. Das würde
zu einer Gettohaltung und Selbstzufriedenheit führen, zu einer Fehlhaltung, die Christus

schon in der Auseinandersetzung mit den Pharisäern angeprangert hat. Das
sittliche Leben des Menschen wird ja nicht geregelt durch Mindestgebote und -verböte.
Das neutestamentliche Gesetz des Lebens ist seinem innersten Wesen nach nicht
ein Buchstaben- und Grenzgesetz, es ist ein von innen drängendes Gnadengesetz.
Paulus versteht das sittlich-religiöse Leben des Christen vom Tun Gottes her als
eine Dynamik, als eine machtvoll drängende Kraft der sich den Menschen
offenbarenden Liebe. «Die Liebe Christi drängt uns» (2 Kor. 5, 40). Das Grundlegende des
christlichen Lebens ist also nicht der moralische Imperativ als solcher, sondern das
Heilsmysterium, die gewaltige Dynamik der Heilswahrheit, die das religiös-sittliche
Leben hinordnet auf Christus. Christliches Leben lässt sich in seiner Eigenart nach
Paulus darstellen als das Tun der Wahrheit in Liebe, um so in jeder Hinsicht mehr
und mehr in Christus, das Haupt, hineinzuwachsen (Epheser 4, 15). Dabei wird uns
bewusst, dass wir noch Werdende sind. Das Gesetz der Gnade steht wesenbaft unter
dem Gesetz des Wachsens und der Entwicklung. Die Gnade treibt uns an, nicht nur
unser Denken und Fühlen, sondern auch unser Tun ständig zu erneuern. Die Gnade
ordnet uns in Christus zu einem Leben, in dem wir nicht Selbstherrlichkeit und
Selbstzufriedenheit suchen, sondern ganz auf die Verherrlichung Gottes ausrichten.
Es kann also auch bei der moralischen Bewertung der Filme nicht nur darauf
ankommen, festzustellen, ob die Mindestgrenzen des allgemeinen Gesetzes gerade
noch eingehalten werden. Wir sind keine Grenzwächter, und wir sind auch keine
Richter. Wir wollen aus dem Engagement des Glaubens den Menschen dienen. Den
Glauben, oder das Fünkchen Glauben, das vielleicht noch vorhanden ist, ansprechen
und vertiefen.
Das will heissen, wenn wir einen Film aus christlichem Geist beurteilen und bewerten

3



wollen, genügt nicht die intellektuelle Einsicht. Auch unser Herz muss dabei sein.
Das bedeutet, dass unsere Bewertung der Ausdruck eines tiefen Verständnisses um
die Schwäche und die Wegsituation des Menschen ist, dass wir nicht mit harten
Verdikten verurteilen, sondern den Gesamtfilm an der Wahrheit Christi in dienender
Liebe messen. Diese Aufgabe wäre leichter zu bewältigen, wenn wir in einer Zeit
leben würden, in der bei der gesamten Umwelt Christus noch lebendig als Weg,
Wahrheit und Leben im Bewusstsein steht. Aber in unserer pluralistischen Gesellschaft

und gegenüber einer Vielzahl ethischer Auffassungen stehen wir Christen in
einem drängenden Kampf der Meinungen, in dem es für uns um die Unterscheidung
des Christlichen überhaupt geht. Dieser Pluralität der Meinungen, Erfahrungen und
Erkenntnisse ist auch der Film ausgesetzt. Von dieser Pluralität lebt er, ja sie
verleitet ihn geradezu zu willkürlicher Auswahl und Entstellung und durch die kommerziellen

Motive zusätzlich zur sensationellen Aufmachung seiner Stoffe. Und doch gibt
es einen realen Ansatzpunkt in dieser Situation für den Dienst an der Wahrheit, nämlich

den Sinn vieler Filmschöpfer und vieler Filmbesucher für persönliche Wahrhaftigkeit.

«Immer jedoch», so sagt das Konzil, «sucht und fand der Mensch eine tiefere
Wahrheit. Die Erkenntniskraft ist nämlich nicht auf die blossen Phänomene
beschränkt, sondern vermag die erkennbare Wirklichkeit mit wahrer Sicherheit zu erreichen,

wenn sie auch durch die Sünde zum Teil verdunkelt und geschwächt ist.» Die
intellektuelle Natur der menschlichen Person wird durch die Weisheit vollendet, die
den Geist des Menschen milde zum Suchen und Lieben des Wahren und Guten
hinzieht, und in deren Kraft der Mensch vom Sichtbaren zum Unsichtbaren geführt wird.
Durch die Treue zum Gewissen, auch wenn es irrt, sind die Christen mit den übrigen
Menschen verbunden im Suchen nach der Wahrheit und zur wahrheitsgemässen
Lösung so vieler moralischer Probleme, die im Leben des einzelnen wie im sozialen
Zusammenleben entstehen. Darum fordert das Konzil das brüderliche Gespräch, das
die gegenseitige Achtung der vollen geistigen Würde der Partner erheischt.
Wenn unsere moralische Bewertung der Filme unsere Leser nicht verärgert oder
wegen Belanglosigkeit nicht interessiert, sondern ihn einlädt zum Dialog, zur
kritischen Auseinandersetzung, dann wird das Bemühen um Wahrheit, der Einsatz der
Vernunft und des Verstandes zur Findung der Wahrheit bei vielen geweckt werden.
Nur so kann die latent vorhandene Konsumhaltung aufgelockert und der Leser unserer

Wertungen zum Weiterfragen in sich selbst hinein angeregt und herausgefordert
werden. So sollten unsere Werturteile über den Film dazu beitragen, dass der Sinn
für die Wahrheit zunimmt und ein intensiver geistiger Austausch besonders mit der
künstlerisch gestalteten Intelligenz gefunden wird. Es stellt sich also die Frage, ob
wir mit unseren Werturteilen unsere Leser nur informieren und zum besseren
Filmverständnis führen wollen, das heisst, ob wir sie einerseits vor dem Schlechten und
Minderwertigen warnen und auf Sehenswertes hinweisen, oder ob wir darüber hinaus

im Dienste der Wahrheit, in Achtung und Liebe ein inneres Verständnis für jene
aufbringen, die in sozialen und religiösen Fragen anders denken und anders handeln
als wir. Je mehr wir diese Einfühlung pflegen, um so leichter wird der Dialog möglich
sein. Hier bieten sich besonders jene Filme an. die intellektuell redlich gemacht
sind. Wenn die subjektive Redlichkeit und Wahrhaftigkeit des Filmschöpfers sichtbar

wird, indem der Zuschauer durch die Art der Darstellung nicht zu einer bestimmten
Lebensform überredet werden soll, sondern bei der Betrachtung so in die Distanz

gedrängt wird, dass er noch fähig ist, ein eigenes Urteil zu fällen, dann kann ein
solcher Film nicht einfach abgelehnt und verdammt werden, auch wenn er nicht christlicher

Wahrheit entspricht. Denn so sagt das Konzil: «Wer demütig und ausdauernd
das in den Dingen Verborgene zu durchdringen sucht, wird, auch wenn er sich dessen

nicht bewusst ist, von Gott an der Hand geführt.»
Ich meine, wir sollten in Zukunft mehr beachten, was in anderem Zusammenhang in
der Pastoralkonstitution über «Die Kirche in der Welt von heute» steht. Oftmals wird
gerade die christliche Schau der Dinge zu einer bestimmten Lösung in besonderen
Umständen drängen. Andere Gläubige werden vielleicht, wie es häufiger und legitim
geschieht, ebenso ehrlich in der gleichen Frage zu einem anderen Urteil kommen.
Wenn dann die beiderseitigen Lösungen auch gegen den Willen der Parteien gleich-

4



gesetzt werden mit der christlichen Botschaft, so sollen sie bedenken, dass in
solchen Fällen niemand das Recht hat, die kirchliche Autorität ausschliesslich für seine
eigene Meinung zu beanspruchen. Immer aber sollen sie im aufrichtigen Diaiog sich
gegenseitig Klarheit zu verschaffen suchen. Dabei sollen sie die gegenseitige Liebe
bewahren und vor allem auf das gemeinsame Wohl bedacht sein. Das Konzil wünscht
sogar den Dialog mit dem Atheismus, warum sollen wir nicht auf dem Gebiet des
Films den gleichen Weg gehen? Es gibt sicher kein Rezept, wie das durchzuführen
ist, aber wir müssen uns ernstlich damit befassen, ob wir in Zukunft nicht Filme,
die zwar nicht aus christlichem Geiste leben, aber subjektiv, redlich und wahrhaftig
die Meinung eines Filmschöpfers zur Diskussion stellen, noch sorgfältiger als bisher
als realen Ansatzpunkt für einen fruchtbaren Dialog über Zeitströmungen nutzen,
nach innen und nach aussen. Wir würden es uns zu leicht machen, wenn wir solche
Filme einfach ablehnen und so einer Auseinandersetzung, einem Dialog aus dem
Wege gingen. Wir müssen den Mut haben, ernst zu machen mit der Tatsache, dass
die Kirche des Gottesvolkes keine stumme Kirche ist. Zu den wichtigsten Aufgaben
der Zukunft gehört darum auch in der Filmarbeit im nationalen und internationalen
Bereich der ständige häusliche Dialog über wichtige Zeitströmungen, die im Film
ihren Niederschlag finden, und der Versuch einer Bewältigung der gestellten
Probleme aus christlicher Sicht. Nun, was könnten wir tun, dass uns dieser Schritt nach
vorn gelingt?
Das erste ist, dass wir uns bemühen, selbst gute Christen zu sein, das heisst, lebendige

Glieder des Gottesvolkes. Wir sind ja auch ständig bedroht von der Willkür
des ungelösten und ichsüchtigen Menschen. Aber jedem von uns sind Chancen
geboten und jedem sind Gaben verliehen. Wir sollen auf dem Gebiet des Films lebendige

Bausteine im Tempel Gottes sein. Jede Zeit hat ihre besonderen Möglichkeiten,
und jeder muss seine Fähigkeiten entfalten im Dienst für das Ganze. Das bedeutet
auch für uns hohe Anforderungen der Vertiefung und Erneuerung. Die letzte Frage
des Gewissens ist jeweils die Frage nach der Treue gegenüber dem besonderen
Anruf im Dienste am Nächsten und das Ernstnehmen der vielschichtigen Wirklichkeit
im Dienste des Reiches Gottes. Wenn wir unser eigenes christliches Leben im
wesentlichen nur als eine Summe von Vorschriften für unser sittliches Verhalten
sehen und nicht im grossen Zusammenhang unserer apostolischen Verpflichtung für
die Verkündung der frohen Botschaft, dann werden wir letztlich keinen Einfluss mehr
haben. Apostolat, und das soll ja unsere Arbeit sein, ist keine blosse Technik und
kein blosser Aktivismus. Apostolat muss aus der Tiefe der Freude, aus der Treue
zu einer freudig ergriffenen Berufung entspringen. Apostel sind Zeugen. Auch an
unserem Werturteil muss man erkennen, dass unser Leben einschliesslich der
Gesetze christlicher Lebensgesaltung letztlich Osterfreude und freudige Erwartung
der Wiederkunft des Herrn bedeutet. Es darf nicht so sein, wie ich kürzlich in einem
Buch gelesen habe: «Wenn ein Fohlen aus der heidnischen Herde neugierig in unseren

Bereich herüberschnuppert und da die vielen überflüssigen und seelenlosen
Zäune und Pferche sieht, da wird es sich kopfschüttelnd umdrehen und in seine
heidnische Freiheit zurückgaloppieren.»
Das zweite ist Sachkenntnis. Über die Technik des Films wissen wir alle mehr oder
weniger Bescheid. Ebenso haben wir auch in der Wertung der Filme eine gewisse
Spruchpraxis entwickelt. Aber ich meine, wir müssten heute einen grösseren Wert
darauf legen, zu erfahren, welchen Einfluss die sozialen Strukturen und insbesondere
die öffentliche Meinung auf das religiös-sittliche Verhalten der einzelnen und der
Gemeinschaft ausüben. Und umgekehrt, wie letzte Leitmotive über den Wandel der
Strukturen in der öffentlichen Meinung entscheiden. Die empirische Soziologie,
besonders die Soziologie der Familien und die Pastoralsoziologie, überhaupt die
gesamte Sozialwissenschaft, haben in unserer Zeit eine ganz besondere Bedeutung für
die Beurteilung des sittlichen Verhaltens des Menschen erlangt. Wenn wir also in
unseren Bewertungen zeitnah bleiben wollen, dürfen wir die Fortschritte in der
Psychologie und den Sozialwissenschaften nicht ausser acht lassen. Im Dekret über die
Hirtenaufgabe der Bischöfe heisst es: «Um dem Heil der Gläubigen entsprechend
ihrer jeweiligen Lebenslage besser Rechnung tragen zu können, sollen sie sich be-

5



mühen, ihre Bedürfnisse entsprechend der gesellschaftlichen Situation, in der sie
leben, mit den geeigneten Mitteln, vor allem vermittels der empirischen Soziologie
zu erforschen.» Damit ist die Beschäftigung mit der empirischen Soziologie den
Bischöfen geradezu zur Pflicht gemacht. Unsere Bewertungen werden mit der Zeit
lebensfremd, wenn wir diese Entwicklung nicht mitvollziehen.
Ein drittes ist die Toleranz. Während man heute, besonders in den totalitären Staaten,

alles von straffer Organisation erwartet und dazu neigt, alles zu uniformieren
und zu nivellieren, anerkennt die Kirche die Einheit in der Vielfalt und Verschiedenheit.

Toleranz schliesst nicht eine Gleichschaltung der Menschen ein, eine
Einebnung und Verflachung ihrer Bekenntnisse und Überzeugungen, Toleranz ist auch
nicht nur Duldung eines Übels, Toleranz ist eine ethische Haltung. Sie besteht darin,
dass ich den anderen gerade um seiner Würde willen ernst nehme, dass ich ihn
achte. Der Grund unserer Toleranz ist also die Würde des Menschen. Darum bedeutet

sie radikales Offensein gegenüber dem Mitmenschen. Ohne diese grundsätzliche,

offene Bezogenheit zu einem Menschen wäre Achtung nicht denkbar. Diese
positive Offenheit der Toleranz verhindert nämlich, sich von den anderen im
Vorurteilen abzukapseln und sich vor möglichen Begegnungen zu verschliessen. In
diesem Sinn ist Toleranz sogar ein Weg zu mehr Wahrheit. Ja, die Toleranz ist somit
unserer übernatürlichen Existenz verbunden, dass sie zum Kriterium der Glaubwürdigkeit

unserer Glaubenshaltung wird. Wenn der Glaube uns nicht eine Hilfe zur
Toleranz ist, dann bleibt unser Glaubensbekenntnis mehr oder weniger eine
Täuschung. Diese Erkenntnis muss auch wegweisend sein bei der Beurteilung von
Filmen. Das Konzil sagt: «Man muss unterscheiden zwischen dem Irrtum, der immerzu
verwerfen ist, und dem Irrenden, der seine Personwürde stets bewahrt, auch wenn
er mit falschen oder weniger genauen religiösen Auffassungen belastet ist. Gott
allein ist der Richter und Prüfer der Herzen, darum verbietet er uns, über jemandes
innere Schuld zu urteilen.»
Das vierte ist die Wachsamkeit. Wachsamkeit bedeutet Offenheit. Offenheit für das,
was für die Menschen unserer Zeit am drängendsten ist, und in der Art, wie wir die
Menschen dieser Zeit am besten ansprechen. Selbstverständlich muss die geoffenbarte

Wahrheit und die Grundhaltung biblischer Moral immer bewahrt und spürbar
bleiben. Aber apostolischer Eifer und apostolische Klugheit verlangen ein waches
Ohr und ein offenes Auge. Wachsamkeit ist eine Forderung an jeden von uns. Christus

sagt: «Seid wachsam, denn ihr wisst nicht den Tag und nicht die Stunde!» Das
ist nicht nur eschatologisch gemeint. Die Wachsamkeit gilt für jede Stunde und jede
Zeit, denn jede Stunde und jede Zeit ist Gnadenzeit. Das Hinschauen auf die
Zeichen der Zeit ist zu einem Charakterzug des zweiten Vatikanischen Konzils geworden,

zusammengefasst in der Pastoralkonstitution über die Kirche in der Welt von
heute. Wachsamkeit, echtes Verstehen des Heilplanes Gottes und der Zeichen der
Zeit gehören untrennbar zusammen. Wachsamkeit ist bezogen auf das Gesetz der
Gnade. Die Gnade aber ist die innere Führung unseres Lebens, die uns offen macht
gegenüber dem Anruf der Stunde und gegenüber den Nöten unserer Mitmenschen.
Gott erwartet Antwort von uns. Und unsere Antwort ist unsere Verantwortung für den
Nächsten. Wachsamkeit, Offenheit und mutiges Bestreben, alles zu Gott
zurückzuführen, ist der volle Sinn einer christlichen Ethik der Verantwortlichkeit. Diese
nimmt alle Werte ernst, sie weiss den kirchlichen vom weltlichen Bereich sauber zu
unterscheiden. Aber sie anerkennt die Vielfalt der Aufgaben, der Werte und der
Haltungen. Letztlich bedeutet sie die Wiedergewinnung der Mitte des Lebens.
Diese Ausführungen sind weit davon entfernt, erschöpfend zu sein. Es ging nur darum,

einige Akzente für die Diskussion zu setzen. So wie die ganze Kirche zurzeit
eine Umstellungskrise durchmacht, eine heilsame Krise der Läuterung, der
Entschlackung und des Wachstums, so sollte auch uns eine Unruhe ergreifen und uns
zur Neuorientierung und zum Dialog anregen. Durch kritische Selbstprüfung unserer
Arbeit, durch Standortbestimmung und Begegnung mit dem Konzil. Vor allem aber
durch eine Gegenüberstellung der ungeheuren Aufgabe, die uns aufgetragen ist und
unserer oft so unzulänglichen Kräfte und Möglichkeiten.
Die moralische Bewertung von Filmen kann nie absolute Gültigkeit haben. Sie ist

6



von Zeit und Umständen beeinflusst. Schon in seiner Enzyklika «Vigilanti cura» (1936)
hat Pius XI. geschrieben: «Weil es sich beim Film um Darbietungen handelt, die alle
Klassen der Gesellschaft interessieren, gross und klein, gelehrt und ungelehrt, kann
das Urteil über einen Film nicht überall, in jedem Fall und in jeder Rücksicht das
gleiche sein, zumal die Lebensbedingungen, Sitten und Gebräuche in den einzelnen
Ländern wechseln.» Aber auch die Zeitumstände sind im Fluss, so dass es uns nicht
wundern kann, dass unsere moralischen Wertungen notwendig relativ sind. Diese
Relativität unserer Urteile ermahnt uns zu heilsamer Demut und zu ständiger
Wachsamkeit, damit wir, wie es im Konzilsdekret heisst, mit Hilfe des Heiligen Geistes
auf die verschiedenen Sprachen unserer Zeit hören, sie unterscheiden, auslegen und
im Lichte des Gotteswortes beurteilen. Damit die geoffenbarte Wahrheit immer tiefer
vernommen, besser verstanden und geeigneter vorgetragen werde. Trotz allem internen

Wenn und Aber müssen wir uns dieser Situation stellen, wir müssen auf dem
Gebiet der Filmbewertung das tun, was Professor Rögele vor kurzem auf dem
Katholikentag in Bamberg in bezug auf den deutschen Katholizismus gesagt hat: «Wir
müssen das Kunststück fertigbringen, auf dem gleichen Platz ein neues Haus zu
bauen, ohne das alte abzureissen, weil wir ja noch darin wohnen und in ihm tätig
bleiben wollen. Denn was von uns verlangt wird, ist Reform und nicht Umsturz.»

Pfarrer Aloys Stapf, Mainz

Fernsehen und Erwachsenenbildung

Überlegungen zum Internationalen Seminar über «Fernsehen und Erwachsenenbildung»

vom 30. November bis 7. Dezember 1966 in Basel.

Zum ersten Male hat die Europäische Rundfunkunion (UER) Fernsehfachleute und
Beobachter aus 21 Ländern der ganzen Welt zusammengerufen, um über das Thema
«Fernsehen und Erwachsenenbildung» zu diskutieren. Das Seminar hatte als Ziel,
Ergebnisse zu erarbeiten, die unmittelbar in die Praxis umgesetzt werden können.
Den Hintergrund aller Gespräche bildete der Auftrag, den Menschen von heute für
die Welt von morgen vorzubereiten.

I. Die Bildungsaufgabe des Fernsehens in der Industriegesellschaft
Das Fernsehen hat eine grössere Aufgabe zu erfüllen als blosse Unterhaltung und
Information zu bieten. Der Mensch von heute leidet unter dem Prozess der Umwandlung

von der Agrar- zur Industriekultur. Es ist nun eine wichtige Aufgabe des
Fernsehens, bei diesem Prozess Hilfe zu leisten. Nachdem der soziale Umbruch im Laufe
der letzten Jahrzehnte eine Wandlung erfahren hat, scheint aber die Problematik
dieser Veränderung noch nicht gelöst zu sein. Hinter dem trügerischen
Erscheinungsbild der Industriezivilisation gähnt ein Zustand kultureller Leere.
1. Persönlichkeitsbildung durch das Fernsehen. Im Wettlauf mit den Automaten wird
der Kräftehaushalt der Berufstätigen bis zu seinen Grenzen belastet. Noch eindrücklicher

wirkt aber die Feststellung, dass die Fähigkeiten des Einzelnen oft nur zu
einem kleinen Prozentsatz ausgewertet werden. War der Handwerker in den
vergangenen Jahrhunderten in seinem Beruf voll zur Entfaltung gekommen, êo ist der
heutige Arbeiter mit einem kleinen Bestandteil einer grossen Maschine zu vergleichen,

der sich in einer monotonen Tätigkeit erschöpft. Diese Tatsache lässt uns
begreifen, warum der heutige Mensch oft vor der industriellen Grossgesellschaft in
die häusliche Atmosphäre flüchtet.
Die beklagenswerte geistige und kulturelle Unfruchtbarkeit unserer Familien lässt
aber die zweifelnde Frage aufkommen, ob der moderne Mensch in diesem Bereich
die volle Entfaltung seiner Person erreichen kann, oder ob er diese Plattform nur
wieder als Startebene zur neuen Flucht vor der Disharmonie in sich selbst benützt.
Eine Festigung der Persönlichkeit kann aber nur erreicht werden, wenn der Mensch
sich auf sich selbst zurückbesinnt. Was kann nun ein Massenmedium zu dieser
Rückbesinnung beitragen? Im allgemeinen bewirkt es das Gegenteil: die Fremd-

7


	Die kirchliche Filmbewertung nach dem Konzil

