
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1966)

Heft: 11

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Schlappner. Filmreise nach Prag: Krieg, Getto und Partisanen. — Neue
Themen, neue Wege. In: «Neue Zürcher Zeitung», 1964, Nr. 4978, 5104, 5242, 5374.
Felix Bucher. Der tschechoslowakische Film. In: «Radio und Fernsehen» (Zofingen),
1966, Nr. 35 und 36.

Filme

Cerny Petr (Der Schwarze Peter) IL—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche
Produktion: Filmové Studio Barrandov; Verleih: Monopole Pathé; Regie: Milos For-
man, 1963; Buch: M. Forman, J. Papousek; Kamera: J. Nemecek; Musik: J. Slitr;
Darsteller: L. Jakim, P. Marinkova, P. Sedlacek, J. Ostreil und andere.

Der 33jährige Milos Forman, früher Dramaturg der Prager «Laterna Magica», der seit
der Brüsseler Weltausstellung entwickelten experimentellen ästhetischen Synthese
von Bühnen- und Filmkunst, hat 1963 nach vier Jahren die Prager Filmakademie mit
zwei mittellangen Dokumentarfilmen («Wettbewerb», «Wenn's keine Musikanten
gäbe») absolviert; 1964 hat er mit diesem, seinem ersten Spielfilm auf Anhieb den
1. Preis der Festspiele in Locarno gewonnen. Die Thematik dieses sehr eigenartigen,
persönlichen Werkes ist eine zunächst täuschend «einfache»: das Leben der 16- bis
18jährigen mit — oder genauer: neben — der älteren Generation, oft entgegen dem
Verhalten, der Erfahrung der Welt der Alten, deren Kontaktschwierigkeiten mindestens

so gross sind wie die Anpassungsschwierigkeiten der Jugend, die sie einerseits

gegenüber den Erwachsenen, andererseits aber auch in den Gesellungsformen
innerhalb ihrer Generation hat. Solche Thematik würde gewiss das Lebenswerk eines
grossen Künstlers ausfüllen können, als den man Forman nach diesem Debüt schon
anzusehen geneigt ist. Der geglückte Wurf liegt darin, dass all jene Problematik
nicht nach vorne drängt, aber immer und vielschichtig ins Bewusstsein kommt,
gegenwärtig bleibt, auch wenn sich der Betrachter beim Genuss des Films dem
natürlichen Spiel und der authentischen Wirkung des Ganzen ohne (gegebene oder
geübte) Distanz hingibt. Die äussere Handlung wird nämlich in erster Linie von einer
doppelten «Liebesgeschichte» bestimmt, einer nicht gerade glücklichen, der Liebe
zwischen dem 17jährigen Peter und der gleichaltrigen Pawla und der Liebe zwischen
Peter und seinen Eltern. Die Schilderung zweier Tage aus Peters Leben vor Eintritt
in die Selbständigkeit charakterisiert den Jungen und seine Umwelt. Peter scheint
stets den «Schwarzen Peter» zu ziehen — und alle Leute seines Umgangs mit ihm:
Der Geschäftsführer des Selbstbedienungsladens bekommt mit ihm als Lehrling einen
zu inkonsequenten Detektiv, der wenig «dazu beiträgt, Menschen zur Ehrlichkeit zu
erziehen», wenn er aus wechselnden Motiven, aus Unfertigkeit und Unsicherheit,
den vermeintlichen Ladendieb ebenso wie den wirklichen laufen lässt. Der Vater,
der nur noch auf «reale Resultate» aus ist, muss feststellen, dass bei Peters Job noch
«nichts herausgekommen» ist. Peters spätpubertären Trend zur weiblichen Psyche
sieht er als Schwäche und vorzeitigen «Verrat» an der verbürgten Autokratie seiner
Welt, die nach seiner Vorstellung immer noch die Welt der Männer ist und sein
muss. Die Mutter kann nicht begreifen, dass ihr Junge plötzlich einmal ohne Heiss-
hunger nach Hause kommt (aber mit sehr wortkarger Zunge) und resigniert bald,
als sie nicht geschickt genug ist, alles über seinen Umgang herauszubekommen.
Und die erste Erwählte seines Herzens fühlt sich in Peters Gegenwart auch nicht
gerade animiert, aus sich herauszugehen. Erst als sie längst «oben» sein müsste
und seiner aufgestauten Rede nicht mehr richtig zuhören kann, beichtet ihr Peter in
der Haustür alle seine Sorgen von daheim, wo man alles anvertrauen soll und kein
rechtes Verständnis mehr findet. Auch die Gelegenheitsfreunde haben bei ihm wenig
Glück, wenn sie ihm die twen-gerechte Betonung des Modegrusses «Ahoi» beibringen

wollen. Und nicht zuletzt die im Tanzsaal sitzenbleibenden Mädchen finden in
dem sonst manierlichen Peter nicht einen «sich opfernden» Tanzpartner.
Ist dieser «Schwarze Peter» also vielleicht ein einmaliger, schwieriger Fall, ein ano-

180



mal individueller Halbwüchsiger, der aus dem schon in Ausschnitten erkennbaren
Gesamtbild der Jugend herausfällt? Mitnichten, keiner ist eigentlich «normaler» als
er, kein Jugendlicher typischer für eine ganze Generation, die dem soziologischen
Porträt der älteren im Ursprungsland dieser Studie auch heute noch vielfach ähnlich

sieht. Wohl wandeln sich hier und da die offiziellen Normen in Sitte und Gesellschaft,

doch menschliche Verhaltensweise und soziale Vorstellungen zeigen wie
ehedem übereinstimmende Grundzüge: Ebenso wie sein Vater ist auch Peter in der
Wahl seines Arbeitsplatzes nicht glücklich, ein Wechsel liegt daher nahe. Wie in
alten Zeiten hält Peter auch nicht viel von öfterem Wechsel der — auch nach des
Poeten Worten — zu «prüfenden» Bekanntschaften, so dass die Eltern schon gleich
dem Gespenst der Frühehe vorbeugen möchten, abgesehen von der mütterlichen
Eifersucht. Der aus Böhmen berichtende Film leugnet nicht, dass auch dort die
Freizeitgestaltung auf Zerstreuung ausgeht und erhöhte Konsum- und Prestigeansprüche
verrät. Keine Spur bleibt da vom sozialistischen Bewusstsein in der jungen Generation

zurück. Forman demonstriert ohne erhobenen Zeigefinger, dass die Väter nur
zur Kritik an einzelnen Formen der Unterhaltung fähig sind, nicht aber am fehlenden
geistigen Engagement der Söhne (weil es ja auch zu ihrer Zeit niemals besser
gewesen ist). Hiermit sind viele Situationen, indem sie — scheinbar nur «privat» — oft
im kleinsten, unauffälligen Detail zur Darstellung kommen, nicht nur für mitteleuropäische

Verhältnisse so allgemeingültig getroffen, dass verschiedene notwendige
psychologische und pädagogische Erinnerungen, Vergleiche, Selbstüberprüfungen
eingeleitet und bewusst gemacht werden und ein weites Feld international
vergleichender Sozialforschung sich öffnet, wo sich die fortschreitende Entfremdung der
Generationen von den Querbeziehungen der strukturellen Entwicklung der Familie,
Arbeit, Wirtschaft bis hin zur politischen Auswirkung offenbart. Es wäre eine eigene
Untersuchung wert, inwieweit dieser Film auch eine ideologische Aussage über die
neuen sozialen Prozesse in der Tschechoslowakei enthält, die sich von der
Entwicklung in Ländern anderer Gesellschaftstypen unterscheiden. Hier sei betont,
dass auch dieser tschechische Film nicht politischer Selbstbestätigung und -recht-
fertigung Vorschub leistet, sondern mit spielerisch leichter Hand und treffsicherem
Auge inhumane autoritäre Symptome aufspürt, absolute Standpunkte revidiert, das
dialektische Verhältnis zwischen der Welt der Alten und der Jungen widerspiegelt,
andererseits in den Beziehungen der Jugend zwischen Sinn für Vergnügen und
Sinn für Freude, zwischen Innerlichkeit und Vertraulichkeiten unterscheidet, kurios
wirkende Schwerfälligkeit, Trägheit, aber auch Grazie und Unbeschwertheit junger
Menschen dieses Alters gleichermassen auffängt.
Der junge Regisseur hat es — zusammen mit einem überzeugend eingespielten, nicht
mehr arrangiert wirkenden Team — verstanden, all diese Dinge ins Gespräch kommen

zu lassen, ohne sie in längeren Sequenzen ausdrücklich zu behandeln; er schildert

eigentlich «nur» die Situation des Jugendlichen in seiner privaten Sphäre,
daheim, draussen zwischen jung und alt, und in der Arbeitswelt in wenigen, aber
bezeichnenden Zügen, drückt die Unselbständigkeit und die Unzufriedenheit mit den
Erwachsenen durch häufigen Standortwechsel der «subjektiven», dann wieder
«objektiven» Kamera aus; er inszeniert das dokumentarische Spiel im allgemeinen auf
die vorgefundene Wirklichkeit hin, manchmal auch bewusst verfremdend, Ton
abtrennend und mit grotesken Schlaglichtern, um bestimmte Akzente zu setzen, so
dass kein störender Widerspruch zwischen Realität und Inszenierung entsteht. Die
Wirklichkeit wird also nicht vorgetäuscht, sondern künstlerisch neugestaltet,
nachgespielt. Die Darsteller — bis auf einen Jungen nur Laien — improvisieren, als ob
keine Kamera dabei wäre, keine Szene wiederholt wäre, frisch, unbefangen,
gewandt und auch unbeholfen. Auf diese Weise erreicht Forman den verblüffenden
Eindruck authentischen Geschehens und Einblickens. Er folgt dabei nicht den modernen

Methoden der mit Kamera und Bleistift ausgerüsteten Dokumentaristen,
Interviewer, Meinungsforscher, nicht den Arbeitsweisen des «Cinéma vérité», des
«Cinema direct» oder des «Uncontrolled Film»; man kann ihn weder mit dem Ethnologen

Jean Rouch noch mit dem Essayisten Chris Marker noch mit dem Reporter
Richard Leacock vergleichen: Formans eigener Stil umgibt die prosaischsten Dinge,

181



besonders die scheinbar selbstverständlichen, «natürlichsten» Begebenheiten des
Alltags mit humoriger Lyrik. Seine kleinen empirischen Erhebungen drücken die
kritische Stellungnahme kaum aus, die erst im Betrachter entsteht, wenn dieser zum
Partner Peters wird oder den «Schwarzen Peter» unversehens selber in Händen
zu haben scheint; kurz gesagt: der Zuschauer wird — zwischen Schmunzeln und
Ernst — immer wieder angehalten, kritische Schlüsse zu ziehen. Forman erzielt ohne
polemische Thesen und aktionsreiche Handlung eine doch anregende Atmosphäre,
die statt äusserer Spannung die volle innere Anspannung des Beobachters erreicht,
bis zum überraschenden Schluss: der mehr tadelnde als helfende Vater erstarrt zum
Stoppbild nach den eifrig gestikulierten, selbstbezeichnenden Worten: «Weisst du
überhaupt, was du da redest?» Die vorhaltende Geste ist das letzte Bild des Films.
Vorwürfe, ohne Gespräch und Verständnis, können nicht Vorbilder ersetzen. L. Sch.

Lasky jedne plavovlasky (Die Liebe einer Blondine) III—IV. Für reife Erwachsene

Produktion: Filmové Studio Barrandov; Verleih: Columbus; Regie: Milos Forman,
1965; Buch: M. Forman, J. Papousek, I. Passer; Kamera: M. Ondricek; Musik: Karel
Vlach jun.; Darsteller: L. Brejchova, V. Pucholt und andere.

Thematisch und gestalterisch steht der zweite Film des Tschechen Forman mit
seinem vielbeachteten — in der deutschen Schweiz bis dahin freilich nicht aufgeführten
— Erstling «Der schwarze Peter» nahe. Manche Feststellung, die dort zu machen war,
könnte hier wiederholt werden. Darin darf sicherlich eine Bestätigung von Formans
eigenständigem Talent gesehen werden. Anregend und aufschlussreich ist jedenfalls

auch «Die Liebe einer Blondine» ausgefallen. Dennoch, ganz kann man sich dieses

zweiten Films nicht freuen. Des Regisseurs Arbeitsmethoden wollen diesmal
weniger überzeugen, sie stossen an Grenzen, die anzeigen, dass ihre Möglichkeiten
beschränkt sind.
Wie schon im «Schwarzen Peter» ist von der Jugend die Rede, mit dem Unterschied
allerdings, dass diesmal ein Mädchen im Mittelpunkt der Schilderung steht. Andula
gehört zu den zweitausend Angestellten eines Industrieunternehmens; sie ist keine
Schönheit, aber immerhin anziehend genug, um bei den Männern Interesse zu wek-
ken. Von ihren Erfahrungen im Umgang mit Männern berichtet der Film. Es sind
keine aussergewöhnlichen Erfahrungen, Neues und Besonderes liegt darin nur für
Andula selbst, die sich zwischen Wunschvorstellung und Wirklichkeit ihren Weg
ins Leben hinein ertastet. Sie knüpft da und dort eine Beziehung an, verwirft sie wieder,

lässt sich endlich zu gänzlicher Hingabe überreden und wird am Ende verlassen.
Von einem Ende kann freilich nur bedingt gesprochen werden, die Beiläufigkeit, mit
welcher der Film die Episoden aufgreift, die unterschiedliche Aufmerksamkeit, mit
der er sie behandelt, hindern ihn daran, sich zu einem runden Ganzen zu formen
Etwas Disproportioniertes ist an ihm, wie er behende ins Geschehen hineinspringt,
dann aber plötzlich einhält und einzelne Situationen gleichsam in Zeitlupe abrollen
lässt. Offensichtlich ist für Forman die Handlung weniger Selbstzweck als Anlass zu
solchen Detailbeobachtungen. Was er durch die wenig zielstrebige Dramaturgie an
Interesse verspielt, springt hier wieder heraus: Menschliches Verhalten, soweit seine
Darstellung der Vergrösserung in der Zeitlupe standhält, wird in seinen unkontrollierten

Phasen sichtbar. Der Gewinn liegt bei der Spontaneität der einzelnen Regung,
in der sich die Menschen unmittelbar ausdrücken. Aber nicht überall hält die
Darstellung dieser Vergrösserung stand. Man weiss, dass sich Forman bei der Lenkung
der Spieler einer Mischung von Improvisation und Inszenierung bedient, in der er
sich gleichermassen die Fähigkeiten und die Persönlichkeit der Darsteller — auch
hier zumeist Laien — verfügbar macht. Die Methode bewährt sich, wo Szenen nur
knapp umrissen werden. Sie wird aber strapaziert, wenn Forman grössere,
zusammenhängende Begebenheiten durchspielt. Je länger der Zuschauer hinblickt, desto
mehr beschleicht ihn das ungute Gefühl, den Dingen zu nahe gerückt zu sein. Etwas
Unnatürliches liegt in diesem angestrengten Beobachten anderer Menschen aus

182



kurzer Distanz, die jedes Detail zu Aufmerksamkeit heischender Wichtigkeit ver-
grössert. Forman selbst reagiert darauf in den Hauptszenen seines Films mit einer
Vergröberung der Komik, die seine Darstellung unglaubwürdig, ihre Spontaneität als
nurmehr vorgetäuscht erscheinen lässt.
Bemerkenswert bleibt trotz diesen Vorbehalten, wieviel an kritischer Anregung von
dem Film ausgeht, der doch eigentlich nichts anderes als die genaue Beobachtung
betreibt. Aber die Beobachtung erspart ihm eine direkte Stellungnahme, sie wirkt
selbst schon entlarvend. Was wird entlarvt? Bei Andula ist es vor allem die aus
Unsicherheit und Neugier gemischte Haltung, das teils kecke, teils ängstliche
Vortasten in einen neuen Erfahrungsbereich, das Forman herausarbeitet. Es liegt darin
keine Idealisierung, aber immerhin der Versuch, ohne Vorurteil zu registrieren.
Aufschlussreich ist hier die Art und Weise, wie die Generation der Erwachsenen, der
Eltern, und selbst die gesellschaftlich-politischen Instanzen ins Auge gefasst werden.

An ihnen kommt der scharfe Blick Formans noch kritischer zur Wirkung als bei
den jungen Mädchen. Das Auseinanderfallen von Anspruch und Wirklichkeit wird
ohne dramatische Geste, aber auch ohne Rücksicht auf ideologische
Ordnungsvorstellungen blossgelegt. Des Regisseurs Reduktion seiner eigenen Bemühungen
auf ein blosses Beobachten — das natürlich noch immer Niederschlag einer persönlichen

Anschauung ist — erscheint darum nur bei erstem Hinsehen als Unentschie-
denheit. Vor dem Hintergrund der geltenden Ordnung stellt sein bedenkenloses
Eingehen auf das «was ist» bereits einen unübersehbaren Widerspruch dar, dem einiges
an Sprengwirkung zuzutrauen ist. Nicht nur was in Formans Film zu sehen ist, auch
dass und wie es zu sehen ist, verrät ein entschiedenes Abrücken von ideologischen
Wunschbildern. Mit seinem offenen Blick ist der Film, trotz den nicht ganz leicht zu
nehmenden Schwächen, ein Werk, von dem starke Anregungen auf ein selbständig
denkendes Publikum ausgehen können. ejW

Un homme et une femme (Ein Mann und eine Frau) III. Für reife Erwachsene

Produktion: Films 13, Art. Ass.; Verleih: Unartisco; Regie und Buch: Claude Lelouch,
1966; Kamera: C. Lelouch, F. Pouget, J. Collombe; Musik: P. Lai; Darsteller: A. Aimée,
J. L. Trintignant, P. Barouh, V. Lagrange und andere.

Er ist Witwer mit Sohn, sie ist Witwe mit Tochter; im Institut, in welchem die Kinder

untergebracht sind, begegnen sie sich. Das ist die Ausgangslage des Films
«Un homme et une femme», der die Geschichte einer Liebe zwischen zwei erwachsenen

Menschen erzählt. Zwischen zwei erwachsenen Menschen: der Akzent liegt
auf dem je Eigenen der beiden Partner, auf dem persönlich Ausgeprägten, das
Reichtum ist und zugleich Hindernis auf ihrem Weg zueinander. Die Geschichte
ihrer Liebe verläuft darum bewegt, aber nicht gradlinig, denn es sind zwei Welten,
die aufeinanderstossen und sich vorerst aneinander stossen, ehe ihre Verschmelzung

stattfinden kann. Wie sehr Liebe innere Anspannung, Rücksichtnahme und
schliesslich Selbstentäusserung fordert, vermag am Beispiel einer solchen Begegnung

deutlich zu werden.
Der Mann, der sich ein so anspruchsvolles Thema wählte, heisst Claude Lelouch.
«Un homme et une femme» ist nicht sein erster Film. Aber es ist sein erster, der zu
uns kommt, weil es sein erster Erfolg überhaupt ist: er hat damit Frankreich an den
diesjährigen Filmfestspielen in Cannes vertreten und auch gleich die «Goldene
Palme» — und den Preis des OCIC — zugesprochen erhalten. Hierzulande also noch
ein Unbekannter, gehört Lelouch mit 29 Jahren zur jungen Generation französischer
Filmautoren. Dabei ist der Begriff des Autors für ihn die zutreffende Bezeichnung,
da er nicht nur inszeniert, sondern auch Drehbuch und Dialoge verfasst und die
Kamera führt. Darüber hinaus ist er erst noch sein eigener Produzent und damit frei
— wie er selber sagt —, zu drehen, was er will. Weiss er diese Freiheit, um die ihn
manche älteren Kollegen beneiden würden, zu nützen? Angesichts seinerThemawahl
möchte man die Frage bejahen. Mit Genugtuung stellt man fest, dass hier einer

183



Freiheit des Schaffens nicht zu privaten Gaukelspielen benützt, sondern sich dem
Leben stellt, ohne sich mit gerümpfter Nase auf die Position des Skeptikers
zurückzuziehen. Indes ist ein Film ja nicht allein von Thema und Gesinnung her zu beurteilen.

Man hat sich denn auch bei der Prämiierung in Cannes nicht allein darauf
berufen, sondern dem Film auch zum guten angerechnet, dass er eine unkonventionelle,

frische Sprache spreche. Tatsächlich geht Lelouch bei der Gestaltung seiner
Idee die Wege der jungen Generation. Er begnügt sich mit einer höchst bescheidenen,

simplen Handlung, deren Banalität er noch herausstreicht durch seine
halbwegs auf Improvisation abstellende Arbeitsmethode: Er wirft den Darstellern (Anouk
Aimée, Jean Louis Trintignant, Pierre Barouh) nur Ideen von Situationen und
Geschehnissen hin, lässt sie dann selbständig agieren und belauscht sie dabei mit der
Kamera. Das Verfahren — das man von anderen jungen Autoren her kennt — zielt
auf menschliche Authentizität der Szene, nimmt dafür den Zufall und die Unebenheit
in Kauf. Die reportagehafte Unmittelbarkeit, die der Film so bei der Beobachtung
der Darsteller anstrebt, gerät allerdings in harten Kontrast zu der die Möglichkeiten
einer hochentwickelten Kameratechnik voll ausnützenden Bildgestaltung. Als
Kameramann zieht Lelouch alle Register, und es ist nicht zu bestreiten, dass ihm dabei
Bilder und Szenen von erstaunlicher Virtuosität und Schönheit gelingen. Aber die
Frage nach dem Verhältnis dieses Aufwandes an optischen Effekten zum Gegenstand

der Schilderung drängt sich auf. Dieweil vom Höchstpersönlichen zweier
Menschen die Rede ist, ergiesst sich über die Leinwand ein Strom von «Stimmungs»-
Bildern: Sonnenuntergänge, Lichterglanz, Meeresstrand wechseln ab mit zahllosen
und langen Autoszenen, die in einen eigentlichen Kult ausarten und dem Film die
maliziöse Bemerkung eingebracht haben, «Ford» spiele die Hauptrolle. Die optische
Brillanz dieser Szenen ist unbestreitbar, aber sie wird dort fragwürdig, wo sie in der
Handlung keine Entsprechung findet, somit Selbstzweck wird oder durch
«Stimmung» die im Rudimentären belassene Psychologie des Spiels geradezu ersetzen
muss. Man hat, unter Hinweis auf gewisse sentimentale Züge des Films, davon
gesprochen, Lelouch gehe es überhaupt nur um die Fixierung eines Gefühlszustandes.
Diese Interpretation mag der Sache näherkommen, ändert aber nichts daran, dass
der Autor in seinen Ansichten derart deutlich, in ihrer Verwirklichung derart effekt-
hascherisch wird, dass der Zuschauer es als aufdringlich und platt empfindet. Was
als Überhöhung gemeint ist, wirkt — gleichsam in unfreiwilliger Verfremdung —

aufgesetzt. Die gleichen Konsequenzen hat es, wenn Lelouch überflüssige Dialoge
durch Chansons ersetzt, die der Autor (Pierre Barouh) selbst vorträgt. So stellt der
Film insgesamt eine eigenartige Mischung von Banalität und Virtuosität dar, im
ästhetischen Detail faszinierend, jedoch im Streben nach «émotion» — nach Le-
louchs eigenen Worten der Hauptzweck eines Films — von stossender Direktheit.
Achtenswert bleibt seine massvoll optimistische Gesinnung, welche ob der
Schwierigkeiten zwischen Mensch und Mensch nicht gleich einem verzweifelten Pessimismus

verfällt, sondern abzuwägen weiss. Dabei ist freilich nicht zu übersehen, dass
der Film in seiner Gefühlshaftigkeit nicht weit unter die Oberfläche dringt. Die
Probleme, die er aufwirft, sind aber vor allem solche des künstlerischen Geschmacks.
Er überschreitet — jedenfalls der Meinung des Kritikers nach — die Grenze zum
Künstlichen hin deutlich. ejW

Doctor Zhivago (Doktor Schiwago) III. Für Erwachsene

Produktion: Carlo Ponti; Verleih: MGM; Regie: David Lean, 1965; Buch: R. Bolt, nach
dem Roman von Boris Pasternak; Kamera: F. A. Young; Musik: M. Jarre; Darsteller:
O. Sharif, G. Chaplin, J. Christie, T. Courtenay, A. Guinness und andere.

Der Erfolg von «Lawrence of Arabia» scheint David Lean bewogen zu haben, ein
anderes bedeutendes Werk der modernen Weltliteratur auf die Leinwand zu
übertragen. Teilweise mit den gleichen Leuten und mit der gleichen Konzeption wie
damals hat er den russischen Roman «Doktor Schiwago» in Bearbeitung genommen,

184



der 1958 durch die Verleihung des Nobelpreises an Boris Pasternak zu Berühmtheit
gelangt ist. Eine gewisse Verwandschaft des Stoffes mit demjenigen seines früheren
Films kann darin gesehen werden, dass wiederum ein tragisches Einzelschicksal sich
vor imposanter und bewegter historischer Kulisse erfüllt. Indes hat sich, mindestens
im Künstlerischen, Leans Erfolg nicht erneuert. Woran das liegt? Vor allem daran,
dass des Regisseurs Konzept auf diesen Roman nicht passt. Doch sei, um den Film
nicht gänzlich auf seine Vorlage festzulegen, der Vergleich vorerst zurückgestellt.
«Doktor Schiwago» ist das Porträt eines russischen Arztes und Dichters, dessen
Lebensspanne ungefähr die ersten drei Jahrzehnte dieses Jahrhunderts umfasst.
Was kann am Leben dieses Mannes interessieren? Zuvorderst wohl das Schicksal
des Gebildeten in der Epoche der Machtübernahme durch das Proletariat. Der Weltkrieg,

die Revolution und die anschliessenden Wirren entreissen Schiwago seinem
Milieu, führen ihn nach Westen an die Front und nach Osten in die Provinz, berauben
ihn auch seiner sozialen Stellung und seiner materiellen Lebensgrundlage. Der Film
nimmt diese Änderungen eher als vorgegeben, als dass er sie exakt nachzeichnet in
einem Zusammenhang von Ursache und Wirkung. Sie dienen ihm als belebende
Elemente, die einen vielfachen Szenenwechsel ermöglichen. Zugleich halten sie den
Zwiespalt wach, dem die Hauptaufmerksamkeit des Filmes gilt, den Konflikt der
Gefühle, in den Schiwago durch seine zweifache Liebe gerät. Seiner Gattin Tonja
gegenüber, die von Kindheit auf seine Gespielin und Begleiterin war, sind seine
Empfindungen von einer natürlich schönen Selbstverständlichkeit. Schicksalshaft
dagegen ist seine Bindung an Lara, die Geliebte, deren Wege er immer wieder kreuzen

muss. Dass der Film seine Schilderung einigermassen konsequent in die
Perspektive dieses Konflikts stellt, bedeutet nicht auch, dass er hier die Zusammenhänge

erschöpfend ausleuchtet. Die psychologische Motivierung bleibt trotz einer
gewissen Sorgfalt knapp, die Figuren werden eher durch die Umstände als aus ihrer
Person charakterisiert. Diese Konzeption steckt bereits im Drehbuch, das der Brite
Robert Bolt — an «Lawrence» seinerzeit ebenfalls beteiligt — verfasst hat. Auch die
bessern unter den Darstellern haben wenig Gelegenheit, ihren Rollen Profil zu
geben, da der Film seine Aufmerksamkeit unter ihnen aufsplittern und dabei erst noch
den zeitgeschichtlichen Hintergrund im Auge behalten muss. Dieser Hintergrund,
das Revolutionsgeschehen und die russische Kulisse (die freilich in Spanien und
Finnland gesucht oder rekonstruiert werden musste), inspiriert Lean zu einem
grossangelegten Bilderbogen, der mit seinem Reichtum an Sujets der Schaufreude ihren
Teil gibt, dabei trotz unleugbarem Zuviel an Politur und effektbewusstem Arrangement

durch eine gewisse gestalterische Zucht die geschmacklichen Grenzen respektiert.

Einen «grossen» Film hat Lean somit geschaffen, dessen Grösse — messbar an
der dreieinhalbstündigen Aufführungsdauer — erträglicher ist als diejenige mancher
vergleichbarer Werke. Nimmt man freilich das Mass an Leans eigenem Schaffen,
dann bleibt festzustellen, dass dem Regisseur die Gestaltung individueller Schicksale

vor historischem Hintergrund weniger geglückt ist als seinerzeit in «Lawrence
of Arabia».
Der Vergleich mit Leans früherem Werk führt zurück zur Frage nach dem Verhältnis
des Films zu seiner Vorlage. Dass der Regisseur diesmal nicht gleich erfolgreich ist,
hat seinen Grund vor allem im Missverhältnis zwischen Stoff und Konzeption. Dem
Presseheft des Verleihs zufolge soll Lean erklärt haben, das wilde Geschehen, der
Schrecken und der Aufruhr der Revolution stellten nichts als den Hintergrund für
eine ergreifende Liebesgeschichte dar. Dieser Interpretation entspricht sein Film,
nicht aber der Roman. Bei Pasternak ist das Verhältnis sogar eher umgekehrt. In
seinen Beziehungen zu den beiden Frauen verwirklicht Schiwago sich selbst. Die
Unterdrückung dieser Entfaltung durch die Revolution, welche einer personal
geprägten Kultur um ihrer bisherigen sozialen Bindung willen feindlich gegenübersteht,
diese Unterdrückung ist es, die als Erfahrung, gefiltert durch die Person und das
Bewusstsein Schiwagos, den eigentlichen Gegenstand von Pasternaks Schilderung
bildet. Aus solchem Zusammenhang herausgerissen verlieren die einzelnen Elemente
der Erzählung ihren Sinn und ihren Wahrheitsgehalt. Kennzeichnend für diesen Verlust

ist es, wie das Verhältnis Schiwagos zu Tonja und Lara im Film zur banalen Drei-

185



ecksgeschichte absinkt und wie die Revolution als blosser Hintergrund in ein
bebewegtes Abenteuer veräusserlicht. An den Schauspielern allein liegt es nicht,
wiewohl weder Omar Sharif noch Geraldine Chaplin über die erforderliche darstellerische

Potenz verfügen, Julie Christie als Typ nicht ganz glaubhaft ist und auch die
Nebenrollen — mit Ausnahme vielleicht von Rod Steigers Komarowskij — den
Eindruck eines letzten Ungenügens gegenüber dem Anspruch russischen Wesens
hinterlassen. Aber der Unterschied zur Vorlage ist ohne ihre Schwächen schon deutlich
genug: Drehbuch und Inszenierung haben den Stoff seiner Essenz beraubt und von
politischem Sprengstoff weitgehend gesäubert, letzteres insbesondere durch die
Umarbeitung des Epilogs zu einer Rahmengeschichte. Damit ist aus «Doktor Schi-
wago» ein Stück Unterhaltung geworden — grosszügiger, bewegter und damit drei
und eine halbe Stunde leidlich überbrückender Unterhaltung. ejW

La Bibbia (Die Bibel) II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Dino de Laurentiis; Verleih: Monopol; Regie: John Huston, 1966; Buch:
Christopher Fry; Kamera: Giuseppe Rotunno; Musik: Toshiro Mayuzumi; Dekor:
Mario Chiari; Darsteller: U. Bergryd, Ava Gardner, J. Huston, P. O'Toole, M. Parks,
G. C. Scott und andere.

Dino de Laurentiis' Superproduktion «Die Bibel» tritt, was den Stoff und den
Aufwand betrifft, wieder einmal mit dem Anspruch auf, in jeder Beziehung «eines der
gewaltigsten Filmwerke» zu sein, das je über die Leinwand ging. Die Entstehungsgeschichte

dieses Werkes enthält eine Fülle von Vorkommnissen, die sich zu
Reklamezwecken ausgezeichnet ausschlachten lassen. Über 70 Millionen Franken soll
das Mammutunternehmen gekostet haben, und fast sieben Jahre dauerte die Arbeit
daran. Ursprünglich war eine Verfilmung der ganzen Bibel, des Alten und des Neuen
Testamentes, in drei bis vier Teilen mit einer Gesamtdauer von zwölf Stunden
geplant. De Laurentiis wollte damit «sein grösstes und kühnstes Projekt als Produzent»
verwirklichen, sozusagen als Krönung und Monument (Film-Pyramide!) seiner
bisherigen Tätigkeit. Der durch seine Bühnenwerke bekannte englische Dramatiker
Christopher Fry, der schon die Drehbücher für «Ben Hur» (FB 14/61) und «Barabbas»
(FB 15/62) verfasst hatte, wurde mit der Bearbeitung des biblischen Textes beauftragt.

Der Produzent suchte für die Gestaltung der verschiedenen Episoden die
besten Regisseure zu gewinnen: C. Th. Dreyer, F. Fellini, Akira Kurosawa, R. Bresson,

O. Welles und L. Visconti. Einigen konnte er sich schliesslich nur mit John
Huston, der immerhin so beachtliche Werke wie «The Maltese Falcon» (1941), «The Treasure

of the Sierra Madré» (1947, FB 9/48), «The Asphalt Jungle» (1950, FB 2/51) und
andere geschaffen hat. Huston sollte ursprünglich nur den Teil Sintflut (wohl wegen
seines «Moby-Dick»-Films!) inszenieren; nun wurde ihm die Verantwortung des
ganzen, unterdessen auf dreieinhalb Stunden reduzierten Projektes übertragen.
Über beinahe zwei Jahre zogen sich die Dreharbeiten hin, es wurden Aufnahmen in
Italien, Ägypten und Costa Rica, auf Sizilien, Sardinien, Island und den Galapagos-
Inseln gedreht. Als Resultat all dieser gewiss nicht zu unterschätzenden Anstrengungen

läuft nun in unseren Kinos ein neuer «religiöser» Monumentalfilm von knapp drei
Stunden Dauer, der wenig vom Geist der Heiligen Schrift, dafür um so mehr vom
Geiste Hollywoods verrät — vom materiellen Aufwand her ein Schwergewicht, geistig
aber kaum ein Fliegengewicht.
Schon der Titel «Die Bibel» ist eine Anmassung, da es sich ja keineswegs um die
Verfilmung der ganzen Bibel handelt, sondern nur um die (gekürzten) ersten 22 Kapitel

der Genesis. Aufgelöst in sechs Episoden, wird die Erschaffung der Welt, das
Paradies und der Sündenfall, Kain und Abel, Noah und die Sintflut, der Turmbau
zu Babel und die Geschichte Abrahams bis zur Opferung Isaaks im Stile eines
überladenen Bilderbuches für geistig unbedarfte Leute nacherzählt. Durchaus imponierend

sind zu Beginn die grossartigen Aufnahmen des bekannten Fotografen Ernst
Haas. Seine stilistisch gebändigten, fast abstrakten Bilder in diffusen, brodelnden

186



Farben stellen wenigstens einen diskutablen Versuch dar, die Erschaffung der Weit
optisch zu gestalten. Undiskutabel wird das Leinwandgeschehen mit der Erschaffung
Adams und Evas und mit dem Sündenfall. Diese buchstabengetreue lilustrierung des
biblischen Schöpfungsberichtes muss man im Zeitalter der Formgeschichte und der
Bibelkritik schlicht als peinlichen, ja lächerlichen Unfug bezeichnen, den man
modernen Menschen nicht mehr zumuten dürfte. Dieser Garten Eden samt Flora,
Fauna und den Ureltern (made in Cinecittà à la Hollywood) ist reines, herkömmliches

Klischee, wie es unzählige Male in kitschigen Bibelillustrationen und Gemälden

festgehalten ist. Auch von den Episoden um Kain und Abel, die Sintflut und den
Turmbau zu Babel lässt sich nicht viel Besseres sagen. Dino de Laurentiis hat bei
der New Yorker Uraufführung anfangs Oktober erklärt: «Ich mache jene Art Filme,
die Hollywood vor dreissig Jahren herstellte.» Wahrlich, eine treffende Feststellung!
Der Unterschied zu den früheren Hollywood-Monumentalproduktionen liegt in der
im Äusserlichen sorgfältigen Gestaltung, der besseren Technik und den grösseren
finanziellen Mitteln. Auch sind derart krasse Geschmacklosigkeiten, wie sie sich
etwa in den Filmen von Cecil B. de Mille finden, kaum mehr festzustellen.
Mit sichtlicher Lust und Freude am Detail war Huston im Mittelteil des Filmes am
Werkeln, in dem er sich selbst als Noah reichlich lang in Szene setzt. Diese Episode
wirkt in dem auf dunkle und bedeutungsschwere Töne gestimmten Gesamtwerk wie
ein heiteres Scherzo. Hustons Noah ist ein fromm-schlauer, geschäftiger Pfiffikus,
den es diebisch freut, seinen bösen Nachbarn mit dem Bau der Arche ein Schnippchen

zu schlagen. Wie ein flötenblasender, vergreister Orpheus lockt er die Tiere
in den Bauch der Arche, in der er die kommenden Schrecken getrost zu überstehen
gedenkt. Dieser Noah mag im Moment erfrischend und erheiternd wirken, mit dem
biblischen Noah und all dem, was sich mit diesem Namen verbindet, hat der gemütliche

Zoodirektor nichts zu tun. Von der entsetzlichen Katastrophe der Sintflut
geben die lärmenden Wasserspiele des Films überhaupt keinen Begriff. Eher als
eine Gänsehaut stellt sich, wie auch sonst öfters, ein Gähnen ein. — Als dichteste
Figur des Films bleibt unzweifelhaft Abraham in Erinnerung, der von George C. Scott
mit eindringlicher Wucht dargestellt wird. Ihm glaubt man den absoluten Gehorsam
gegenüber Gott, das unwandelbare Gottvertrauen, den unsäglichen Schmerz bei der
Opferung Isaaks. Fast wider Erwarten des Regisseurs und des Produzenten scheint
sich hier etwas vom elementaren Geist der Bibel eingeschlichen zu haben. Doch
weht der Geist nur säuselnd, da ihn auch hier pomphafte theatralische Szenen
(Turmbau, Zerstörung Sodoms und Gomorras) zu ersticken drohen.
Als Fazit kann man festhalten: «Die Bibel» ist ein spektakuläres, buntes Bilderbuch,
das wohl eine oberflächliche Schaulust befriedigt, geistig aber auf weite Strecken
Leerlauf bietet. Ein religiöser Film ist dieser Streifen schon gar nicht. Denn wer ein
geistig-religiöses Geschehen sichtbar machen will, bedarf eines persönlichen,
künstlerischen Stils, der «einerseits etwas von der (äusseren, sinnenfälligen) Realität
absorbiert, verhüllt — aber gerade so das Wesentliche, auf das es ankommt, den
Geist, zur inneren Anschauung bringt, ihn enthüllt» (Bamberger/Everschor, Religion
im Film, Düsseldorf, Haus Altenberg, 1963). Der religiöse Stoff muss vom Regisseur
neu durchdacht, reflektiert und in die Bildsprache des Films umgegossen werden.
Nur so wird ein Werk möglich, das den Betrachter zu einer geistig lebendigen,
fruchtbaren Auseinandersetzung zwingt. Mit dem «Matthäus-Evangelium» (FB 6/65)
ist Pier Paolo Pasolini ein Vorstoss in diese Richtung gelungen. Im Vergleich zu
seinem Film bedeutet «Die Bibel» einen Rückfall in ausgetretene Pfade.
Vollends fragwürdig wird «Die Bibel», wenn wir sie im Lichte eines modernen
Glaubens- und Bibelverständnisses betrachten. Die heutige Exegese betont, dass es in
der Bibel vor allem um das heilsgeschichtliche Geschehen, um die innere Wahrheit
geht. Die Fakten spielen besonders in der sogenannten Urgeschichte eine weit geringere

Rolle, denn die Bibel ist kein Geschichtsbuch im üblichen Sinne, das sich
beliebig als Fundgrube für Filmstorys plündern lässt. Allein schon die Erkenntnis, dass
das Alte Testament aus verschiedenen altorientalischen Literaturgattungen besteht,
sollte es unmöglich machen, das biblische Geschehen einfach wortgetreu und plump
historisierend auf Celluloid zu bannen. So ist etwa die Urgeschichte (Schöpfungs-

187



bericht, Kain und Abel) eine «Folge dramatisch gestalteter und geraffter Bilder,
welche auf diese Weise die entscheidenden heilsgeschichtlichen Ereignisse der
Vorzeit vergegenwärtigen, damit die Offenbarungsantwort auf die Mythen der Alten
Welt geben und zugleich die spätere Heilsgeschichte verständlich machen» (A.
Deissler, Das Alte Testament und die neuere katholische Exegese, Freiburg, Herder,

2. Auflage, 1964). Das Geschehen im Raum des Verhältnisses Gott—Welt-
Menschheit wird in typisch altorientalischen Bildern und Sinnbildern erzählt. Die
Patriarchengeschichte hingegen ist eine völlig anders geartete volkstümliche
Überlieferung, die in ihrer literarischen Form am ehesten mit den altisländischen Sagas
zu vergleichen ist. Von solchen stilistischen Unterschieden, geschweige denn von
theologischen Tiefen, ist Hustons Film völlig unbelastet. Ihm geht es nur darum,
eine wortidentische, fast naturalistische und aufwendige Show zu bieten, ohne jedes
geistige Engagement. Nur in der «Brechung» eines künstlerischen Stils könnte die
zweite, die heilsgeschichtliche Ebene der bilderreichen Bibelsprache ahnbar und
erlebbar gemacht werden. Wer die Bibel nur durch dieses monumentale Bilderbuch
kennenlernt, dem muss sie monströs und unglaubhaft erscheinen. Aber noch
schwerer wiegt, dass «Die Bibel» einem oberflächlichen, nur wortgemässen
Bibelverständnis Vorschub leistet, das die Theologie und der Religionsunterricht durch
ein viel tieferes, sinngemässes Verständnis zu ersetzen suchen. Wer mit «La Bibbia»
nichts anzufangen weiss, läuft weniger Gefahr, die biblische Botschaft misszuver-
stehen, als wer darüber eitel Freude empfindet. ul

Destry Rides Again (Der grosse Bluff) II.—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche
Produktion und Verleih: Universal; Regie: George Marshall, 1939; Buch: F. Jackson,
G. Purcell, H. Myers, nach einem Roman von Max Brand; Kamera: Hai Mohr; Musik:
Ch. Previn, F. Holländer; Darsteller: James Stewart, Marlene Dietrich, Charles
Winningen Brian Donlevy, Mischa Auer und andere.

Der Western lässt jene Pionierzeit des 18. und 19. Jahrhunderts wieder lebendig
erstehen, in der sich die Vereinigten Staaten als Staatswesen formten. Es ist die
eigentlich heroische Zeit Nordamerikas, die Geburtstunde der amerikanischen
Nation, vielleicht der Gründungszeit der Eidgenossenschaft vergleichbar. Aber während
bei uns diese Gründungszeit in Sagen und patriotischen Geschichten lebendig
geblieben ist, lebt sie für die Amerikaner vor allem im Wildwestfilm weiter.
Bezeichnenderweise nimmt die Zahl bedeutender Western fast immer dann besonders zu,
wenn sich die USA zu einer die ganze Nation umfassenden Anstrengung gegen eine
Gefahr von aussen aufrafft, so zum Beispiel zur Zeit des Zweiten Weltkrieges, des
Korea- und Vietnam-Krieges. Als 1939 unter dem «New Deal» Präsident Roosevelts
das amerikanische Nationalbewusstsein erstarkte, entstanden im gleichen Jahr so
wichtige Werke wie «Dodge City» (Michael Curtiz), «Union Pacific» (Cecil B. de
Mille), «Stagecoach» (John Ford), «Jesse James» (Henry King), «Northwest
Passage» (King Vidor) und «Destry Rides Again», nachdem in den vorangehenden Jahren

kaum ein Western das Niveau der üblichen Serienproduktionen überragt hatte.
Vergleicht man nun Marshalls «Destry Rides Again» mit seinen Jahrgängern, so fällt
einem sofort auf, dass er sich deutlich von ihnen unterscheidet. Der Unterschied
liegt darin, dass er, obwohl in Aufbau, Gestaltung und Darstellung geradezu ein
klassischer Western, sich selbst nicht ganz ernst nimmt, sondern seine Geschichte
augenzwinkernd erzählt.
In Bottleneck, an dessen Eingang sich ein wenig vertrauenerweckendes, verwittertes

und von Kugeln durchlöchertes Ortsschild befindet, wird Sheriff Keogh
umgebracht, da er einem Farmer gegen die Bande Kents zu seinem Recht verhelfen will.
Kent (Brian Donlevy) beherrscht mit seinen Gesellen die Holzbudenstadt, da der
hinterhältige, priemende Bürgermeister sein Komplize ist. Seine Geliebte ist Frenchy
(Marlene Dietrich), die als Animierdame im «Last Chance Saloon» ein turbulentes

188



Regiment führt. Damit Kent sein dunkles Handwerk weiter treiben kann, wird der
heruntergekommene Säufer Wash (Charles Winninger) zum Sheriff ernannt. Doch
der Bürgermeister hat seine Rechnung ohne den Sheriff-Stern gemacht. Kaum trägt
Wash dieses Symbol des Rechts auf seiner Brust, wird er nüchtern und geht allen
Ernstes daran, die Stadt zu säubern. Da er dieser Aufgabe allein nicht gewachsen
ist, lässt er Destry jun. (James Stewart), den Sohn seines einst berühmten, schiess-
kundigen Freundes, als Hilfssheriff kommen. Der ganze Ort ist versammelt, um den
Wundermann zu empfangen. Der Kutsche entsteigen zwei Männer: der eine schiesst
dem Kutscher ein paar Kugeln um die Ohren, um ihm für die holprige Fahrt einen
Denkzettel zu verabreichen; der andere hilft einer Dame, die aus dem Osten des
Landes hergereist ist, beim Aussteigen, indem er ihr den Sonnenschirm und einen
Vogelkäfig hält. Zum unfasslichen Erstaunen Washs und zum schadenfrohen Ergötzen

der Umstehenden entpuppt sich der hilfreiche, adrett gekleidete, schlaksige
Mann mit dem Vogel als Destry. Freundlich lächelnd begibt sich der nette junge
Mann in den Saloon, wo sich erweist, dass Destry keine Schiesseisen auf sich trägt
und Milch trinkt. Sein erster Einsatz ist dementsprechend: Seelenruhig begiesst er
Frenchy und Boris' Frau, die sich wütend am Boden balgen, mit einem Kübel kalten
Wassers. (Nebenbei bemerkt: Dieser Szene wegen wurde der Film am 6. August 1940

von der Zürcher Polizeidirektion verboten und am 19. August in gekürzter Fassung
wieder freigegeben — eine Massnahme, die heute grotesk erscheinen mag, die aber
auch zeigt, wie man sich seither an eine weit rohere Kost gewöhnt hat!) Der Grund
für die etwas hässliche Rauferei der beiden Frauen liegt in Boris' (Mischa Auer)
Spielleidenschaft: er verlor sogar seine Hosen an Frenchy. Destry muss vor der
rasenden, mit allem Greifbaren um sich werfenden Frenchy die Flucht ergreifen.
Wash ist seines Gehilfen wegen, der Serviettenringe schnitzt, für jede Situation
und jedes Problem ein illustrierendes Geschichtchen weiss und von jedermann
verspottet wird, verzweifelt. Er merkt nicht, dass all das nur eine Masche, ein «grosser
Bluff» von Destry ist, der felsenfest an das Gesetz glaubt, dem er zielbewusst
Nachachtung verschaffen will. Nur sind seine Mittel und Wege nicht die üblichen; er
arbeitet mit Verstand, Witz und Ironie, weil ihm das Schicksal seines Vaters, der
hinterrücks erschossen wurde, gezeigt hat, dass der Colt allein nie die Lösung aller
Probleme ermöglicht. In die Klemme getrieben, muss auch Kent erfahren, dass mit
Destry nicht zu spassen ist. Aber erst nachdem die Bande den Sheriff Wash von
hinten erschossen hat, greift auch Destry zur Waffe. In der obligaten
Schlussschiesserei, in die sich die aufgebrachten Frauen der Ortschaft, mit Schrubbern
und Eimern bewaffnet, mischen, um ihren auf Abwege gekommenen Männern die
Leviten zu verlesen, rettet Frenchy unter Einsatz ihres Lebens Destry vor einer
Kugel Kents, der darauf ebenfalls sein Leben lassen muss. Destry legt sein Schiesseisen

wieder weg. Ein neues, solides und fein säuberlich gemaltes Ortsschild gibt
Kunde davon, dass auch für Bottleneck die abenteuerliche Zeit des Wilden Westens
vorbei ist und ein zivilisiertes, geordnetes Leben beginnt. Destry führt denn auch
das Mädchen aus dem Osten, wo es dieses ruhige Leben schon lange gibt, als seine
Gemahlin heim.
«Destry Rides Again» enthält die Quintessenz unzähliger Western und stellt
zugleich einen Versuch dar, die üblichen Klischees der Gattung zwar nicht gerade zu
parodieren, aber immerhin zu relativieren. 1939 war das noch ziemlich ungewöhnlich,
ist aber inzwischen oft nachgeahmt worden. In Destry haben wir nicht den robusten,
untadeligen Wildwesthelden mit dem goldenen Herzen, der sein Leben reitend und
schiessend, manchmal auch etwas «ausserhalb der Legalität», für Recht und Gerechtigkeit

einsetzt, sondern einen manierlichen Bürger, der seinen Kampf mit
friedlichen Mitteln strikt im Rahmen des Gesetzes führt. Schade ist nur, dass Destry seine
Aufgabe nicht bis zur letzten Konsequenz ohne Gewalt durchführt. Denn zum
Schluss greift er ja doch noch zur Waffe, womit er sein bisheriges Verhalten eigentlich

desavouiert. Westernheld in der üblichen Manier ist der Viehhändler in diesem
Film, der sich sein Recht selber mit Gewalt ertrotzen will. Der alte Wash, der immer
wieder in Situationen hineinschlittert, denen er allein nicht gewachsen ist, und der
mit dem ewig heraushängenden Hemdenzipfel köstlich charakterisiert ist, und Boris,

189



der als geradezu lächerlicher Hilfssheriff zu Heldenehren kommt, sind in der
karikaturistischen Vergröberung eine Widerlegung der Wildwesthelden alten Stils.
Erstaunlich ist, wie George Marshalls Film heute noch frisch und lebendig wirkt. Das
wird an seiner einfallsreichen, mit köstlichen Gags gespickten Regie und an den
vorzüglichen Schauspielern liegen. Vor allem aber sind es der herrlich verschmitzte
Humor und die klug beobachteten, menschlich reichen Kleinigkeiten, die wie
aufgesetzte Glanzlichter wirken. So etwa in der hinreissenden Szene, in der Destry sich
von Frenchy verabschiedet und ihr dabei etwas Schminke abwischt, dabei gleichsam

ihren verborgenen guten Kern biossiegend. Da Marshall nicht in billiger
Schwarzweissmalerei macht, besitzt das Werk auch eine überzeugende psychologische

Glaubwürdigkeit. Wie lebendig die Vorlage von Max Brand heute noch ist,
beweist eine Bearbeitung als Musical, das 1959 in New York über 400 Aufführungen
verzeichnen konnte. Inzwischen gibt es sogar eine deutsche Fernsehfassung von
Dietrich Haugk. ul

Berichte

AJF-Arbeitstagung für Lehrer und Jugendleiter in Baden

Am 1./2. Oktober fand im Anschluss an die diesjährige Generalversammlung der
Schweizerischen Arbeitsgemeinschaft Jugend und Film in Baden eine Arbeitstagung
für Lehrer und Jugendleiter über das Thema «Filmanalyse und Filmgespräche» statt.
Es nahmen daran etwa 60 Erzieher aus der Schule und der freien Jugendarbeit teil.
Die Tagung wurde geleitet von Dr. Hans Chresta, dem Präsidenten der
Arbeitsgemeinschaft, und Steffen Wolf, dem Mitarbeiter für Kinder- und Jugendfilm am
Institut für Film und Bild in Wissenschaft und Unterricht in München und am
Silbermann-Institut in Köln.
Am Samstag versuchte Steffen Wolf mit dem mittellangen tschechischen Film von
Zdenek Sirovy «Der Knabe und das Reh» (Besprechung in der nächsten Nummer)
zu zeigen, wie man einen Film einerseits in einer ausführlichen Analyse, andererseits

in einem freien Gespräch erarbeiten kann. Für die Analyse führte er vier
Fragegruppen — drei filmische und eine ausserfilmische — an: 1. Filmsprache: Einstellung,
Kamera, Ton; 2. Filmische Welt: Zeit und Raum, Personen und Dinge, Normen und
Probleme; 3. Tendenzen: für den Zuschauer, für die Öffentlichkeit, für die Normen
der Gesellschaft; 4. Ausserfilmisches: Wissen über die Entstehung, Ansichten des
Herstellers, Wertschätzung der Öffentlichkeit. Diesem Schema, das demjenigen von
Gerd Albrecht in «Filmanalysen 2», 1964 von Franz Everschor herausgegeben, nicht
unähnlich ist (Albrecht unterteilt in filmische Produktionsfakten, filmische Gestalt,
filmische Welt, filmische Funktion und filmische Absicht), können wir durch diese
Vorstellung sicher nicht völlig gerecht werden. Es scheint uns — und das haben die
Demonstrationen und das ähnlich aufgebaute FWU-Filmbeiheft, das Wolf verfasst
hat, bestätigt — korrekt und sauber gearbeitet, führte in der Anwendung aber doch
nicht zum tieferen Verständnis des Filmwerkes. Wir stimmen Steffen Wolf zu, wenn
er sagt, «eine Filmanalyse soll stets darauf ausgehen, nicht zu werten»; doch meinen

wir, sie soll den Film in solcher Weise erschliessen, dass der Betrachter durch
«Story» und «Bildwert» hindurch zum «Tiefensinn», zur letzten derdrei sich überlagernden

Schichten in der künstlerischen Existenz eines Filmes (nach Henri Angel)
geführt wird. Aus der Konfrontation des «erschlossenen» Films mit der Weltschau und
Welthaltung des Betrachters ergibt sich dann sozusagen von selbst die Wertung.
Wenn eine Analyse aber nicht zu diesem «Tiefensinn» hinführt, halten wir sie —
wohlverstanden: in der praktischen Jugendfilmarbeit! — für selbstzweckhaft und
verfehlt. Mit anderen, schlichteren und «unwissenschaftlicheren» Methoden kommt man
nämlich weiter. (Nicht von der «Wissenschaft der Interpretation», sondern von der
«Kunst der Interpretation» spricht etwa der bekannte Zürcher Germanist Emil Staiger.

Und das gilt doch wohl auch für den Film.) Das Messen und Abzählen von Ein-

190


	Filme

