
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 26 (1966)

Heft: 4

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Filme

Repulsion (Ekel) IV. Mit Reserven

Produktion: G. Gutowski; Verleih: Rialto; Regie: Roman Polanski, 1965; Buch: R. Po-
lanski, G. Brach; Kamera: G. Taylor; Musik: Ch. Hamilton; Darsteller: C. Deneuve,
I. Hendry, J. Fraser, P. Wymark, Y. Fourneaux und andere.
Mit seinem ersten Spielfilm («Das Messer im Wasser») hatte der Pole Roman
Polanski so etwas wie eine Kritik der sozialistischen Gesellschaft, mindestens in
Ansätzen und ausschnittweise, formuliert. Sein zweites Opus schuf Polanski in England
(in Paris aufgewachsen, vollbringt er offenbar eine Art Balanceakt zwischen Ost und
West), und so hat man darin eine Entsprechung sehen wollen, eine parallele
Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Zuständen des Westens. Ist die Deutung, die
sich auch auf Erklärungen des Autors beruft, voreilig? Sie braucht es nicht zu sein,
sofern man sie nicht strapaziert. Sowenig wie «Das Messer im Wasser» gibt «Ekel»
ein umfassendes Bild der Gesellschaft, sowenig wie jener kann der neue Film
Anspruch darauf erheben, schlechthin gültige Kritik zu formulieren. Er hält sich an
bestimmte Aspekte, spannt sie, wie er es auch technisch tut, in den Rahmen eines die
Perspektiven verändernden optischen Systems. Dieses «System» ist die Krankheitsgeschichte

einer jungen Frau, die Polanski mit sozialen Bezügen ausstattet, um zu
einem Bild — auch hier einem Krankheitsbild — der Gesellschaft zu gelangen.
Dass Polanski mit diesem Film wiederum ins Soziale zielt, machen gewisse
regelmässig wiederkehrende Motive sehr bald klar. Der Hinweis ist deutlich, zu deutlich

eigentlich, da ihn der Zuschauer sehr bewusst zur Kenntnis nimmt. Darin zeigt
sich bereits eine unbefriedigende Seite des Films. Die Verquickung von Psychologischem

und Sozialem ist sichtlich vom Künstler manipuliert, sie kommt erst durch
sein Eingreifen zustande und verliert so wesentlich an Glaubwürdigkeit und
Überzeugungskraft. Im Kern erzählt Polanski die Geschichte eines klinischen Falles, die
er nicht etwa unter dem Aspekt des Mitleidens gestaltet, sondern unter dem des
Erschreckens, das bisweilen kaum mehr vom Gruseln zu unterscheiden ist. Eine
Belgierin, die mit ihrer Schwester zusammen in London lebt und als Maniküre arbeitet,

entwickelt, vom Verhalten der Männer gleichermassen abgestossen wie von der
Liebschaft ihrer Schwester, eine Abscheu vor dem Geschlechtlichen, die sich zur
Neurose steigert. Als die Schwester mit ihrem Freund wegreist, schliesst sich das
Mädchen in ihrer Wohnung ein und überlässt sich gänzlich seinem Wahn.
Angstvorstellungen gewinnen Gewalt über die Kranke und verbinden sich mit einer
selbstquälerischen Lust am Morbiden. Auf keimenden Kartoffeln oder einem verwesenden
Hasenkadaver verweilt ihr Blick immer wieder von neuem fasziniert. Männliche
Toiletten-Utensilien und Wäsche lösen heftige und widersprüchliche Reaktionen aus,
Vorzeichen zweier brutaler Morde, die das Mädchen an Männern verübt, die es in
seiner Wohnung aufsuchen. Die heimkehrende Schwester findet die Zurückgebliebene

schliesslich im Zustande völliger Apathie unter einem Bette liegend, gleich
einem verendenden Tier, das sich in seinen Schlupfwinkel verkrochen hat. Polanski
lässt den Zuschauer an diesem grauenvollen Delirium teilhaben, indem er die Kamera
mit den Augen der Kranken identifiziert: Wände spalten sich, Hände durchbrechen
die Mauern und greifen nach dem Mädchen, eingebildete Vergewaltigungen erscheinen

im Bilde. Die Kameraoptik verzerrt die Perspektive, zieht die Decke zu Boden,
lässt Räume in die Tiefe wachsen und entstellt die körperliche Welt.
Diese Geschichte einer individuellen Psyche ergänzt Polanski mit Beobachtungen,
die ihr soziale Bedeutung geben sollen: Die eingesalbten, mumienhaften Gesichter
der Frauen im Schönheitssalon, die Verständnislosigkeit der Arbeitgeberin und der
Kolleginnen des Mädchens, die lüsternen Blicke der Männer auf der Strasse, ihre
Gespräche über Frauenabenteuer an der Bartheke, dazwischen Ausblicke in den
Garten eines Nonnenklosters, schliesslich die stumpfe Neugier der Hausgenossen
angesichts der Katastrophe. Was Polanski anzielt, ist nicht allzu schwer zu
verstehen: Zwischen lebensfeindlichem Puritanismus und entmenschter Trieb- und

67



Lusthaftigkeit wird das Mädchen erdrückt, seine Geschlechtlichkeit wird ihm zur
Last und zur Quelle eines Hasses, der sich stellvertretend gegenüber den beiden
Männern entlädt. Das Grauen dieser Explosion, des übermächtigen Ausbruchs
zurückgehaltener und irregeleiteter Kräfte ist die Dimension von Polanskis Film, und
man täte Unrecht, in ihm den blossen Grusel zu sehen. Man täte Unrecht — und
kann bisweilen doch fast nicht anders. Das liegt weniger an einer «Kompromissbereitschaft»

des Regisseurs, als an seinem Unvermögen, den Film in seinen
verschiedenen Aspekten zu integrieren. Es fehlt, man stellt es nach dem «Messer im
Wasser» mit einem gewissen Erstaunen fest, an der Bewältigung der Stilmittel. Das
Hintergründige des Geschehens wird streckenweise durch das Vordergründige (des
Grauens) erschlagen, streckenweise wiederum wird es gewaltsam in Symbolen und
aus der Filmgeschichte bekannten Bild-Metaphern selbst nach vorn gezerrt. Das
Erschrecken, das Polanski beim Zuschauer auslösen will, endet daher zu oft doch
nur im Horror-Effekt. Ohne beträchtliche intellektuelle Anstrengung vermag der
Betrachter den Zusammenhang mit den kritischen Anspielungen nicht herzustellen. Man
kann Polanskis Intentionen würdigen, unter der Lupe des klinischen Falles eine
schwere Wunde am Körper der Gesellschaft sichtbar zu machen. Das Resultat bleibt
indessen hinter der guten Absicht zurück, da der physische Schrecken sich
weitgehend verselbständigt, seine Bedeutung und damit auch seine künstlerische
Berechtigung zu verlieren oder in unfreiwillige Ironie umzuschlagen droht. ejW

Help! (Hi-Hi-Hilfe) II. Für alle

Produktion: W. Shenson/Subafilms; Verleih: Unartisco; Regie: Richard Lester, 1965;
Buch: Marc Behm, Charles Wood; Kamera: D. Watkins; Musik: Ken Thorne;
Darsteller: die Beatles, Victor Spinetti, Eleanor Bron.
Die Beatles, von Königin Elizabeth kürzlich wegen vaterländischer Verdienste mit
einem Orden geschmückt, bieten mit ihrem zweiten Filmstreich ein exzentrisches
Allotria, dem nur mit Phantasie, aber nicht mit Logik beizukommen ist. Gab es im
ersten Beatle-Lichtspiel «Yeah! Yeah! Yeah!» unter der angestrengt lustigen Regie
Richard Lesters zwischen den überdrehten Gags immer noch einen gewissen
«Realismus», so ist hier die Authentizität der Vorgänge völlig aufgehoben.
Anspruchsvoll möchte Lester seinen Film als «surrealistische Komödie» aufgefasst
wissen. Zweifellos hat er gegenüber dem ersten Beatle-Film, in dem bei allem Jux
doch immer die Reklame für die Pilzköpfe im Hintergrund stand, eine artistische
Beweglichkeit gewonnen; sein Humor ist voluminöser geworden. Aber der heftig
entwickelte chaotisch-phantastische Stil ist allein noch nicht das Kriterium einer
Deutung der Welt aus überrealer Sicht. Lester mangelt es nicht an Einfällen, aber
aufweiten Strecken an Geistigkeit. Doch auch wenn man ihm seine Ansprüche nicht
abnimmt, bleibt dennoch genug Hübsches zur Anerkennung übrig.
«Nichts hiervon braucht sinnvoll zu sein, und wenn es Spass macht, so ist es genug!»
schrieb Beatle Paul in seinem Vorwort zu dem Buch «In seiner eigenen Schreibe»,
das Beatle-Chef John Lennon kürzlich auf den Markt brachte. Dieses Wort passt
genau auf den Film, dessen Handlung praktisch ein Nichts ist: Eine orientalische
Sekte vermisst einen für ihren Kult wichtigen Ring. Witzigerweise gerät der ominöse
Ring an Beatle-Ringos Finger; und witzigerweise lässt sich das Schmuckstück trotz
aller Brachialgewalten nicht vom Finger lösen. Die Versuche der Sekte, den Ring
zurückzubekommen, werden immer gewalttätiger; die Beatles fliehen. Aber ob sie
sich in den Alpen oder auf den Bahamas zu verbergen suchen, die Männer der Sekte
sind bis zum Happy-End immer hinter ihnen her. Was bei diesen Verfolgungen, oft
unter Einsatz alptraumhafter Abläufe, geschieht, gibt dem Film Fülle und Fleisch.
Immer wieder springt er vom «Realistischen» ins Phantasmagorische. Unübersehbar
die Fülle der Detailanspielungen auf andere Filme («Feuerball»!); Slapstick
triumphiert; ein Karussell von markant komischen Einstellungen und artistischen Vortragsarten

reisst den Beschauer mit. Gewiss, nicht alles davon ist auf eigenem Boden

68



gewachsen. Lester lugt unter anderem tief hinein in die Arsenale der frühen
Filmgroteske. Vieles, was er bietet, ist auch platt, matt und maniriert. Etliches schlicht
plagiiert. Doch dann wieder bündeln sich blitzgescheite Einfälle, und es ist ein
Vergüngen, die sich selbst auf die Schippe nehmenden Beatles in einem furiosen
Trab-Trab-Stil die Intentionen Lesters verwirklichen zu sehen. Wenn Beatle Paul
durch eine «Wunderspritze» zum Däumling verkleinert wird und schutzsuchend in
einen Aschenbecher klettert, wird nur eine Filmtechnik Hollywoods parodiert. Aber
wenn ein Tiger, der Ringo bedroht, nur mit dem Absingen von «Freude, schöner
Götterfunken» in Zaum gehalten werden kann, dann zielt der Spass mit tieferer
Bedeutung gelungen auf die Welt von heute, in der ja auch viele bittere Realitäten
mit dem «schönen Schein wertverhafteter Künste» bandagiert werden. Leider liegt
zu wenig in diesem einfallsreich fotografierten und farblich ausgewogenen Film auf
dem Niveau dieses Einfalls, als dass der Spass die «surrealistische Komödie» hätte
werden können, die Lester wohl vorschwebte. Was die Kehlenkünste der Beatles
innerhalb der Bildakrobatik anbelangt: sie sind «liedhafter» geworden und besitzen
nicht nur Phonstärke, sondern zunehmend auch Stilgefühl. Bas.

Gamlet (Hamlet) II —III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche

Produktion: Lenfilm; Verleih: Rialto; Regie: Grigorij Kozintzev, 1964; Buch: G. Ko-
zintzev, nach der gleichnamigen Tragödie von William Shakespeare, in der
Übersetzung von Boris Pasternak; Kamera: Jonas Grizius; Musik: Dimitrij Shostakovich;
Darsteller: I. Smoktunovskij, A. Vertinskaja, M. Nazvanov, E. Radzninij, J. Tolubejev
und andere.
«Hamlet» zeichnet sich wie nur wenige andere Stücke der Weltliteratur durch
Vielschichtigkeit aus und provoziert deshalb immer wieder neue Interpretationen. Eine
solche Deutung mit Umdeutung oder Tendenz zu apostrophieren, ist meistens, auch
in unserem Falle, falsch. Es schrieb etwa Goethe über das Stück: «Eine grosse Tat
auf eine Seele gelegt, die der Tat nicht gewachsen ist.» Gerhart Hauptmann sah
vornehmlich den aktivistischen Hamlet. Heute spannen sich die Auslegungen vom
Hamlet als reflektierendem Zweifler bis zum Klassenkämpfer, vom verstörten Psychopathen

zum verhinderten Romantiker, vom tatgehemmten Zauderer zum Kämpfer für
die Gerechtigkeit und gegen die Korruption. Alle diese Deutungen enthalten etwas
Richtiges, sie heben stets eine Seite dieser grossen, das ganze menschliche Dasein
umspannenden Theaterfigur hervor.
Wohl nicht zuletzt vom sozialkritischen Realismus der Osborne-Gruppe beeinflusst,
kam eine neue fruchtbare «Hamlet»-Auffassung von England zu uns herüber, die,
unterstützt durch die typisch englische Untertreibung, ihre Akzente auf Natürlichkeit
und Sachlichkeit setzt. Die Aufführung des Zürcher Schauspielhauses (1961/62,
Regie Leopold Lindtberg, Hauptrolle Rolf Henniger) lag auf dieser Linie. Auf
unsere Verfilmung übte indes, wie Leute, die Russisch verstehen, bestätigen, die
Neuübersetzung des Stückes durch Boris Pasternak weit grösseren Einfluss aus. Und von
hier ausgehend, setzt Kozintzev die Akzente seiner «Hamlet»-lnterpretation, zu der
er nach siebenjähriger Beschäftigung mit Shakespeare gelangt ist und die in der (in
fast zweijähriger Dreharbeit an den Gestaden des Schwarzen Meeres entstandenen)
einundzwanzigsten Verfilmung des «Hamlet» ihren Ausdruck gefunden hat.
Grigorij Mikhailovich Kozintzev wurde 1905 in Kiev geboren, war als Maler an der
Leningrader Kunstakademie, gründete 1921 zusammen mit Leonid Trauberg die
«Fabrik des exzentrischen Schauspielers», dreht seit 1924 Filme, zuerst in
Zusammenarbeit mit Trauberg, seit 1947 allein. Er steht heute der Regieabteilung der
Moskauer Filmhochschule vor. Sein letzter Film vor «Gamlet» entstand 1957: «Don
Kikhot». 1962 veröffentlichte er das Buch «Unser Zeitgenosse William Shakespeare».
Ein Ausschnitt daraus mag das Neue und Andere seines «Hamlet» aufzeigen: «Der
Staatsstreich, von Claudius ausgeführt, ist eigentlich ein gewöhnliches
Kriminalverbrechen; es ist keine Machtergreifung, sondern ein lausiger, kleiner Diebstahl.
Die Krone Dänemarks, das Symbol der Machtgrösse, ist für einen König, wie es Clau-

69



dius ist, nur ein wertvoller Gegenstand, ein Ding, das man stehlen kann wie jedes
andere, das frei herumliegt, um später dann um so mehr dafür einzuhandeln. Hamlet
versucht, diesen Gedanken nach Möglichkeit klarer auszudrücken, die Natur der
Macht, so wie sie Claudius versteht, zu veranschaulichen. Der neue Gatte Gertruds
ist ,ein Beutelschneider von Gewalt und Reich, der weg vom Sims die reine Krone
stahl und in die Tasche steckte'. Einst hatten die Diener Gottes die Krone auf das
Haupt des Herrschers gesetzt, und seine Person wurde unantastbar. Jetzt hat die
Krone ein Dieb genommen und in seiner Tasche versteckt. Dort findet sie sich vereint

mit Tabakresten, Taschenmesser und einer noch unbezahlten Garküchenrechnung.
Was geschehen ist, ist kein Staatsstreich, sondern eine .feuchte Sache', eine

blutige Sache.» (Filmwissenschaftliche Mitteilungen der deutschen Hochschule für
Filmkunst, Berlin, Nr. 1/1965)
Der Hamlet Kozintzevs, vom vierzigjährigen Innokentij Smoktunovskij grossartig, mit
Kraft und Sensibilität, aber auch mit Intelligenz und Kunstverstand verkörpert, ist
nicht mehr der Grübler, der über metaphysischen Problemen hockt, von einem
überirdischen Befehl gezwungen, Rache walten lässt und damit sich und seine Mitmenschen

umbringt; sondern, wie der Regisseur sagt, «ein Häretiker, der im Zeitalter
des Eisens die Fackel der Revolte emporhob, um die menschliche Würde zu retten».
«Der Hamlet, wie Kozintzev ihn sieht, und wie auch ich (Smoktunovskij) ihn
auffasse, ist — ein Mensch. Kein Philosoph, kein Prinz, sondern ein lebendiger Mensch.»
Ein geistiger Bruder «Alexander Newskijs» und «Iwans des Schrecklichen»! Er ist
Realist, Politiker, Revolutionär, positiver Held. Und somit wird der Ausspruch des
Marcellus: «Es ist etwas faul im Staate Dänemark», zu einem Schlüsselwort. — Durch
die Betonung der Aktivität Hamlets wird die Gestalt der Ophelia etwas in den Hintergrund

gedrängt; Anastasia Vertinskaja spielt sie auch so glaubhaft, in der Wahnsinns-

und Verstossungsszene erschütternd.
Die Verwandtschaft mit zwei Titelfiguren aus Eisenstein-Filmen liegt zutage. Die
Atmosphäre bereits weist einen immer wieder auf den russischen Altmeister. Hamlets

Charakterbild entsteht nicht allein durch Schauspieler-Interpretation, sondern
ebenso durch die Kamera-Interpretation. Und diese erinnert erneut an Eisenstein
und seine «Nachfahren» Kalatazov («Wenn die Kraniche ziehen», FB 58/18; «Ein
Brief, der nie ankam») und Tschoukrai («Ballade vom Soldaten», FB 61/18). Doch
Kozintzev plagiiert nicht, er schafft, formal und geistig der reichen künstlerischen
Tradition des russischen Revolutionsfilms, nicht aber unserer westlichen Hamlet-
Vorstellung, verpflichtet.
Vier Elemente, die am Anfang und Schluss auftauchen, sollen den Bildstil (Kamera
Jonas Grizius) charakterisieren; sie bilden, wie die Metaphern der modernen Lyrik,
Symbole, Gleichnisse: das Meer als Ausdruck der Weite und ungezügelten Kraft;
der kalte, nackte Stein der Felsen und Mauern für die Härte und Gefühllosigkeit
des Lebens; das Eisen, das sich in Waffen und Rüstungen spiegelt, als Symbol der
Kraft in einer unmenschlichen Zeit; die Fackel, das Feuer, als Sinnbild der
Zerstörung und des Sturmes der Leidenschaften. Ähnliche Bilder, in die Filmhandlung
eingestreut, fassen zusammen und vertiefen: Ophelia mit verdorrtem Reisig,
ausbrechende Pferde bei der Erscheinung, Fahnen beim Tod des Königs und im Kampf,
mehrmals wiederkehrend, die Uhr. — Die Musik von Dimitrij Dimitrijevich Shostakovich,

einem der bedeutendsten Vertreter der neueren russischen Musik, arbeitet,
äusserts präzise eingesetzt, mit Leitmotiven und hebt die Handlung, zusammen mit
dem Pathos, das den Bildern innewohnt, in den Bereich des Bedeutungsvollen.
Im Gegensatz zu Laurence Oliviers imposanter, doch weitgehend den Gesetzen des
Theaters verpflichteter «Hamlet»-Verfilmung aus dem Jahre 1948 ist diese Realisation

ganz und gar ein Werk der Siebten Kunst. In der Verwendung des inneren
Monologes scheint es dem Russen sogar gelungen zu sein, die meisten herkömmlichen

Theater-Monologe als Notlösung zu entlarven. Und es wäre möglich, dass es
dem Film einst gelingen könnte, diese Monologe vielleicht zum erstenmal «richtig»
wiederzugeben. Ganz allgemein bestätigt sich hier, dass der Film beginnt, an der
Spitze der geistigen Entwicklung — und nicht mehr nur in der breiten Masse — das
Bild der Zukunft wesentlich mitzugestalten. hst

70



Fanfare (Fanfaren des Humors) II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche
Produktion: Sapphire-Film; Verleih: Neue Nordisk; Regie: Bert Haanstra, 1958; Buch:
Jan Biokker, Bert Haanstra; Musik: Jan Mul; Kamera: Eduard van der Enden;
Darsteller: Bernard Droog, Hans Kaart, Ineke Brinkman, Wim van den Heuvel, Herbert
Joeks, Henk van Buren und andere.
In einer Welt, die ein wenig derjenigen in Gottfried Kellers Seidwyler-Erzählungen
gleicht, spielt Bert Haanstras erster Spielfilmversuch, der — nehmen wir es gleich
vorweg — nicht die Meisterschaft seiner besten Kurzfilme erreicht, sich indes vom
Durchschnitt der Heimatfilme und Schwanke wohltuend abhebt. Die Musikkapelle
«Freundschaft und Kunst» von Lagerwiede, einem Dorf im Norden der Niederlande,
das seiner vielen Kanäle wegen das «holländische Venedig» genannt wird, probt
fleissig auf das bevorstehende Musiktreffen. Görsen, ein Gastwirt, kann sich aber nie
überwinden, laut herauszulachen, wenn Kreins, der andere Wirtshausbesitzer, bei
einem schwierigen Solo falsch spielt. Dies führt dann jedesmal zu einem Krach, bei
dem sich der Musikverein und schliesslich das ganze Dorf in zwei Parteien spaltet.
Welche Partei erhält recht? Der Bürgermeister entscheidet sich für die zahlenmässig
stärkere; beide Gruppen zählen aber genau gleich viele Mitglieder. Der
Kolonialwarenhändler Kundering bildet das Zünglein an der Waage, denn er kann sich nicht
entscheiden, weil er nur zu gern von beiden Parteien grosse Bestellungen entgegennimmt.

Endlich, unter dem Druck seiner Frau, schliesst er sich Görsen an, dessen
Leute sich als die besseren Kunden bewährt haben. So wird spekuliert, intrigiert,
gewonnen und verloren, gehandelt und gestritten, bis der Bürgermeister ein zweites
Mal einschreitet und der Gendarm des Dorfes, der junge Dauwe, die Instrumente
über das Musikfest im Gemeindehaus einsperren muss. Doch jeder Gruppe gelingt
es, Hörner, Pauken und Triangel zu befreien und damit noch rechtzeitig auf dem
Festplatz zu erscheinen. Dort stellen sich die beiden Parteien, jede mit einem eigenen

Dirigenten, nebeneinander auf die Bühne und beginnen ihr, vermeintlich allein
für sie komponiertes, Musikstück zu blasen. Es stellt sich aber gleich heraus, dass
jede Gruppe vom Komponisten nur einen Teil der Partiturstimmen erhalten hat, die
«Fanfare» also vereint erst das Stück voll zum Erklingen bringt — und den Sieg
erringt. Einheit macht stark! Doch nur allzu rasch flackert der Streit von neuem auf.
Der kurze «Waffenstillstand» hat aber genügt, aus Mareie, der Tochter von Görsen,
und Dauwe, dem Untermieter von Kreins, ein Hochzeitspaar zu machen.
Der holländische Film «Fanfaren des Humors» stellt uns Männer und Frauen vor, wie
wir ihnen auch in unseren schweizerischen Dörfern begegnen können; es sind gut
beobachtete und mit viel Verständnis für die menschlichen Schwächen gezeichnete
Originale. Die Komik des Films ist kräftig, handfest und voll Bauernschläue, der
Geist, aus dem er stammt, etwas bieder, aber echt und bodenständig. Der Erzähler
gleicht einem alten Dorfschulmeister, ist voll Güte und Lebenserfahrung, lustig und
ernst zugleich. Die Geschichte wird mit dem für Haanstra typischen Bildwitz erzählt,
der sich besonders durch Anspielungen (die Enten etwa, die stets im rechten
Moment in der entsprechenden Art und Weise gezeigt werden) und eine liebenswürdigschalkhafte

Zeichnung der Menschen (Musikanten, Tierschützlerinnen) auszeichnet.
«Fanfare» mag, zumal unsere Kopie nicht untertitelt, sondern (in diesem Fall
vorteilhafter!) deutsch synchronisiert ist, ein Streifen sein, der insbesondere einem
Landpublikum gefallen dürfte. hst

Der Film ist noch ein kleines Kind und malt Figuren in den Sand der Zeit. Bedenkt
es, Freunde des Films und gebt ein wenig acht auf unseren Jüngsten im Kreise
der Künste. Gunter Groll

71


	Filme

