
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1965)

Heft: 8

Artikel: Berlinale 1965

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Berlinale 1965

Durchwegs wurde anerkannt, daß mit der Neukonstituierung des
Auswahlgremiums (Einbeziehung von Filmkritikern) die Berlinale diesmal nun viel mehr
der Vorstellung von einem A-Festival entsprach und geistig interessanter
geworden ist. Die harmlosen Produktionen aus Ländern, in denen das Filmschaffen

noch keinen künstlerischen Grad zuläßt, belasteten diesmal weit weniger.
Das heißt nun keineswegs, daß man die Auswahl als solche applaudieren muß,
aber es gab eine Anzahl Filme an der diesjährigen Veranstaltung, die eine —

positive oder negative — Kritik verdienen. Unter den Wettbewerbsfilmen ist
allerdings der zur Genüge besprochene Skandal des japanischen Films
«Geschichten hinter Wänden» auszunehmen. Daß dieser Film in den Wettbewerb
kam, wird mit dem Hinweis auf einen unglücklichen Zufall viel zu äußerlich
abgetan. Schließlich muß es auch bei dieser Wahl eine Mehrheit gegeben
haben.
Was die Preiszuteilung der offiziellen Jury betrifft, braucht man gleichfalls
nicht notwendig in allen Stücken damit einverstanden zu sein. Die Zuerken-
nung des Hauptpreises etwa an «Alphaville» ist geeignet, diesen neuen Film
Jean-Luc Godards mit einem Nimbus künstlerisch-geistiger Bedeutung zu
umgeben, den er nicht verdient. Aber mögen Auswahlkommission und Jury auch
geirrt haben: wer über das diesjährige Angebot nachdenkt und eine
allgemeine Kenntnis der heutigen Filmproduktion mit in sein Urteil einfließen läßt,
der wird sich nicht bei fruchtlosen Protesten gegen die Tätigkeit dieser beiden
Gremien aufhalten. Was ihn schließlich allein noch beschäftigen muß, ist die
geistige Ausrichtung des gegenwärtigen Filmschaffens selbst.
Wir sind nach langen und zähen Bemühungen vieler Kreise zwar heute so weit,
daß eine Filmproduktion, die nicht mehr nur Unterhaltungsbedürfnisse befriedigt,

sondern künstlerischen Rang und Zeitaktualität beanspruchen kann, in
einem bedeutungsvollen Ausmaß vorhanden ist. Wir können zuerst einmal
sagen: Es wird Geist produziert. Aber gleichzeitig steht die Frage auf — und
gerade die Berlinale 65 hat sie wieder imperativ werden lassen —: Was für
ein Geist ist es, der hier in Erscheinung tritt, wie verhält er sich zur heutigen
inneren Situation der Menschheit? Da wird also Luc Godard für seinen
Zukunftsfilm «Alphaville» die höchste Auszeichnung zuteil. Weshalb? Weil er in
einer Welt der Technik und des Managertums Liebe und Poesie siegen läßt.
Sicher klingen hier zu Augenblicken echt menschliche Töne an, aber mit
wieviel versnobter und geistig leerer Dramaturgie sind sie umgeben. Bezeichnend,

daß die Jury in ihrer Begründung sehr vage geblieben ist («. eine
kühne und beunruhigende Geschichte»).
Was hat Polanski, der seit seinem «Messer im Wasser» mit Vorschußlorbeeren
rechnen kann, uns in seinem in England gedrehten Film «Ekel» zu bieten?
Wird hier wirklich, wie die Jury zur Begründung eines Spezialpreises «für
eine ungewöhnliche filmische Leistung» sagt, im extremen Einzelfall einer
Wahnsinnigen eine allgemeine Wahrheit spürbar? Wenn das Publikum, genau
übrigens wie im zweiten Teil von «Alphaville», gegen Schluß immer sichtbarer

113



ermüdete, so liegt das, wie wir meinen möchten, doch nicht nur an seiner
mangelnden Filmreife. Polanski, das scheint uns die Wahrheit zu sein, verliebt
sich, genau wie Godard, in ein Spiel, das keine geistige Deckung mehr hat.
Oder, genauer gesagt, weil das Spiel ohne genügende geistige Deckung in

Angriff genommen wurde, läuft es schließlich leer und endet beim nur äußeren
Effekt. Man mag dann immer noch von einem eindeutigen formalen Talent
sprechen: was nützt es, wenn es nicht erfüllt wird von einem tieferen Impuls?
Und dann die übrigen Variationen des Themas «Liebe». In manchen Fällen
erschien die Liebe nur in dienender Funktion. Sie hatte Begleiter und Katalysator

gewichtiger geistiger Prozesse zu sein. Auf den ersten Blick wenigstens,

bei näherem Zusehen konnte einem mehrmals der Verdacht kommen,
es habe thematisches Unvermögen auf das wohlfeile Vehikel Liebe geführt.
Mehr als nur Verdacht, sondern Evidenz war es, die in einzelnen Fällen auf
Abhängigkeit von bekannten Werken der letzten Jahre führte. Munter und in

eigener Atmosphäre gab sich Palle Kjaerulff-Schmidts dänische Version «To»
(Zwei) von «Billy Liar». Der schwedische Schriftsteller und Regisseur Bo
Widerberg, der in «Rabenquartier» einen Versuch direkter Gesellschaftskritik
gewagt hatte, nahm sich Fellinis Regisseur in «Otto e mezzo» zum Vorwurf
und quälte ihn antonionisch durch die Runden. «Kungsieden» von Gunnar
Hoeglund, der andere schwedische Wettbewerbsbeitrag, wollte Alain Res-
nais' künstlerische Methode der Ineinanderschau zeitlich auseinanderliegender

Erfahrungen pflegen, blieb aber völlig unausgereift.
Nur in Stilingredienzien angelehnt («eine Verneigung vor den beiden Renoirs,
dem Maler und dem Regisseur, ist natürlich in meinem Film drin .») war
Agnès Vardas «Le bonheur». Was sie sich vornimmt, ist die Frage nach dem
Glück. Was ist das Glück, und was widerspricht dem Glück? Sie schildert das
Weekend und den Alltag einer restlos glücklichen jungen Ehe, die in lauter
Sonne dahinlebt. Der Mann sieht keine Gefahr für dieses Glück, als eine
zweite Frau in sein Leben tritt. Im Gegenteil: er fühlt jetzt doppelte Freude und
hält dafür, daß auch seine Frau und seine Kinder daran teilhaben können.
Aber die Frau, der er ganz offen vom neuen Verhältnis erzählt und die auf
seinen Vorschlag einzugehen scheint, sucht den Tod im Wasser. Emilie zieht
in die Familie ein, und fortan spaziert sie an der Seite von François mit den
Kindern zum Picknickplatz, der in den Gefilden von Jean-Jacques Rousseau
nach wie vor in herrlichen Farben strahlt. Das Glück bleibt.
Agnès Varda hat aufs entschiedenste verneint, irgendeine These, eine
philosophische Botschaft in ihrem Film darstellen zu wollen. Welche Lüge oder
welche Selbsttäuschung hier verborgen liegt, zeigt aber schon die Tatsache,
daß sie ihrem Werk zuerst den Titel «L'invention de la morale» hatte geben
wollen. Ihr Film ist auf keinen Fall jene einfache, unproblematische Betrachtung

einer Ästhetin über das Glück eines einzelnen Menschen, «der eine
besondere Begabung für Glück mitbringt».
Daß eine Frau ihrer Geschichte diese Wendung geben konnte, ließ den
Betrachter perplex. Bedenkenswert, wie sich die Kritiker das Unbehagen über
den Film vom Halse schafften. Die einen verharmlosten. Sie hielten sich an die

114



äußere Atmosphäre, bewunderten die impressionistische Farbgebung und
sprachen darüber hinaus von einem einfach schönen, unproblematischen Film,
der zwar auch in der Nähe des Kitsches gesehen werden könnte, aber im

guten Sinne naiv und optimistisch sei.
Ein Kunststück besonderer Art scheint es uns zu sein, wenn der Rezensent
des evangelischen «Film-Beobachters» zwar in der Austauschbarkeit der
Frauen eine «Negation der Persönlichkeit» und damit einen «Widerspruch
zum Evangelium» erblickt, aber gleichzeitig den Film würdigt als «einen ungemein

liebenswürdigen, unterhaltsamen, anspruchsvollen Beitrag der
Filmkunst» (unter sofortiger Restriktion: «der freilich so schlicht und arglos nicht
ist, wie er sich gibt»). In ähnlich kurioser Weise hatte sich anläßlich der
Berlinale die Jury der evangelischen Interfilm geäußert, die zwar keinen
preiswürdigen Film unter dem Angebot fand, aber für «Le bonheur» eine Empfehlung

aussprach: «Im Ausdruck völliger Harmonie mit sich und der Umwelt
erlebt ein junger Mann seine besondere Begabung zum Glück, die auch durch
den Tod der geliebten Frau nicht beeinträchtigt wird. Ein sehr menschlicher,
unterhaltsamer Film, der allerdings Probleme des Menschseins in allzu
bequemer Weise vorgeblich löst. Gleichwohl für Erwachsene, denen freilich
einiges Urteilsvermögen zu wünschen wäre, gern empfohlen.»
Es gab eine andere Richtung, die sich mit dem Sonnenschein im «bonheur»
nicht so leicht abfinden konnte. Ihr erschien gerade die ästhetisch-ätherische
Form des Films die Kehrseite einer «boshaften, um nicht zu sagen bösartigen
Aufzeichnung von der Vorstellung, die sich François vom Begriff Glück
macht» («Neue Zürcher Zeitung», 8. 7. 65). Solcher Kritik schien es mit Recht
unfaßbar, daß man in diesem Werk nur gerade eine «glückliche Chronik vom
Leben und Lieben» sehen könne. Allerdings steht nun dieser Interpretation
die oftmals geäußerte Feststellung der Autorin gegenüber, einen «einfachen
Film» beabsichtigt zu haben. In der Tat strahlt er eine echte Gläubigkeit aus
und kann nicht etwa als Satire verstanden werden. Die Überzeugung von
François, er könne zu dritt glücklich leben, wird nirgendwo ironisiert, sondern
geteilt. Eigentlich, so wird insinuiert, wurde Thérèse nur durch überkommene
Moralkonventionen daran gehindert, in diesem Glück zu dritt mitzutun. Wenn
es jemanden gibt, der schuldig ist an ihrem Tod, dann ist sie es selbst. War
es nicht Agnès Vardas bewußtes oder unbewußtes Streben, in dieser
Geschichte die Möglichkeit eines gleichsam kosmischen Lebensglückes über
alle von ihr als zeitbedingte Konventionen betrachteten Schranken hinweg
auszubreiten? Als Christ könnte man nun zwar einen solchen Lebensimpuls
(als universelle Liebe) mitbejahen. Gleichzeitig müßte man um so tiefer
bedauern, daß seine Entfaltung in Widerspruch gestellt wird zu einer Auffassung

der Person und der ehelichen Partnerschaft, die denn doch mehr ist als
eine zeitbedingte gesellschaftliche Konvention.
Wir haben den Fall von «Le bonheur» herausgegriffen, weil er, der Film
sowohl wie die Kritik, die er erfährt, uns Christen interessieren muß. Berlin
brachte daneben noch andere Werke, die unsere Aufmerksamkeit verdienen.
Dazu gehören «Vereda da Salvaçao» (Die Besessenen von Catulé, von An-

115



selmo Duarte) über religiösen Fanatismus unter brasilianischen Landarbeitern,

«90 Degrees in the Shade» (31 Grad im Schatten, von Jiri Weiß), die
scharf analysierende Darstellung niederen Menschentums in einem Geschäftsbetrieb,

und «Charulata» (Die einsame Frau, von Satyajit Ray), ein stilles
Ehedrama aus dem Bengalen des 19. Jahrhunderts. Von ihnen wird anläßlich der
Aufführung in der Schweiz ausführlicher zu reden sein.
Der Gesamteindruck des gegenwärtig als bedeutend ausgegebenen
Filmschaffens, wie er sich gerade in Berlin wieder bestätigt fand, ist der einer
zerfahrenen, von zwar öfters filmbegabten, aber keineswegs großen Geistern
dominierten Produktion. Marcel l'Herbier muß zu einer solchen Diagnose
gekommen sein, wenn er in der Promotionsansprache am IDHEC, der Pariser
Filmhochschule, diesen Sommer feststellte, den Filmgestaltern fehlten heute
«les grands sujets». Damit meint er bestimmt nicht Thesenfilme. Sie wären
in ihrer Zweckhaftigkeit der Tod künstlerischer Fruchtbarkeit. Was gemeint
sein mochte, kann man vielleicht, mit Gunter Groll, als das filmische Ethos
und als die Fähigkeit und Funktion des Films, Spiegel und Zeichen der Zeit
zu sein, bezeichnen. Geistig relevante Filme möchten wir haben, die trotz des
freien künstlerischen Spiels — oder gerade wegen ihrer Erhabenheit über das
Zeitdenken — uns Weiser sind in diese Zeit hinein. Wenn dem heute nicht so
ist — denken wir jetzt konkret besonders auch an das Filmschaffen im
deutschen Kulturraum —, so liegt die Schuld selbstverständlich nicht an den Film-
Festivals. Sie liegt auch nicht in erster Linie bei den jetzigen Filmschaffenden.
Die Verantwortung liegt, entscheidender, an den Bildungseliten. Haben es
nicht gerade in Deutschland diese Eliten verpaßt, dem geistig-künstlerisch
bedeutsamen Film den Aufnahmeraum zu bereiten? Man täusche sich nicht:
Damit, daß es jetzt zur Eröffnung von Film- und Fernsehakademien kommt, so
große Erwartungen man in sie setzen darf, ist eigentlich noch das Wenigste
geleistet. Es muß, auf dem allgemeinen Erziehungs- und Bildungsweg, die
Grundlage für eine echte Filmkultur verbreitert werden. Die dazu nötigen
Anstrengungen müssen wesentlich konstruktiv-schöpferischen Charakter haben.
Es genügt nicht, in einer «Aktion» die Kinoleinwand von Schmutz und Schund
säubern zu wollen. Nur wenn endlich die Bildungseliten ihre geistige Passivität

und ihre unreflektierte Abneigung gegenüber dem Film und den Massenmedien

insgesamt aufgeben, dürfen sie das von diesen Medien erwarten, was
sie bisher ohne eigenen Einsatz von ihnen forderten. Nicht zuletzt haben die
Christen bei der Herausbildung einer echten Kultur der Massenmedien ihren
Beitrag noch zu leisten. SB

Preis des OCIC
Anläßlich der XV. Internationalen Filmfestspiele Berlin verlieh die Jury des
Internationalen Katholischen Filmbüros ihren Preis dem Regisseur Satyajit Ray für den
Film «Charulata» (Die einsame Frau). In ihrer Begründung führt sie aus:
«Am Beispiel der Ehekrise eines indischen Paares Ende des 19. Jahrhunderts
entwirft der Film ein Bild des erwachenden politischen Bewußtseins und der beginnenden

Emanzipation der Frau. Geprägt von einem Bekenntnis zur Wahrheit, Redlichkeit

und gegenseitigem Vertrauen, vermittelt er eine gültige Aussage über die
menschlichen Beziehungen, ohne sich mit einer bequemen Lösung zufriedenzugeben.»

116


	Berlinale 1965

