
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 25 (1965)

Heft: 7

Artikel: Naturwissenschaftliche Filme im Dienste der Apologetik?

Autor: Ziegler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Naturwissenschaftliche Filme im Dienste der Apologetik?

Die Redaktion ist gebeten worden, zu einigen im Schmalfilmverleih erhältlichen
Filmen über die Gottesfrage Stellung zu nehmen. Wir geben hier einem Theologen das
Wort. Seine Ausführungen möchten wir als Anregung zu einem vertiefenden
Gespräch verstanden wissen. So betreut, werden die erwähnten, gutgemeinten Filme
Nutzen stiften können.

Mensch, der er ist, fühlt sich der Naturwissenschaftler gedrängt, mehr zu sein
als bloß jener Spezialist und Fachmann, der immer mehr von immer weniger
weiß, um schließlich von fast nichts fast alles zu wissen. Dieser tiefmenschliche
Drang nach letzten Erkenntnisgründen und umfassendem Wissen wird durch
die unmittelbare Feld- und Laborforschung nicht hinreichend gestillt. Es bleibt
ein Unbehagen. Es zu überwinden, bieten sich zunächst zwei Wege an

Wege aus dem wissenschaftlichen Unbehagen

Manche versuchen das Unbehagen des ungestillten Wissensdranges zu
verdrängen. Dies geschieht auf doppelte Weise. Einerseits grenzen sie ihr
Wissensgebiet von vorneherein ein — in der Meinung, darüber hinaus gebe es ja
doch nichts Wißbares mehr, jedenfalls nichts Wissenswertes. Anderseits
machen sie die Selbstbeschränkung durch doppelt eifriges Studium innerhalb
ihrer Wissenschaft wett. Dadurch wird indes der Wissensdurst weniger gestillt,
als vielmehr verdrängt.
Darum bemühen sich andere, den unbehaglichen Wissensdrang zu erfüllen.
Mit nicht geringerem Eifer grenzen sie ihr Fragen und Forschen nicht ein,
sondern weiten es aus. Sie beziehen auch jene Wissensbereiche, die der
Einzelforschung vorausliegen, in ihre Forschung mit ein.
Verschieden gerichtet, laufen die beiden Wege doch an einer Stelle zusammen:

an der Grenze. Beide gehen nämlich im Grunde an der Grenze gerade
vorbei. Für den ersten Weg existiert eine Grenze überhaupt nicht, weil jenseits
der vermeintlichen Grenze ja nichts (Wißbares) mehr liegt. Es gibt nur
Naturwissenschaft.

Für die zweite Richtung gehen die Einzelwissenschaften derart fließend und
unvermittelt zu den letzten Grundfragen über, daß eine eigentliche Grenze
nicht zu überschreiten ist. Während es daher für den ersten Weg keine Grenze
gibt, gibt es für den zweiten keine Grenzüberschreitung. Nichts, außer das
Naturwissenschaftliche — so behaupten die einen —, ist wißbar; alles — so
meinen die andern — ist auch rein naturwissenschaftlich erkennbar.
Auf dem ersten Weg bilden sich die erwähnten Spezialisten (manchmal freilich
bleiben sie nur bornierte Fachleute mit einer eigentümlichen «Betriebsblindheit»

für die unmittelbar menschlichen Fragen). Auf dem zweiten Weg werden
die großen naturwissenschaftlichen Weltbildner geboren; man denke an einen
Teilhard de Chardin.



Gerade diese Weltbildner werden aber nicht selten weder von den andern
Naturwissenschaftlern noch von den Geisteswissenschaftlern ernstgenommen.
Beiden sind sie als Dilettanten verdächtig. Die Naturwissenschaftler werfen
ihnen vor, sie betreiben statt echter Naturwissenschaft Poesie, Mystik oder
jenes Komische, das man Metaphysik oder gar Weisheit zu nennen beliebe.
Die Geisteswissenschaftler lehnen sie ab, weil sie das Gebiet der Metaphysik
mit grundsätzlich ungeeigneten Methoden erforschen wollten.
Solche Fragen sind mitzubedenken, wenn es gilt, das Bemühen des amerikanischen

Moody-Institutes richtig und gerecht zu würdigen.

Der Weg des Moody-Institutes

Den zweiten Weg versucht das Moody-Institut mit einer großen Schar echt
Interessierter wie auch philosophischer Sonntagsspaziergänger abzuschreiten.

Mit naturwissenschaftlichen Methoden will es einem weiten Publikum die
letzten Menschheitsfragen nahebringen. Und weil der heutige Mensch weithin
filmisch denkt, wählt es den Weg des Films.
Ein erster Film vermittelt eine Vorstellung moderner Zeitmessung und versucht
damit den Begriff der Ewigkeit aufzuhellen1. Ein zweiter weist nach, daß sich
verschiedene Errungenschaften heutiger Technik bereits in Einrichtungen der
Natur vorfinden. Daran wird die Frage nach dem unbekannten Erfinder
geknüpft2. Ein weiterer Film macht auf Zweckmäßigkeiten der Natur aufmerksam
und schließt daraus auf einen zweckmäßig planenden Schöpfer3. Gerade wer
sich von dem imponierenden Beobachtungsmaterial des Institutes packen läßt,
frägt sich, ob solche Film nicht einen ganz neuen Weg heutiger Apologetik
böten. Aber auch er wird ehrlicherweise gestehen müssen, daß dem lobenswerten

Bemühen der Erfolg versagt geblieben ist.
Das Bemühen zwar ist durchaus zu loben. Auch eine den menschlichen Geist
und sich selbst ernstnehmende Philosophie versucht ja, von ähnlichen
Ansatzpunkten her das Dasein Gottes aufzuweisen und das dunkle Geheimnis seines
Wesens aufzuhellen. Aber sie ist sich nicht nur der engen Grenzen solcher
Aufweisbarkeit — zumal für den heutigen Menschen einer skeptischen Zeit —

bewußt; sie weist auch auf die absolute Transzendenz Gottes hin, der die
Naturwissenschaften wie die Welt schlechthin übersteigt. DieseTranszendenz
besagt:

a) Für die Philosophie ist Gott weder ein Gegenstand neben Gegenständen
noch ein innerweltliches Prinzip. Die innerweltlichen Rechnungen der
Naturwissenschaft gehen innerweltlich auf. Für die Analysen ist keine Chemikalie
«Gott» nötig. Erst wenn man nach den Möglichkeitsbedingungen einer solchen
Analysierbarkeit überhaupt fragt, kommt Gott als erste und letzte Bedingung
derartiger Möglichkeiten ins Blickfeld4. Dies aber ist erst der Gott der
Philosophen, der sich ins Geheimnis seiner Schweigsamkeit hüllt.
b) Vor diesem schweigenden Gott gerät aber der Mensch nochmals und erst
recht ins Fragen. Ist dieser Gott wirklich nur der Schweigende, der sich allein

98



in seinem Werk der Schöpfung ausgesprochen hat. Oder hat er darüber
hinaus, in einem persönlich in unsere Geschichte eintretenden Wort sich uns selber

mitgeteilt? Vor dieser Frage schweigt nicht nur die Naturwissenschaft; es
verstummt auch jede Philosophie. Sie vermag den Menschen nur noch zu
mahnen, in wartender Geduld Hörer des (vielleicht) ergehenden Wortes zu
sein5. Empfänger des Wortes kann aber nicht mehr der weise Denker, sondern
nur noch der in Gottes Gnade demütig Glaubende sein.

In der Mißachtung dieser doppelten Transzendenz ist das Bemühen der Filme
grundsätzlich gescheitert:
a) Bei aller (Natur)wissenschaftlichkeit betreiben doch die Filme eine
Philosophie im Bilderbuchstil. Eine Philosophie aber, welche die «Anstrengung des
Begriffes» scheut, ist keine. Alles, was die Filme über Gott bringen, ähnelt zu
sehr einem Deus nur ex machina, der eben bloß ein Theater-Gott ist, aber
nicht Gott als Zielpunkt eines kritisch denkerischen Einsatzes. So legen die
Filme bestenfalls Tatsachenmaterial für eine echte Fragestellung bereit; die
Frage selber formulieren sie noch nicht. Noch weniger geben sie eine gültige
Antwort.
b) Ernster noch stimmt der Eindruck, die Filme wollen den Gott der
Offenbarung aus den Vorkommnissen der Natur erschließen. Vielleicht ist das nicht
beabsichtigt. Wer aber nach einigen Versteinerungen oder sonstigen Erscheinungen

in der Natur plötzlich auf die Sünde des Menschen und den erlösenden

Gott zu sprechen kommt, nimmt im Letzten, wie gut er es immer meint,
weder die Sünde noch den Menschen noch Gott selber ernst. Den ernst
Fragenden aber überschüttet er mit einer eher peinlichen Frömmelei.

Der Ausweg des ehrlichen Gesprächs

Wer weiß, wie gründlich die heutige Jugend die religiöse Frage stellt, wie
ehrlich, aber auch unbeholfen ihr Suchen nach Wahrheit ist, wie empfindlich sie
auf Überredungskünste antwortet, wird solchen Filmen skeptisch gegenüberstehen.

Es sei denn, ein kundiger (Religions)lehrer verstehe es, sie mit seinen
Schülern zu diskutieren. Er müßte zu zeigen versuchen, daß man es so nicht
machen kann, weil der Glaube weder der Redlichkeit ernsthaften Forschens
im Wege steht noch darauf angewiesen ist, naturwissenschaftlich bewiesen
zu werden. Sollte das Vorhaben gelingen, wäre wohl nicht wenig gewonnen.
Wer zuviel beweist, beweist nichts, sagten die Alten. Sie haben auch hier
recht. Wer aber der Mühsal des Fragens nicht ausweicht, die Last des
Gesprächs als notwendige Hilfe dankbar annimmt, sich nicht in ein allzu billiges
Ressentiment verkriecht, sondern eine bescheidene, aber gültige Antwort mutig,

doch besonnen wagt, wird gerade heute das Gehör derer finden, die selber
ehrlich am Suchen sind. Sollten nicht auch Filme aus einer solchen kritisch
fragenden, aber nicht skeptisch (ver)zweifelnden Haltung möglich sein? Das
erforderte freilich ein hohes Maß an wissenschaftlicher Kenntnis, philosophischer

Intelligenz und pädagogischem Geschick. Aber Gott ist nicht billig zu

99



haben. Doch kann der Lohn — die Dankbarkeit der Suchenden, die Achtung
der Wissenden und die Anerkennung der Redlichen — gewiß nicht zu teuer
erkauft werden. Dr. Albert Ziegler

Anmerkungen
1 Time and eternity (Zeit und Ewigkeit)
1 The prior claim (Der unbekannte Erfinder)
3 Dust or destiny (Plan oder Zufall)
4 Als erste Einführung vgl. Josef de Vries: Gibt es einen Gottesbeweis? (Wissenschaft

und Gottesglaube), Kevelaer, 1959, 32 Seiten. — Ferner: Wolfgang Büchel:
Wille, Wunder, Welt (Physikalisches Weltbild und christlicher Glaube), Kevelaer,
1957, 31 Seiten. — Dazu grundlegend: Gottesbeweis, in: Rahner-Vorgrimmler, Kleines

Theologisches Wörterbuch, Freiburg, 1961, Seiten 147—149.
5 Zum Begriff «Hörer des Wortes» vgl. neuestens Hermann Ebert: Der Mensch als

Weg zu Gott, in: «Hochland», April 1965, Seiten 297—317.

Aus der Praxis — für die Praxis

Zug: Weisungen des Erziehungsrates betreffend Filmbildung

Der Lehrplan für die Sekundärschulen des Kantons Zug vom 26. September
1962 führt unter den «immanenten Fächern» neben Erziehungslehre,
Lehrausgängen und Verkehrsunterricht die Filmbildung an, für welche der folgende
Erlaß des Erziehungsrates vom 20. April 1965 als wegleitend zu betrachten ist:
Gestützt auf den Lehrplan für die Sekundärschulen des Kantons Zug vom
26. September 1962 erläßt der Erziehungsrat folgende Weisungen:
1. Die Filmbildung gilt an den Sekundär- und Abschlußschulen des Kantons
Zug als immanentes Unterrichtsfach im Rahmen des Deutschunterrichtes und
anderer geeigneter Fächer.
2. Die Filmbildung bezweckt die theoretische und praktische Einführung der
Schüler und Schülerinnen in das Wesen und die Technik von Film und
Fernsehen. Sie will die Erlebnis- und Kritikfähigkeit des Schülers nach künstlerischen

und ethischen Gesichtspunkten wecken und fördern.
3. Als Unterrichtsmittel für den Lehrer stehen zur Verfügung:
a) ein vom Erziehungsrat genehmigtes «Arbeitsblatt für die Filmerziehung an
Sekundär- und Abschlußklassen vom 20. April 1965»; b) die «Kleine
Filmkunde» von Josef Feusi, herausgegeben von der Schweizerischen
Arbeitsgemeinschaft Jugend und Film.
4. Für die Vermittlung des Unterrichtsstoffes sollen pro Schuljahr und Klasse
gesamthaft nicht mehr als zehn Stunden beansprucht werden.
Diese «Weisungen» und das unter 3a erwähnte «Arbeitsblatt», das auf fünf
hektographierten Seiten die Ziele und Wege der Filmerziehung darlegt, können

beim Präsidenten der Zuger Arbeitsgemeinschaft Schule — Film, Sekun-
darlehrer Josef Binzegger, 6340 Baar, bezogen werden.

100


	Naturwissenschaftliche Filme im Dienste der Apologetik?

