Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 24 (1964)
Heft: 12
Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der Welt sei eine tragische. Ein Hinweis sei gewagt. Das Tragische liegt in der
menschlichen Existenz als solcher, wie sie Dreyer sieht. Es erscheint im Filter des
Dreyerschen kiinstlerischen Gewissens, in der intellektuellen Ehrlichkeit, zeigen zu
miissen, daB die menschliche Existenz in der Welt nicht aufgeht, gerade wenn und
weil sie als Innerliches, als Seelisches gerufen ist, sich in ihr zu zeigen, Gestalt an-
zunehmen, und das heiBt in Konflikt zu treten, so daB sie zwar sichtbar wird, aber
nicht zu begreifen, unexplikabel, wie Dreyer das nennt. Da ist allerdings schon
etwas faszinierend Schreckliches, ein Tremendum und Fascinosum in seinen Filmen,
etwas, was den Film als solchen iibersteigt, weil es letztlich auch inexplikables Ge-
rufensein gerade dieses Kiinstlers zu gerade dieser Aussage ist. Und manchmal sieht
man, wie Dreyer das selbst von seiner Jeanne d’Arc sagt, wirklich den (tragischen)
«Triumph der Seele liber das Leben».

Da ist also einer, der mit innerer Notwendigkeit sucht aus der Einsamkeit sei-
nes kiinstlerischen Gewissens heraus, kénnten wir auf die Frage, was fiir einer
ist der Kiinstler Dreyer?, antworten. Es ist da diese spirituelle Ehrlichkeit des
kiinstlerischen Gewissens, durchdroht von der Gefahr lauernder Skepsis. (Ich
méchte hier nur noch einmal auf den eigenartigen Hymnus auf die Wissen-
schaften zuriickweisen, wo ein prometheischer Titanismus des Wissens funkelt.)
Es ist der Dreyersche Realismus des Inneren, begnadet vom Treffenden im in-
nersten Getroffensein, von ferne bedroht von der Hybris des Gewissens, von
der dsthetischen Verzweiflung, das Spirituelle doch allein im Gewissens-In-
neren des Menschlichen leisten zu miissen.

Uber die Christlichkeit und Religiositidt Dreyers anhand seiner theoretischen
AuBerungen mehr behaupten zu wollen, wire vielleicht fromm und gut gemeint,
wiére aber nicht in den Texten zu finden! Versteht sich aber ein Kiinstler in sei-
ner eigenen Reflexion? Ich glaube wenigstens nicht, daB man sie iibersehen

darf. Manfred Ziifle
Filme
Billy Liar (Billy, der Liigner) [1l. Fir Erwachsene

Produktion: J. Janni; Verleih: Columbus; Regie: John Schlesinger, 1962; Buch:
K. Waterhouse, W. Hall, nach dem gleichnamigen Roman; Kamera: D. Coop;
Musik: R. Rodney Bennett; Darsteller: T. Courtenay, J. Christle, W. Pickles,
M. Washbourne, H. Fraser, G. Watts und andere.

Billy Fisher ist der Sohn kleinbiirgerlicher Eltern. Er arbeitet in einem Bestat-
tungsunternehmen. Die Eltern und eine schrullige GroBmutter, wie natiirlich
auch die Leute im Geschift, sind alles andere als Lebenspartner. Offenbar
hat nie jemand Billy zu einem wirklichen Kontakt mit der Welt gebracht. So
ist er ein gelangweilter, verspielter junger Mann geworden. Er hat zwei Freun-
dinnen, vermag sich aber — aus Angst vor einer Bindung — fiir keine zu ent-
scheiden. Uberhaupt scheut er vor jedem Engagement zuriick. Stattdessen
springt er jeden Augenblick mit seiner Phantasie in eine Fluchtwelt hiniiber,
die er sich eigens aufgebaut hat und die er miihelos bewiltigen kann. In
eigentlichen Tagtrdumen sieht er sich als Tat- und Erfolgsmenschen, der Revo-

186



lutionér, Truppenkommandant und Prasident eines Traumstaates «Ambrosia»
ist. Bei jedem Hindernis, das sich ihm in den Weg stellt, zieht er sich sofort
in dieses Reich zuriick und sucht von dort aus die widerwértigen Personen und
Situationen anzugehen.

Eine Gestalt schlieBlich scheint Billy in die wirkliche Welt hineinholen zu kén-
nen. Es ist Liz, ein junges Madchen, das ihm vordergriindig seine Traume ab-
nimmt, ihn aber wegbringen méchte aus seiner Umgebung. Sie kann ihn be-
wegen, nach London zu gehen. Aber im letzten Augenblick scheut er sich
doch wieder, den Zug zu besteigen, und er bleibt, unentschlossen wie eh und
je, auf dem Bahnsteig zuriick, indes der Zug das Méadchen fortfiihrt.

Die Geschichte ist im Stil einer satirischen Komddie gestaltet. Sie darf nicht
in einer realistisch-dokumentarischen Ebene erfalBt werden, soll nicht ihr
eigentlicher Sinn verlorengehen. In dieser verkiirzten Perspektive ldge zum
Beispiel eine bloB entwicklungspsychologische Deutung. Natiirlich bietet die
Gestalt des Billy Liar, dieses lebensuntiichtigen Traumers, auch jugendpsy-
chologische Aspekte. Aber diese bilden eigentlich nur die dramaturgische
Feder fiir den Handlungsablauf. Tiefer besehen, geht es hier um Zeitkritik.
Der Film will einmal mehr auf die Hohlheit eines Lebensstils hinweisen, der
die Entwicklung der Welt in den letzten Jahrhunderten noch immer ignoriert.
Bereits der Anfang mit seinem Gegensatz zwischen modernen Wohnbauten
und alten H&usern, die abgebrochen werden miissen, deutet darauf hin. Klar
erscheint der Leiter des Bestattungsunternehmens als Reprédsentant eines
véllig steril gewordenen Denkens, welches nach einem alten Manchester-Stil
nur um das wirtschaftlich Nitzliche kreist. Und selbst die Eltern Billys leben,
bei aller Besorgtheit um die Entwicklung ihres Sohnes, ohne jeden innern
Kontakt — der gar nicht voll bewuBt sein miiBte — mit der Welt von heute. Des-
halb kénnen sie auch keine Lebenshilfe bieten.

Selbstverstandlich trifft der Film hier zuerst auf eine spezifisch englische
Situation. England hat, ldnger als die meisten Ldnder des Kontinents, einen
traditionellen Lebensstil bewahrt. Das geographische Inseldasein ist zum Aus-
druck einer Isolation der ganzen Nation von der Welt geworden. Der Einzelne
lebt in der Gefahr einer arglosen Hingabe an den Wohlfahrtsstaat. Das Gentle-
man-ldeal wird reduziert auf die Beobachtung eines Kanons biirgerlicher Wohl-
ansténdigkeit. Aber auch in England ist natiirlich die Welt von heute prasent,
in der Technik wie in den Képfen, in der jungen Generation vor allem, die
spurt, daB sich etwas Neues tut und tun sollte. Das Lebensgefiihl, von dem sie
ergriffen ist, |aBt sie in manchem, was man ihr noch als Norm vorhilt, keine
-echten Werte und darum auch keine Verbindlichkeit und kein lohnendes Ziel
mehr sehen.

So wirft, wie uns scheint, Schlesinger in seinem «Billy Liar» die metaphysi-
sche Frage nach dem tieferen Lebenssinn des Menschen in der heutigen Welt
auf. Er siedelt sie an im kleinbiirgerlichen Klima einer englischen Familie,
vermag sie aber durch die sorgféltige und konsequente Gestaltung allgemein-
giiltig zu formulieren. Eine eigentliche Antwort, die tber die Kritik der Tra-
dition hinausweist in ein positiv Neues, gibt er nicht. Aber wir meinen, daB in

187



der Ernsthaftigkeit des Fragens bereits ein fruchtbarer Ansatz enthalten ist,
der den Film zu einem wertvollen Diskussionsbeitrag macht. SB
Nachbemerkung: John Schlesinger ist ein englischer Nachwuchs-Regisseur.
In Venedig erhielt er 1960 den Goldenen Léwen der Dokumentarfilm-Biennale
fir «Terminus». 1961 gestaltete er seinen ersten Spielfilm «A kind of loving».
In diesem Zeitfilm schildert er mit Ernst das Versagen der zu sehr nur auf
sinnliche Zuneigung griindenden Partnerschaft zweier junger Leute.

Matka Joanna od Aniolow (Mutter Johanna von den Engeln)
IV. Mit ernsten Reserven, abzuraten

Produktion: Kadr-Polski; Verleih: Domino; Regie: J. Kawalerowicz; Buch: T.
Konwicki, J. Kawalerowicz, nach dem Roman von J. lwaskiewicz; Kamera: J.
Woycik; Musik: A. Walacinski; Darsteller: L. Winnicka (Mutter Johanna), M.
Voit (Surin), A. Ciepielewska, M. Chwalibog, K. Fabisiak und andere.

Der Film von Jerzy Kawalerowicz bezieht sich mittelbar, tiber einen Roman von
Jaroslaw |waskiewicz, auf ein geschichtliches Ereignis, die Besessenheits-
affare im franzésischen Ursulinenkloster Loudon der Jahre 1632—1636 (der
Film verlegt die Handlung an die polnische Ostgrenze). In der Diskussion um
das Werk, die sehr oft in ausschlieBlich formalédsthetischen Kategorien stek-
ken bleibt, scheint eine geschichtliche Vorinformation am Platze zu sein.
Johann Joseph Surin wurde im Jahre 1600 in Bordeaux geboren. Eine Schwe-
ster und seine eigene Mutter traten in ein Karmeliterinnenkloster ein. Im Kon-
takt mit den Nonnen, insbesondere mit der Oberin Isabella von den Engeln,
einer Spanierin, lernte Surin das religiose Leben kennen. Er trat dann in den
Jesuitenorden ein. Auf Wunsch des Kardinals Richelieu wurde er 1634 in das
erwidhnte Kloster geschickt, um dort an der Normalisierung der Lage mitzu-
wirken. Seit 1632 hatte sich eine Art Besessenheitsepidemie unter den Schwe-
stern ausgebreitet, die als Tatigkeit des Teufels angesehen wurde. In solchen
Féllen versuchte man durch den sogenannten Exorzismus, eine kirchliche Be-
schwdrung und Segnung, den EinfluB des bésen Feindes zu bannen. Als Surin
in Loudon eintraf, war dies bereits mehrmals ohne Erfolg versucht worden. Er
selber leitete die Schwestern an, in Gebet und BuBe der diabolischen Ein-
flisse Herr zu werden. Er bot sich schlieBlich Gott als Opfer an und glaubte
sich in der Folge, seit Karfreitag 1635, selber besessen. Die ungewdhnlichen
Ereignisse missen auf seinen sensiblen Geist einen ungeheuren Druck ausge-
ubt haben. Es kam zu einer eigentlichen Verdunkelung seiner Seele, die iiber
20 Jahre anhielt. In diesem Zustand kam es auch zu einem Selbstmordversuch.
Nach der langen Periode der Umnachtung gesundete Surin wieder und lebte
noch acht Jahre, wihrend der er ein reiches geistliches Schrifttum verfaBte.
Wie vorsichtig man in der (negativen) Beurteilung des ungewéhnlichen Man-
nes sein muB, zeigt die Wertschétzung, die ein Bossuet und Fénélon, sowie etwa
noch, in neuerer Zeit, ein Henri Bremond (L’histoire du sentiment religieux)
und Garrigou-Lagrange O.P. dem geistlichen Schriftsteller entgegengebracht

188



haben. Von offizieller kirchlicher Seite begegnete man seiner Lehre, welche
vor aller duBeren Disziplin das innere Gesetz der Liebe beobachtet wissen
wollte, eine zeitlang mit Argwohn, fiirchtete man doch, sie kénnte zu einem ge-
fahrlichen Quietismus fiihren (aus diesem Grunde wurde 1695 der «Catéchisme
spirituel» verboten). Spiter sah man aber keine Schwierigkeiten mehr, die
Lehre Surins zu schitzen und zu lehren. Wie ungeniigend die Kenntnisnahme
der duBeren, seltsamen Ereignisse — wie auch der Darstellung, die Surin in un-
serem Film widerfahrt — zur vollen Erfassung seiner Gestalt ist, mag ein Zitat
aus seinem «Les fondements de la vie spirituelle» belegen. Es zeigt, daB Surin
doch etwas ganz anderes war als ein weltfeindlicher Ménch.

«Da die Vorsehung alle Stiande geheiligt hat, so verschieden sie auch sind, so
erteilt sie ihre Gnaden denjenigen, welche sie dazu beruft, mit gleicher Frei-
gebigkeit; ja man findet manchmal in den Sténden, die sich mit gerduschvollen
Geschiften zu befassen haben, mehr Sammlung, innern Frieden, Vereinigung
mit Gott, als in der Zuriickgezogenheit und in der Ausiibung der Néachsten-
liebe, worein sich Ehrbegierde und Eigenliebe mischt.» («Das geistliche Le-
ben», Ubersetzung durch P. Brignon, Regensburg, 1864, S. 304.)

Der Form nach gibt sich «Mutter Johanna von den Engeln» als eine gepflegte
Bildmeditation. Noch das letzte Detail ist Gegenstand gestalterischer Sorge
— so sehr, daB der Verdacht einer nicht mehr nur kiinstlerischen, sondern auch
sehr rational kalkulierten Ordnung aufkommen kann. Dies gilt etwa von der
Art der Stilisierung und Symbolgebung, in der sich iibrigens &fters Anleihen
bei groBen Filmschépfern, zum Beispiel bei Fellini, feststellen lassen. Man
denke an die Einbettung des Geschehens in eine apre Landschaft, in der das
Kloster als weltentriickte Enklave erscheint, oder an die Szenen, in denen das
trennende Gitter, das Mutter Johanna und Pater Surin vor Siinde schiitzen
soll, hergerichtet wird. Die Schauspielerinnen und Mieczyslaw Voit als Surin
spielen ihre Rollen durchwegs mit geschulter Perfektion. Es kommt zu Augen-
blicken von groBer filmischer Intensitat. Es will dann scheinen, daB der — zwei-
fellos begabte — Regisseur iiber sich selbst hinausgefiihrt werde, und sich hin-
ter dem vordergriindig so skurril-grotesken Geschehen ein seelischer Raum
auftun wolle, in dem wir etwas von unserem eigenen, tieferen Menschentum,
von seiner GréBe und Anfalligkeit, wiederfinden kénnten.

Woran liegt es, daB diese Augenblicke den Film in seiner Gesamtgestalt nicht
zu préagen vermdgen und zum SchluB der Eindruck eines Tendenzstiickes vor-
herrscht?

Der Film Kawalerowiczs stellt die Besessenheit der Nonnen als Folge einer
‘widernatiirlichen Lebensweise dar. Nach den Autoren haben diese Menschen
unter dem Zwang religiéser Vorstellungen auf die Entfaltung ihrer wesentli-
chen Anlagen, insbesondere der geschlechtlichen Krifte, verzichtet (oder
sind zu diesem Verzicht gezwungen worden). Das fiihrt notwendigerweise zu
einem Aufruhr der Natur, die sich auf der Linie dieser selben, nun fixierten, re-
ligidsen Vorstellungen einen Weg zu bahnen sucht. Wie die Diagnose, so ist
selbstverstandlich auch die Therapie dieser Menschen verfehlt. Die Exorzisten
muBten scheitern. Pater Surin, selbst wahnhaft befangen in «iibernatiirlichen»

189



Ideen, erreicht mit seiner BuBpraxis zwar (im Sinne der Autoren positiv), daB
er und die Oberin sich der gegenseitigen geschlechtlichen Zuneigung bewuft
werden. Dies stirzt ihn aber um so tiefer in Verzweiflung und treibt ihn schlieB-
lich zu der entsetzlichen, stellvertretenden — wie er meint — «Siihnetat» an
zwei Unschuldigen.

Diese Darstellung des Stoffes durch die Autoren ruft nach zwei Bemerkungen:
1. Die geschichtliche Grundlage wird darin verlassen. Abgesehen davon, dafB
die Handlung von Frankreich nach Polen verlegt ist (warum?), erfahren die
einzelnen Gestalten eine freie, in den Akten nicht belegte Interpretation. Diese
Verinderungen betreffen Kleinigkeiten wie die, daB Pater Surin ein Doppel-
mord zur Last gelegt wird, den er nicht begangen hat. Wenn im allgemeinen
dem Kiinstler groBBe Freiheit in der Auslegung geschichtlicher Ereignisse und
ein gewisser Spielraum in der Beniitzung einzelner Fakten zugestanden wer-
den muB, so hétte sich bei diesem Stoff eine exakte Darstellung — oder aber
eine vollig von konkreten Ereignissen geléste Behandlung des Themas — auf-
gedréngt. Der Film bezieht seine Tendenzwirkung zum groBen Teil aus der An-
siedlung im Zwielicht zwischen historischer Wahrheit und beanspruchter kiinst-
lerisch-freier Aussage.

2. Die geistige Grundlage der Darstellung ist zum vorneherein eine faktisch
mit dem marxistischen Schema deckungsgleiche antispiritualistische Haltung.
Sie zeigt sich hier darin, daBl epidemiehafte Verirrungen diskussionslos als not-
wendige Konsequenz des monachischen Lebens als solchen dargestellt wer-
den. Diese Verallgemeinerung greift iibrigens wesentlich iiber den Ordens-
stand hinaus und lehnt jede christliche Daseinsdeutung iiberhaupt ab. Eine
Kritik dieses Films, welche ihm nur vorhilt, er beriicksichtige die Wandlungen
im Katholizismus der Neuzeit nicht, ist deshalb relativ unerheblich. SB

Geld und Geist Il. Fiir alle

Produktion: Neue Film AG; Verleih: Monopol; Regie: Franz Schnyder, 1964;
Buch: R. Schweizer, F. Schnyder; Kamera: K. Tschet; Musik: R. Blum; Dar-
steller: M. Winter, E. Kohlund, P. Arens, F. Nydegger, V. Hallau, M. Rainer,
M. Haufler, R. Walter, M. Wiemann und andere.

Jede neue Gotthelf-Verfilmung hat eine schwere Hypothek auf sich zu nehmen.
Unweigerlich wird man das, was auf der Leinwand zu sehen ist, vergleichen mit
dem, was man in direktem Kontakt mit Gotthelf in sich aufgenommen hat. Eine
stehende Wendung der Filmkritiker will, daB die Verfilmung eines literarischen
Stoffes eine unstatthafte Veranderung, eine Vergroberung oder Vernied-
lichung, immer aber eine VerduBerlichung darstellt. Im Falle Gotthelfs ist tat-
séchlich die Gefahr dieser VerduBerlichung fast unausweichlich, hat er doch
die Tiefendimension seiner Geschichte wesentlich durch die Betrachtungen
geschaffen, die er auf vielen Seiten zwischen die einzelnen Handlungsab-
schnitte schiebt, und die als solche im Film einfach nicht wiederzugeben sind.
Anderseits hat zweifellos der Film die Mdglichkeit, in der Darstellung von Per-

190



sonen und Handlungen ein «atmosphéarisches» Element zur Wirkung zu brin-
gen, das einen Tiefenraum andeuten und eréffnen kann.

Jede neue Gotthelf-Verfilmung begegnet aber — und das scheinen manche
Kritiker von «Geld und Geist» nicht genligend zu bedenken — noch einer an-
dern, sehr materiellen Hypothek. Der Gotthelf-Film ist, als Dialektfilm, auf das
duBerst kleine Auswertungsgebiet der deutschsprachigen Schweiz beschrinkt.
Er hat notwendig auf das gegebene geistige Niveau und den Geschmack aller-
breitester Kreise Riicksicht zu nehmen, die den Film besuchen miissen, soll er
seine Ausgaben auch nur einigermaBen wieder einspielen. Es braucht dies
nicht sofort als Abfall vom Geiste gebrandmarkt zu werden. Wer den gegen-
wirtigen Lebensbetrieb und das Angebot an Ungeist, in dem wir zu ersticken
drohen, erwégt, der wird froh sein, Filmen zu begegnen, die fiir eine einfache
Mentalitat geschaffen sind, dabei aber doch von gesamtmenschlicher Verant-
wortung zeugen. Es kommt nur darauf an, daB der Stellenwert eines solchen
Werkes richtig gesehen wird. Selbstverstiandlich wiirde es nicht angehen,
solche Filme mit dem «Schweizer Film» zu identifizieren.

Bei den gemachten Voraussetzungen darf man mit gutem Gewissen Franz
Schnyders «Geld und Geist» als ein gutes Volksstiick bezeichnen. Franz
Schnyder, der urspriinglich vom Theater her kommende Regisseur, hat hier
im wesentlichen in der Art der friilheren Gotthelf-Filme mit einer bewéhrten
Equipe ein neues Mal den Pfarrer-Dichter aus dem letzten Jahrhundert leben-
dig zu machen versucht. Zum vornherein verzichtete er bei diesem Versuch
darauf, die Transposition des Romans in unsere Zeit vorzunehmen. Mit kunst-
handwerklicher Aufmerksamkeit und Liebe versucht er ganz einfach, die Ge-
stalten Gotthelfs lebendig werden zu lassen und vertraut darauf, daB sie uns
noch etwas zu sagen haben. Auf weite Strecken mag man das Spiel, das sich
vor uns abwickelt, als eine Szenenfolge empfinden, wie sie uns etwa das Hei-
matschutz-Theater in seinen Stiicken bietet, unterbrochen nur von gelegent-
lichen Ausblicken in die schone Landschaft des Emmentals. Es gibt aber im-
mer wieder Momente, in denen eine Margrit Winter als Anneli, die junge Eli-
sabeth Berger als Anne-Mareili oder der begabte Fritz Nydegger als Christeli
uns tiefer filhren und, im guten Sinne, an unser Herz zu rilhren vermégen. Die
schwer und breit ausgespielten Szenen herrschen zwar vor, und wenn es um
den Dorngrithof geht, wird, trotz mancher Verfeinerung, immer auch Kabarett
gespielt — im ganzen des Films vermdgen aber die feineren Téne sich so zu
behaupten, daB sie den Gesamteindruck mitbestimmen.

Die oben angedeutete Frage einer neuschépferischen Behandlung des The-
mas soll nicht als belanglos hingestellt werden. Es hitte sich im Falle von
«Geld und Geist» etwa denken lassen, dal das ganze Geschehen aus dem
Blickpunkt der wundervollen Gestalt des Christeli betrachtet und akzentuiert
worden wiére. Oder, auf einer ganz anderen Ebene: man kénnte sich die farb-
liche Stilisierung einer solchen Verfilmung als beherrschendes Gestaltungs-
mittel vorstellen. Franz Schnyder hat versucht, mit den gewohnten, den breiten
Besuchermassen vertrauten Mitteln auszukommen. Das Ergebnis seiner ver-
antwortungsbewuBten Arbeit bleibt anerkennenswert. SB

191



Du mouron pour les petits oiseaux (Hinterhaus Place Pigalle)

IV—V. Mit ernsten Reserven, abzuraten
Produktion: Borderie, Prodis; Verleih: Filmor; Regie: Marcel Carné, 1962;
Buch: M. Carné, J. Sigurd, nach einem Roman von Albert Simonin; Kamera:
J. Natteau; Musik: G. Garvarentz; Darsteller: D. Saval, P. Meurisse, S. Delair,
J. Richard und andere.
Altmeister Marcel Carné auf den Spuren seines unvergessenen «Hbétel du
Nord». Auch hier Typenschilderung in einem Pariser Vorstadthaus. Doch der
Vergleich ist nur noch an AuBerlichkeiten méglich; das Handlungsgeriist bleibt
nach Form und Inhalt gleichermaBen unerfiillt, unverbindlich, ja belanglos und
streckenweise abstoBend. Die Schauspielerfiihrung ist das einzige, was noch
dem Carné der dreiBiger Jahre dhnelt. Aber was niitzt es, wenn ihm kein Jouvet
und keine Arletty mehr zur Verfiigung stehen, sondern nur die steife Komik
eines Meurisse und das ewig gleiche kaprizise Konservenldacheln der Dany
Saval! Die Episoden fiigen sich spielerisch, aber keineswegs zwingend zusam-
men. Die Konstruktion bleibt spiirbar; ein das Ganze auffangender Sinn ist
auBer dem konventionellen «Es-lohnt-nicht»-SchluB nirgends spiirbar. Auch
das Allgemeintypische fehlt. «Futter fiir siBe Vogel» will eine Komddie sein,
miBrat aber zur zufélligen Karikaturen-Sammlung. Diese ist abwechselnd nach-
sichtig und bésartig, zumeist jedoch meilenweit vom Pariser Alltag entfernt.
Der einzige Aspekt, unter dem man dieses burleske Sammelsurium goutieren
kénnte, ist der der Parodie auf landldufige Kinobegriffe. Doch dafiir findet
sich kein Anhalt.
Da hausen unter einem Dach: die diimmlich-leichtfertige Zigarettenverkéufe-
rin mit ihrem italienischen Liebhaber, der sich vom klingenden Lohn ihrer
Amouren mit dem Metzgermeister im Parterre aushalten |4Bt; Frau Metzger-
meister, die den erkilteten Lehrburschen allzu liebevoll gesundpflegt; eine
etwas liberstindige Concierge, die es auf das (nicht vorhandene) Geld einer
angeblich geldhmten Achtzigjahrigen abgesehen hat; ein geschniegelter Herr,
der sich selbst Eilbriefe schreibt, um sich den Boten «erkenntlich zu zeigen»;
ein ehemaliger Gangster mit Vorliebe fiir leichte Mddchen und die Vogelzucht,
der von seinen in der Konfektschachtel aufbewahrten Tausend-Francs-Schei-
nen lebt; und schlieBlich ein armer Irrer, der bei allen unméglichen Anldssen
in religiose Verziickung verféllt. Die liebeslustige Zigarettenverkéuferin bringt
das abstrapazierte Reigen-Motiv in Gang, das sie schlieBlich zu dem reichen
Ex-Ganoven fiihrt, dessen Geld sie in ihrer dummen Einfalt in den FluB wirft.
Die libertine Haltung, die aus den faden Geschichtchen spricht, ist selbst-
zweckhaft in den Vordergrund geschoben. Auch wo sich Carné spiirbar dar-
tber lustig macht, ist es nur eine Lustigkeit, die sich an den fatalen und meist
recht eindeutigen Situationen amiisiert, ohne zu irgendeiner kritischen Ein-
sicht zu gelangen. Der SpaB wird ebenso billig wie derb und verletzend, wo
religidses Sektierertum dem groben Gelédchter ausgesetzt wird. Dem mit from-
mem Augenaufschlag die Milch fiir seine Katzen stehlenden halbidiotischen
Bekehrungsfanatiker schlieBlich die Mitze eines Heilsarmisten aufzusetzen,
ist MiBbrauch der Freiheiten, die man einer Komédie zugestehen mag.  -sch-

192



	Filme

