
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 24 (1964)

Heft: 12

Rubrik: Filme

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der Welt sei eine tragische. Ein Hinweis sei gewagt. Das Tragische liegt in der
menschlichen Existenz als solcher, wie sie Dreyer sieht. Es erscheint im Filter des
Dreyerschen künstlerischen Gewissens, in der intellektuellen Ehrlichkeit, zeigen zu
müssen, daß die menschliche Existenz in der Welt nicht aufgeht, gerade wenn und
weil sie als Innerliches, als Seelisches gerufen ist, sich in ihr zu zeigen, Gestalt
anzunehmen, und das heißt in Konflikt zu treten, so daß sie zwar sichtbar wird, aber
nicht zu begreifen, unexplikabel, wie Dreyer das nennt. Da ist allerdings schon
etwas faszinierend Schreckliches, einTremendum und Fascinosum in seinen Filmen,
etwas, was den Film als solchen übersteigt, weil es letztlich auch inexplikables
Gerufensein gerade dieses Künstlers zu gerade dieser Aussage ist. Und manchmal sieht
man, wie Dreyer das selbst von seiner Jeanne d'Arc sagt, wirklich den (tragischen)
«Triumph der Seele über das Leben».

Da ist also einer, der mit innerer Notwendigkeit sucht aus der Einsamkeit seines

künstlerischen Gewissens heraus, könnten wir auf die Frage, was für einer
ist der Künstler Dreyer?, antworten. Es ist da diese spirituelle Ehrlichkeit des
künstlerischen Gewissens, durchdroht von der Gefahr lauernder Skepsis. (Ich
möchte hier nur noch einmal auf den eigenartigen Hymnus auf die
Wissenschaften zurückweisen, wo ein prometheischer Titanismus des Wissens funkelt.)
Es ist der Dreyersche Realismus des Inneren, begnadet vomTreffenden im
innersten Getroffensein, von ferne bedroht von der Hybris des Gewissens, von
der ästhetischen Verzweiflung, das Spirituelle doch allein im Gewissens-Inneren

des Menschlichen leisten zu müssen.
Über die Christlichkeit und Religiosität Dreyers anhand seiner theoretischen
Äußerungen mehr behaupten zu wollen, wäre vielleicht fromm und gut gemeint,
wäre aber nicht in den Texten zu finden! Versteht sich aber ein Künstler in seiner

eigenen Reflexion? Ich glaube wenigstens nicht, daß man sie übersehen
darf. Manfred Züfle

Filme

Billy Liar (Billy, der Lügner) III. Für Erwachsene

Produktion: J. Janni; Verleih: Columbus; Regie: John Schlesinger, 1962; Buch:
K. Waterhouse, W. Hall, nach dem gleichnamigen Roman; Kamera: D. Coop;
Musik: R. Rodney Bennett; Darsteller: T. Courtenay, J. Christie, W. Pickles,
M. Washbourne, H. Fraser, G. Watts und andere.

Billy Fisher ist der Sohn kleinbürgerlicher Eltern. Er arbeitet in einem
Bestattungsunternehmen. Die Eltern und eine schrullige Großmutter, wie natürlich
auch die Leute im Geschäft, sind alles andere als Lebenspartner. Offenbar
hat nie jemand Billy zu einem wirklichen Kontakt mit der Welt gebracht. So
ist er ein gelangweilter, verspielter junger Mann geworden. Er hat zwei
Freundinnen, vermag sich aber — aus Angst vor einer Bindung — für keine zu
entscheiden. Überhaupt scheut er vor jedem Engagement zurück. Stattdessen
springt er jeden Augenblick mit seiner Phantasie in eine Fluchtwelt hinüber,
die er sich eigens aufgebaut hat und die er mühelos bewältigen kann. In

eigentlichen Tagträumen sieht er sich als Tat- und Erfolgsmenschen, der Revo-

186



lutionär, Truppenkommandant und Präsident eines Traumstaates «Ambrosia»
ist. Bei jedem Hindernis, das sich ihm in den Weg stellt, zieht er sich sofort
in dieses Reich zurück und sucht von dort aus die widerwärtigen Personen und
Situationen anzugehen.
Eine Gestalt schließlich scheint Billy in die wirkliche Welt hineinholen zu können.

Es ist Liz, ein junges Mädchen, das ihm vordergründig seine Träume
abnimmt, ihn aber wegbringen möchte aus seiner Umgebung. Sie kann ihn

bewegen, nach London zu gehen. Aber im letzten Augenblick scheut er sich
doch wieder, den Zug zu besteigen, und er bleibt, unentschlossen wie eh und
je, auf dem Bahnsteig zurück, indes der Zug das Mädchen fortführt.
Die Geschichte ist im Stil einer satirischen Komödie gestaltet. Sie darf nicht
in einer realistisch-dokumentarischen Ebene erfaßt werden, soll nicht ihr
eigentlicher Sinn verlorengehen. In dieser verkürzten Perspektive läge zum
Beispiel eine bloß entwicklungspsychologische Deutung. Natürlich bietet die
Gestalt des Billy Liar, dieses lebensuntüchtigen Träumers, auch
jugendpsychologische Aspekte. Aber diese bilden eigentlich nur die dramaturgische
Feder für den Handlungsablauf. Tiefer besehen, geht es hier um Zeitkritik.
Der Film will einmal mehr auf die Hohlheit eines Lebensstils hinweisen, der
die Entwicklung der Welt in den letzten Jahrhunderten noch immer ignoriert.
Bereits der Anfang mit seinem Gegensatz zwischen modernen Wohnbauten
und alten Häusern, die abgebrochen werden müssen, deutet darauf hin. Klar
erscheint der Leiter des Bestattungsunternehmens als Repräsentant eines
völlig steril gewordenen Denkens, welches nach einem alten Manchester-Stil
nur um das wirtschaftlich Nützliche kreist. Und selbst die Eltern Billys leben,
bei aller Besorgtheit um die Entwicklung ihres Sohnes, ohne jeden innern
Kontakt— der gar nicht voll bewußt sein müßte — mit der Welt von heute. Deshalb

können sie auch keine Lebenshilfe bieten.
Selbstverständlich trifft der Film hier zuerst auf eine spezifisch englische
Situation. England hat, länger als die meisten Länder des Kontinents, einen
traditionellen Lebensstil bewahrt. Das geographische Inseldasein ist zum
Ausdruck einer Isolation der ganzen Nation von der Welt geworden. Der Einzelne
lebt in der Gefahr einer arglosen Hingabe an den Wohlfahrtsstaat. Das
Gentleman-Ideal wird reduziert auf die Beobachtung eines Kanons bürgerlicherWohl-
anständigkeit. Aber auch in England ist natürlich die Welt von heute präsent,
in der Technik wie in den Köpfen, in der jungen Generation vor allem, die
spürt, daß sich etwas Neues tut und tun sollte. Das Lebensgefühl, von dem sie
ergriffen ist, läßt sie in manchem, was man ihr noch als Norm vorhält, keine

echten Werte und darum auch keine Verbindlichkeit und kein lohnendes Ziel
mehr sehen.
So wirft, wie uns scheint, Schlesinger in seinem «Billy Liar» die metaphysische

Frage nach dem tieferen Lebenssinn des Menschen in der heutigen Welt
auf. Er siedelt sie an im kleinbürgerlichen Klima einer englischen Familie,
vermag sie aber durch die sorgfältige und konsequente Gestaltung allgemeingültig

zu formulieren. Eine eigentliche Antwort, die über die Kritik der
Tradition hinausweist in ein positiv Neues, gibt er nicht. Aber wir meinen, daß in

187



der Ernsthaftigkeit des Fragens bereits ein fruchtbarer Ansatz enthalten ist,
der den Film zu einem wertvollen Diskussionsbeitrag macht. SB
Nachbemerkung: John Schlesinger ist ein englischer Nachwuchs-Regisseur.
In Venedig erhielt er 1960 den Goldenen Löwen der Dokumentarfilm-Biennale
für «Terminus». 1961 gestaltete er seinen ersten Spielfilm «A kind of loving».
In diesem Zeitfilm schildert er mit Ernst das Versagen der zu sehr nur auf
sinnliche Zuneigung gründenden Partnerschaft zweier junger Leute.

Matka Joanna od Aniolow (Mutter Johanna von den Engeln)
IV. Mit ernsten Reserven, abzuraten

Produktion: Kadr-Polski; Verleih: Domino; Regie: J. Kawalerowicz; Buch: T.
Konwicki, J. Kawalerowicz, nach dem Roman von J. Iwaskiewicz; Kamera: J.

Woycik; Musik: A. Walacinski; Darsteller: L. Winnicka (Mutter Johanna), M.
Voit (Surin), A. Ciepielewska, M. Chwalibog, K. Fabisiak und andere.

Der Film von Jerzy Kawalerowicz bezieht sich mittelbar, über einen Roman von
Jaroslaw Iwaskiewicz, auf ein geschichtliches Ereignis, die Besessenheitsaffäre

im französischen Ursulinenkloster Loudon der Jahre 1632—1636 (der
Film verlegt die Handlung an die polnische Ostgrenze). In der Diskussion um
das Werk, die sehr oft in ausschließlich formalästhetischen Kategorien stekken

bleibt, scheint eine geschichtliche Vorinformation am Platze zu sein.
Johann Joseph Surin wurde im Jahre 1600 in Bordeaux geboren. Eine Schwester

und seine eigene Mutter traten in ein Karmeliterinnenkloster ein. Im Kontakt

mit den Nonnen, insbesondere mit der Oberin Isabella von den Engeln,
einer Spanierin, lernte Surin das religiöse Leben kennen. Er trat dann in den
Jesuitenorden ein. Auf Wunsch des Kardinals Richelieu wurde er 1634 in das
erwähnte Kloster geschickt, um dort an der Normalisierung der Lage
mitzuwirken. Seit 1632 hatte sich eine Art Besessenheitsepidemie unter den Schwestern

ausgebreitet, die als Tätigkeit des Teufels angesehen wurde. In solchen
Fällen versuchte man durch den sogenannten Exorzismus, eine kirchliche
Beschwörung und Segnung, den Einfluß des bösen Feindes zu bannen. Als Surin
in Loudon eintraf, war dies bereits mehrmals ohne Erfolg versucht worden. Er
selber leitete die Schwestern an, in Gebet und Buße der diabolischen
Einflüsse Herr zu werden. Er bot sich schließlich Gott als Opfer an und glaubte
sich in der Folge, seit Karfreitag 1635, selber besessen. Die ungewöhnlichen
Ereignisse müssen auf seinen sensiblen Geist einen ungeheuren Druck ausgeübt

haben. Es kam zu einer eigentlichen Verdunkelung seiner Seele, die über
20 Jahre anhielt. In diesem Zustand kam es auch zu einem Selbstmordversuch.
Nach der langen Periode der Umnachtung gesundete Surin wieder und lebte
noch acht Jahre, während der er ein reiches geistliches Schrifttum verfaßte.
Wie vorsichtig man in der (negativen) Beurteilung des ungewöhnlichen Mannes

sein muß, zeigt die Wertschätzung, die ein Bossuet und Fénélon, sowie etwa
noch, in neuerer Zeit, ein Henri Bremond (L'histoire du sentiment religieux)
und Garrigou-Lagrange O.P. dem geistlichen Schriftsteller entgegengebracht

188



haben. Von offizieller kirchlicher Seite begegnete man seiner Lehre, welche
vor aller äußeren Disziplin das innere Gesetz der Liebe beobachtet wissen
wollte, eine Zeitlang mit Argwohn, fürchtete man doch, sie könnte zu einem
gefährlichen Quietismus führen (aus diesem Grunde wurde 1695 der «Catéchisme
spirituel» verboten). Später sah man aber keine Schwierigkeiten mehr, die
Lehre Surins zu schätzen und zu lehren. Wie ungenügend die Kenntnisnahme
der äußeren, seltsamen Ereignisse — wie auch der Darstellung, die Surin in

unserem Film widerfährt — zur vollen Erfassung seiner Gestalt ist, mag ein Zitat
aus seinem «Les fondements de la vie spirituelle» belegen. Es zeigt, daß Surin
doch etwas ganz anderes war als ein weltfeindlicher Mönch.
«Da die Vorsehung alle Stände geheiligt hat, so verschieden sie auch sind, so
erteilt sie ihre Gnaden denjenigen, welche sie dazu beruft, mit gleicher
Freigebigkeit; ja man findet manchmal in den Ständen, die sich mit geräuschvollen
Geschäften zu befassen haben, mehr Sammlung, innern Frieden, Vereinigung
mit Gott, als in der Zurückgezogenheit und in der Ausübung der Nächstenliebe,

worein sich Ehrbegierde und Eigenliebe mischt.» («Das geistliche
Leben», Übersetzung durch P. Brignon, Regensburg, 1864, S. 304.)
Der Form nach gibt sich «Mutter Johanna von den Engeln» als eine gepflegte
Bildmeditation. Noch das letzte Detail ist Gegenstand gestalterischer Sorge
— so sehr, daß der Verdacht einer nicht mehr nur künstlerischen, sondern auch
sehr rational kalkulierten Ordnung aufkommen kann. Dies gilt etwa von der
Art der Stilisierung und Symbolgebung, in der sich übrigens öfters Anleihen
bei großen Filmschöpfern, zum Beispiel bei Fellini, feststellen lassen. Man
denke an die Einbettung des Geschehens in eine apre Landschaft, in der das
Kloster als weltentrückte Enklave erscheint, oder an die Szenen, in denen das
trennende Gitter, das Mutter Johanna und Pater Surin vor Sünde schützen
soll, hergerichtet wird. Die Schauspielerinnen und Mieczyslaw Voit als Surin
spielen ihre Rollen durchwegs mit geschulter Perfektion. Es kommt zu Augenblicken

von großer filmischer Intensität. Es will dann scheinen, daß der —

zweifellos begabte — Regisseur über sich selbst hinausgeführt werde, und sich hinter

dem vordergründig so skurril-grotesken Geschehen ein seelischer Raum
auftun wolle, in dem wir etwas von unserem eigenen, tieferen Menschentum,
von seiner Größe und Anfälligkeit, wiederfinden könnten.
Woran liegt es, daß diese Augenblicke den Film in seiner Gesamtgestalt nicht
zu prägen vermögen und zum Schluß der Eindruck eines Tendenzstückes
vorherrscht?

Der Film Kawalerowiczs stellt die Besessenheit der Nonnen als Folge einer
'widernatürlichen Lebensweise dar. Nach den Autoren haben diese Menschen
unter dem Zwang religiöser Vorstellungen auf die Entfaltung ihrer wesentlichen

Anlagen, insbesondere der geschlechtlichen Kräfte, verzichtet (oder
sind zu diesem Verzicht gezwungen worden). Das führt notwendigerweise zu
einem Aufruhr der Natur, die sich auf der Linie dieser selben, nun fixierten,
religiösen Vorstellungen einen Weg zu bahnen sucht. Wie die Diagnose, so ist
selbstverständlich auch die Therapie dieser Menschen verfehlt. Die Exorzisten
mußten scheitern. Pater Surin, selbst wahnhaft befangen in «übernatürlichen»

189



Ideen, erreicht mit seiner Bußpraxis zwar (im Sinne der Autoren positiv), daß
er und die Oberin sich der gegenseitigen geschlechtlichen Zuneigung bewußt
werden. Dies stürzt ihn aber um so tiefer in Verzweiflung und treibt ihn schließlich

zu der entsetzlichen, stellvertretenden — wie er meint — «Sühnetat» an
zwei Unschuldigen.
Diese Darstellung des Stoffes durch die Autoren ruft nach zwei Bemerkungen:
1. Die geschichtliche Grundlage wird darin verlassen. Abgesehen davon, daß
die Handlung von Frankreich nach Polen verlegt ist (warum?), erfahren die
einzelnen Gestalten eine freie, in den Akten nicht belegte Interpretation. Diese
Veränderungen betreffen Kleinigkeiten wie die, daß Pater Surin ein Doppelmord

zur Last gelegt wird, den er nicht begangen hat. Wenn im allgemeinen
dem Künstler große Freiheit in der Auslegung geschichtlicher Ereignisse und
ein gewisser Spielraum in der Benützung einzelner Fakten zugestanden werden

muß, so hätte sich bei diesem Stoff eine exakte Darstellung — oder aber
eine völlig von konkreten Ereignissen gelöste Behandlung des Themas —

aufgedrängt. Der Film bezieht seine Tendenzwirkung zum großen Teil aus der An-
siedlung im Zwielicht zwischen historischer Wahrheit und beanspruchter
künstlerisch-freier Aussage.
2. Die geistige Grundlage der Darstellung ist zum vorneherein eine faktisch
mit dem marxistischen Schema deckungsgleiche antispiritualistische Haltung.
Sie zeigt sich hier darin, daß epidemiehafte Verirrungen diskussionslos als
notwendige Konsequenz des monachischen Lebens als solchen dargestellt werden.

Diese Verallgemeinerung greift übrigens wesentlich über den Ordensstand

hinaus und lehnt jede christliche Daseinsdeutung überhaupt ab. Eine
Kritik dieses Films, welche ihm nur vorhält, er berücksichtige die Wandlungen
im Katholizismus der Neuzeit nicht, ist deshalb relativ unerheblich. SB

Geld und Geist II. Für alle

Produktion: Neue Film AG; Verleih: Monopol; Regie: Franz Schnyder, 1964;
Buch: R. Schweizer, F. Schnyder; Kamera: K. Tschet; Musik: R. Blum;
Darsteller: M. Winter, E. Kohlund, P. Arens, F. Nydegger, V. Hailau, M. Rainer,
M. Haufler, R. Walter, M. Wiemann und andere.

Jede neueGotthelf-Verfilmung hat eine schwere Hypothek auf sich zu nehmen.
Unweigerlich wird man das, was auf der Leinwand zu sehen ist, vergleichen mit
dem, was man in direktem Kontakt mit Gotthelf in sich aufgenommen hat. Eine
stehende Wendung der Filmkritiker will, daß die Verfilmung eines literarischen
Stoffes eine unstatthafte Veränderung, eine Vergröberung oder Verniedlichung,

immer aber eine Veräußerlichung darstellt. Im Falle Gotthelfs ist
tatsächlich die Gefahr dieser Veräußerlichung fast unausweichlich, hat er doch
die Tiefendimension seiner Geschichte wesentlich durch die Betrachtungen
geschaffen, die er auf vielen Seiten zwischen die einzelnen Handlungsabschnitte

schiebt, und die als solche im Film einfach nicht wiederzugeben sind.
Anderseits hat zweifellos der Film die Möglichkeit, in der Darstellung von Per-

190



sonen und Handlungen ein «atmosphärisches» Element zur Wirkung zu bringen,

das einen Tiefenraum andeuten und eröffnen kann.
Jede neue Gotthelf-Verfilmung begegnet aber — und das scheinen manche
Kritiker von «Geld und Geist» nicht genügend zu bedenken — noch einer
andern, sehr materiellen Hypothek. Der Gotthelf-Film ist, als Dialektfilm, auf das
äußerst kleine Auswertungsgebiet der deutschsprachigen Schweiz beschränkt.
Er hat notwendig auf das gegebene geistige Niveau und den Geschmack aller-
breitester Kreise Rücksicht zu nehmen, die den Film besuchen müssen, soll er
seine Ausgaben auch nur einigermaßen wieder einspielen. Es braucht dies
nicht sofort als Abfall vom Geiste gebrandmarkt zu werden. Wer den
gegenwärtigen Lebensbetrieb und das Angebot an Ungeist, in dem wir zu ersticken
drohen, erwägt, der wird froh sein, Filmen zu begegnen, die für eine einfache
Mentalität geschaffen sind, dabei aber doch von gesamtmenschlicher
Verantwortung zeugen. Es kommt nur darauf an, daß der Stellenwert eines solchen
Werkes richtig gesehen wird. Selbstverständlich würde es nicht angehen,
solche Filme mit dem «Schweizer Film» zu identifizieren.
Bei den gemachten Voraussetzungen darf man mit gutem Gewissen Franz
Schnyders «Geld und Geist» als ein gutes Volksstück bezeichnen. Franz
Schnyder, der ursprünglich vom Theater her kommende Regisseur, hat hier
im wesentlichen in der Art der früheren Gotthelf-Filme mit einer bewährten
Equipe ein neues Mal den Pfarrer-Dichter aus dem letzten Jahrhundert lebendig

zu machen versucht. Zum vornherein verzichtete er bei diesem Versuch
darauf, die Transposition des Romans in unsere Zeit vorzunehmen. Mit
kunsthandwerklicher Aufmerksamkeit und Liebe versucht er ganz einfach, die
Gestalten Gotthelfs lebendig werden zu lassen und vertraut darauf, daß sie uns
noch etwas zu sagen haben. Auf weite Strecken mag man das Spiel, das sich
vor uns abwickelt, als eine Szenenfolge empfinden, wie sie uns etwa das
Heimatschutz-Theater in seinen Stücken bietet, unterbrochen nur von gelegentlichen

Ausblicken in die schöne Landschaft des Emmentals. Es gibt aber
immer wieder Momente, in denen eine Margrit Winter als Änneli, die junge
Elisabeth Berger als Anne-Mareili oder der begabte Fritz Nydegger als Christeli
uns tiefer führen und, im guten Sinne, an unser Herz zu rühren vermögen. Die
schwer und breit ausgespielten Szenen herrschen zwar vor, und wenn es um
den Dorngrüthof geht, wird, trotz mancher Verfeinerung, immer auch Kabarett
gespielt — im ganzen des Films vermögen aber die feineren Töne sich so zu
behaupten, daß sie den Gesamteindruck mitbestimmen.
Die oben angedeutete Frage einer neuschöpferischen Behandlung des Themas

soll nicht als belanglos hingestellt werden. Es hätte sich im Falle von
«Geld und Geist» etwa denken lassen, daß das ganze Geschehen aus dem
Blickpunkt der wundervollen Gestalt des Christeli betrachtet und akzentuiert
worden wäre. Oder, auf einer ganz anderen Ebene: man könnte sich die farbliche

Stilisierung einer solchen Verfilmung als beherrschendes Gestaltungsmittel
vorstellen. Franz Schnyder hat versucht, mit den gewohnten, den breiten

Besuchermassen vertrauten Mitteln auszukommen. Das Ergebnis seiner
verantwortungsbewußten Arbeit bleibt anerkennenswert. SB

191



Du mouron pour les petits oiseaux (Hinterhaus Place Pigalle)
IV—V. Mit ernsten Reserven, abzuraten

Produktion: Borderie, Prodis; Verleih: Filmor; Regie: Marcel Carné, 1962;
Buch: M. Carné, J. Sigurd, nach einem Roman von Albert Simonin; Kamera:
J. Natteau; Musik: G. Garvarentz; Darsteller: D. Saval, P. Meurisse, S. Delair,
J. Richard und andere.
Altmeister Marcel Carné auf den Spuren seines unvergessenen «Hôtel du
Nord». Auch hier Typenschilderung in einem Pariser Vorstadthaus. Doch der
Vergleich ist nur noch an Äußerlichkeiten möglich; das Handlungsgerüst bleibt
nach Form und Inhalt gleichermaßen unerfüllt, unverbindlich, ja belanglos und
streckenweise abstoßend. Die Schauspielerführung ist das einzige, was noch
dem Carné der dreißiger Jahre ähnelt. Aber was nützt es, wenn ihm kein Jouvet
und keine Arletty mehr zur Verfügung stehen, sondern nur die steife Komik
eines Meurisse und das ewig gleiche kapriziöse Konservenlächeln der Dany
Saval! Die Episoden fügen sich spielerisch, aber keineswegs zwingend zusammen.

Die Konstruktion bleibt spürbar; ein das Ganze auffangender Sinn ist
außer dem konventionellen «Es-lohnt-nicht»-Schluß nirgends spürbar. Auch
das Allgemeintypische fehlt. «Futter für süße Vögel» will eine Komödie sein,
mißrät aber zur zufälligen Karikaturen-Sammlung. Diese ist abwechselnd
nachsichtig und bösartig, zumeist jedoch meilenweit vom Pariser Alltag entfernt.
Der einzige Aspekt, unter dem man dieses burleske Sammelsurium goutieren
könnte, ist der der Parodie auf landläufige Kinobegriffe. Doch dafür findet
sich kein Anhalt.
Da hausen unter einem Dach: die dümmlich-leichtfertige Zigarettenverkäuferin

mit ihrem italienischen Liebhaber, der sich vom klingenden Lohn ihrer
Amouren mit dem Metzgermeister im Parterre aushalten läßt; Frau Metzgermeister,

die den erkälteten Lehrburschen allzu liebevoll gesundpflegt; eine
etwas überständige Concierge, die es auf das (nicht vorhandene) Geld einer
angeblich gelähmten Achtzigjährigen abgesehen hat; ein geschniegelter Herr,
der sich selbst Eilbriefe schreibt, um sich den Boten «erkenntlich zu zeigen»;
ein ehemaliger Gangster mit Vorliebe für leichte Mädchen und die Vogelzucht,
der von seinen in der Konfektschachtel aufbewahrten Tausend-Francs-Scheinen

lebt; und schließlich ein armer Irrer, der bei allen unmöglichen Anlässen
in religiöse Verzückung verfällt. Die liebeslustige Zigarettenverkäuferin bringt
das abstrapazierte Reigen-Motiv in Gang, das sie schließlich zu dem reichen
Ex-Ganoven führt, dessen Geld sie in ihrer dummen Einfalt in den Fluß wirft.
Die libertine Haltung, die aus den faden Geschichtchen spricht, ist
selbstzweckhaft in den Vordergrund geschoben. Auch wo sich Carné spürbar
darüber lustig macht, ist es nur eine Lustigkeit, die sich an den fatalen und meist
recht eindeutigen Situationen amüsiert, ohne zu irgendeiner kritischen
Einsicht zu gelangen. Der Spaß wird ebenso billig wie derb und verletzend, wo
religiöses Sektierertum dem groben Gelächter ausgesetzt wird. Dem mit frommem

Augenaufschlag die Milch für seine Katzen stehlenden halbidiotischen
Bekehrungsfanatiker schließlich die Mütze eines Heilsarmisten aufzusetzen,
ist Mißbrauch der Freiheiten, die man einer Komödie zugestehen mag. -sch-

192


	Filme

