Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 24 (1964)

Heft: 12

Artikel: Die filmische Asthetik Carl Theodor Dreyers
Autor: Zufle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964651

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die filmische Asthetik Carl Theodor Dreyers

Vorbemerkung der Redaktion: Das Akademische Filmforum 1964 der katholischen
Akademikervereinigungen versammelte am 14./15. November im Lehrerseminar St.
Michael in Zug 230 Teilnehmer. Das Forum war dieses Jahr dem dénischen Film-
regisseur Carl Theodor Dreyer gewidmet, dessen bedeutendste Werke vorgefiihrt
und diskutiert wurden. Es herrschte eine sympathisch angeregte und ganz offen-
sichtlich vom Geiste des groBen Filmschépfers geprigte Atmosphire. Wir geben
nachstehend den ersten Teil des eindringenden Referates von Manfred Ziifle wieder.

Carl Th. Dreyer erzéhlt im Interview, das er dem «ExpreB» gegeben hat, von
einem merkwiirdigen Zwischenfall bei den Dreharbeiten an der «Passion de
Jeanne d’Arc». Wihrend einer Aufnahme setzte sich eine Fliege auf das Ge-
sicht der Hauptdarstellerin Falconetti. Dreyer und sein Kameramann begriffen
sofort, daB ein «neues Element», eine «dritte Dimension» in ihre strenge Kon-
zentration auf die Logik der Handlung und die Psychologie der Gestalt herein-
brach, ein «Geschenk des Himmels», wie Dreyer es nennt. «<Nennen Sie das
mystisch, wenn Sie wollen», meinte er zum Reporter, den er vor wenigen
Augenblicken dariiber aufgekléart hatte, daBl der Terminus «mystisch» im Zu-
sammenhang mit seinem Film eine «Eselei» sei. So 1964. 1930 spricht er mit
Bezug auf denselben Film von «realisierter Mystik» und von der Schauspie-
lerin Falconetti als von einer «Reinkarnation der Martyrin». Es scheint also
mindestens geféhrlich zu sein, von der mystischen Kunst Carl Theodor Dreyers
zu sprechen. Sicher scheint hingegen zu sein, dafl er ein religitser Kiinstler
ist, und daB er ein christlicher Kiinstler ist. Im schon erwdhnten Interview lesen
wir zum groBen geplanten Christusfilm: «Dieser Film ist eine Geschichte des
Menschen Jesus. Ob er oder ob er nicht Sohn Gottes gewesen ist, sagt mir
nicht viel. Er war ein groBer Realist, der die Menschen kannte.» Diese Aussage
Dreyers iiber Christus kann ja nun nicht unbedingt christlich genannt werden.
Wir kédnnten eine Tendenz des Blattes vermuten. Immerhin konnte etwas Ahn-
liches verstanden werden. Da ist aber, zwar auch in einem Interview, das aber
an verschiedenen Orten veréffentlicht wurde, folgendes nicht minder Beun-
ruhigendes zu lesen. Nach einem begeisterten Lobpreis auf die modernen
Wissenschaften, besonders auf die Relativitdtstheorie Einsteins, die eine vierte
Dimension, ndmlich die der Zeit, und eine fiinfte, die des Psychischen, erwie-
sen habe, glaubt Dreyer, daB «man neue Perspektiven gedffnet habe, die uns
einen tiefen Bezug zwischen den exakten Wissenschaften und der intuitiven
Religion erkennen lassen. Die neue Wissenschaft erlaubt uns eine tiefere An-
ndaherung an das Verstédndnis des Géttlichen. Sie ist auf dem Weg, uns eine
natiirliche Explikation der libernatiirlichen Dinge zu geben.» Das ist minde-
stens kaum auf eine orthodoxe Weise christlich, erinnert fast ein wenig an
eine naive Fortschrittsglaubigkeit, bleibt indes unter einem gewissen Ge-
sichtspunkt auch noch irgendwo religiés. Immerhin scheint es nach Dreyers
eigenen Aussagen passender zu sein, ihn einen realistischen und nicht einen
religiésen Kiinstler zu nennen. Ein Schliisselwort seiner filmasthetischen AuBe-
rungen ist «psychologischer Realismus». Dieser Realismus ist nun aber, bevor

177



man einen Film Dreyers gesehen hat, nur schon in seinen theoretischen AuBe-
rungen, sehr vieldeutig. So sagt Dreyer 1950, Realismus als solcher sei noch
keine Kunst, und 1955, es sei eine Forderung an den Kiinstler, daB er von der
Wirklichkeit abstrahiere, «um den spirituellen Gehalt seines Werkes zu ver-
stirken». Darin zeige sich «eine Art psychologischer Realismus auBlerhalb der
Zeit». Dieser «psychologische Realismus» ist sicher nicht in einem analyti-
schen und irgendwie exakt-wissenschaftlichen Sinne «realistisch». Das Wort
spirituell weist zudem zwielichtig genug zuriick in eine Sphéare, die wir oben
glaubten fiir Dreyer endgiiltig abschreiben zu miissen. Fragezeichen lber
Fragezeichen. Die «Sphére» ist nicht in einer durchgebildeten philosophischen
Terminologie da. Die Begrifflichkeit ist die eines schépferischen Filmkiinstlers.
Es gibt Widerspriiche in ihr. Sie liegen aber tiefer, als daB sie rein begrifflich
aufgelést werden konnten, sie liegen in der schopferischen Existenz Dreyers
selbst und pragen mit seine Gestalt. Wir wollen mit dem scheinbar Nahelie-
gendsten beginnen, mit dem Filmischen in einem mehr handwerklichen und
technischen Sinne.

Was zuerst aufféllt ist, daB Dreyers Aussagen iliber das rein Handwerklich-Filmische
wenig hergeben. Er lobt zwar schon 1922 die technische Perfektion, weil sie neue
Aussagemdéglichkeiten gebe. Auch 1943 nennt er das Handwerklich-Technische die
«erste Bedingung»; es bleibe aber Mittel, nicht Ziel. 1954 gesteht Dreyer, daB er
absolut nichts von der Photographie verstehe. Was ihn hingegen interessiere, sei
die Einteilung und die Komposition des Bildes. Voraussetzung fiir einen guten Film
sei allerdings die gute Zusammenarbeit mit dem Kameramann. Dreyers filmische
Asthetik setzt also das Technische voraus. Das Ziel ist das Kunstwerk.

Was und wie ist fiir Dreyer ein Kunstwerk? Diese aufs Zentrale gehende Frage ist
noch verfriiht. Wir miissen zuerst einen Einstieg haben und wollen AuBerungen iiber
typisch Filmisches in einem nicht bloB technischen Sinn betrachten. Gerade weil
Dreyer nirgends am bloB Technischen haften bleibt, weil das Detail ihm immer je
schon bedeutend ist, weist es uns aufs Zentrum hin. So duBert sich Dreyer mehrmals
tiber das ziemlich duBerliche Problem der Schminke. «Wenn man das Gesicht (des
Schauspielers) mit Schminke bedeckt, verwischt man etwas von seinem Charakter.»
Wiirde ihm die Schminke zu einem rein technischen Problem, sdhe er das Problem
der Schminke gar nicht. Ungeschminkt heiBt nicht nur «ohne eine gewisse kosmeti-
sche Schicht», sondern heiBt sofort etwas in bezug auf Wahrheit. Der Filmschau-
spieler soll Charakter zeigen. Das ist nun schon wieder vieldeutig. Soll er Charakter
als Rolle haben und diesen zum Ausdruck bringen, ihn spielen, oder soll er ein Cha-
rakter sein, so daB dieser sich zeigt? Dreyer sagt «son caractére». Das kdnnte eine
ungenaue Ausdrucksweise sein. Im gleichen Aufsatz spricht Dreyer auch von der
Stimme des Schauspielers: «Der groe Vorteil des Films gegeniuber dem Theater
ist folgender: der Schauspieler kann seine Stimme, seinen Ton und sein natiirliches
Timbre bewahren. Er kann sogar fliistern, wenn es die Rolle verlangt. Das Mikro-
phon wird nichts davon verlieren. Jedes Wort und jedes Schweigen haben ihren rich-
tigen Wert.» Wieder ist von «seiner» Stimme die Rede, allerdings so, wie es die
Rolle verlangt. Doch scheint ein Unterschied zwischen der Rolle im Theater und der
Rolle im Film zu bestehen, weil ein wesentlicher Unterschied ist zwischen Theater
und Film. Dieser Unterschied zeigt sich bei der Verfilmung von Theaterstiicken. 1954
sagt Dreyer in einem Interview: «Wenn es sich darum handelt, ein Stick zu verfil-
men, kann man mit Sicherheit sagen, da immer eine Reinigung stattfinden muB in
dem MaBe, als man alles, was nicht die zentrale Idee férdert, unterdriicken muB.»
Reinigung heiBt Wegnehmen von Stérendem und Unnétigem. Das Stérende und das
Unnétige ist das Spiel. Der Gehalt des Stiickes muB ins «Leben versetzt» werden.

178



Schon 1933 schreibt Dreyer: «Im Theater ist alles falsch. Es handelt sich darum,
alle falschen Einzelheiten so aufeinander abzustimmen, daB sie zusammen eine far-
bige lllusion der Wirklichkeit hervorrufen, wahrend der Film die Wirklichkeit als
solche gibt in einer rein schwarz-weiflen Stilisierung. Die Distanz zwischen Theater
und Film ist die Distanz zwischen reprisentieren und sein ... denn im Film kann man
die Rolle ... nicht spielen, man muB sie sein.»

Ausgehend vom Problem der Schminke, wurden wir also assoziativ weiterge-
drangt bis zum Zentralproblem der filmischen Kunst: was kann gerade in die-
sem Medium, und nur hier, und was nur, und nur wie Gestalt annehmen? — und
darin zur Wesensfrage an die Kunst iberhaupt: Worin liegt das Sein der Kunst,
worin liegt der Modus ihrer Wirklichkeit. Angesichts solcher Fragen miissen
wir die Methode wechseln, dirfen uns nicht weiter assoziativ durch moglichst
viele Aussagen Dreyers schleusen lassen. Der erste Einstieg lehrte uns min-
destens richtig fragen. Wir stellen an Dreyers Texte folgende Fragen: 1. Wie
ist fur Dreyer Kunst? 2. Wie ist die Kunst, wenn sie filmisch ist? 3. Was ist fur
ihn Kunst, was ist ihr Wesen, was ist ihr Sein, was hat sie fiir eine Wirklichkeit?
4. Was fir einer ist der Kiinstler? Bei der letzten Frage sind wir dann wieder,
jetzt verstehend, bei der anfianglichen Beunruhigung unseres Uberlegens.

1. Wie ist fiir Dreyer die Kunst?

Die Kunst ist so, daB sie Stil hat. Was aber heiBt fiir Dreyer Stil? Dreyer sagt: «Der
Stil ist notwendig, um die Inspiration in eine kiinstlerische Form zu fixieren.» Dieses
wesentliche Formale der Kunst hat fiir Dreyer die Tendenz der «Abstraktion». Die
Abstraktion ideeiert die naturalistisch verstandene Realitdt. Dann erst gehorcht
diese dem «#sthetischen Sinn» des kiinstlerischen Geistes. Das Asthetische «trans-
formiert die Idee ins Symbol». Dadurch wird sie dem Zuschauer «Suggestion», Sug-
gestion in die «Welt der Imagination». Der Stil ist somit das, was ein Kunstwerk erst
zu einem Ganzen macht, er ist die Seele des Werkes als vollendetes Kunstwerk,
aber auch des Kunstwerkes, wenn es wird, wo er schon die Kollektivitit des Teams
zu einem Ganzen machen muB. Dieser Stil, glaubt Dreyer, bleibe «unsichtbar und
nicht demonstrierbar». Letzteres wiirde mindestens ein ziinftiger Literaturwissen-
schaftler heute mit einem mitleidigen Lacheln quittieren. Uberhaupt erscheint
Dreyers Stilbegriff im Zeitalter der Stilkritik — in abstracto — nicht besonders inter-
essant. Wir miissen seine konkreten Aussagen anschauen.

2. Wie ist die Kunst, wenn sie filmisch ist?

Die Hauptelemente des Films sind Bild, Rhythmus und zeitlicher Ablauf an
sich. Wenn man Dreyers verstreute Aussagen liber diese Dreiheit systemati-
siert (ohne die Einzelaussage zu pressen), ergibt sich eine sehr bedeutende
Lehre tiber die Grundlage jeder filmischen Asthetik.

Dreyer mifit der Schénheit des filmischen Bildes gréBte und eine sehr differenzierte
Bedeutung zu. «Das Auge zieht die Ordnung vor; deshalb ist es wichtig, daB die
Bildeinteilung harmonisch ist und es auch bleibt, auch wihrend der Travellings.
Linien ohne Schonheit verletzen das Auge des Zuschauers.» Das Prinzip des Stim-
migen, des Schénen wird bis in die letzte einzelne Einheit des filmischen Kunst-
werkes durchgehalten. Dreyer bleibt aber nicht bei einem bildlichen, oberflachlichen
Asthetizismus. «Ich habe nie ein Bild einzig aus dem Grund seiner Schénheit ge-
setzt, denn wenn ein Bild nicht die Handlung férdert, ist es unbrauchbar fiir den

179



Film.» Das Bild steht also nicht fiir sich. Das Bild ist Element des Films. Nun steht
auch das Element noch unter dem durchwaltenden Prinzip der Stimmigkeit, der
Schonheit. Andererseits ist natiirlich das Bild die so fundamentale Wirklichkeit des
Films, daB alle andern Elemente, zum Beispiel das Wort, Element des Filmisch-Bild-
lichen werden. Uber diese wesentlich filmische Bild-Bindung, die zuinnerst eine
Bindung durch den filmischen Rhythmus ist, macht Dreyer eine sehr gescheite und
auch an andern Beispielen der Filmkunst verifizierbare Detailbemerkung: Dreyer
meint, daB man in guten Tonfilmen hin und wieder eine «Entspannung» des bildlichen
Rhythmus feststellen kénne, die es dem Zuschauer erlaube, «Pausen im Innern des
Bildes zu finden, um das Wort zu héren», Ich erinnere mich einer solchen bedeuten-
den Bildpause in Antonionis Eclisse, wo der Ausspruch «Anche per me era una
notte terribile» herausspringt. Es zeigt sich schon, daB eine reine Begrifflichkeit des
Bildes fiir das Filmische wesentlich nicht ausreicht. Nur im Rhythmus 4Bt sich das
Bildliche eigentlich begreifen. Das Charakteristische fiir einen guten Film glaubt
Dreyer in einer gewissen «rhythmischen Unruhe» zu sehen. Dreyers Terminologie ist
hier etwas unbeholfen, weil er den Begriff des Rhythmus, dieses vielleicht schwer-
faBlichsten #dsthetischen Phanomens, auf eine zu naive Art zeitlich zu fassen sucht.
Rhythmus ist ja in allen Kiinsten, auch gerade in den nicht vordergriindig zeitlichen,
zundchst eine Spannungseinheit, die erst in einer ganz bestimmten philosophischen
Terminologie wiederum temporal verstanden werden kann. (Ich verweise auf die
Einflisse Heideggers auf die temporalen Methoden der Literaturwissenschaft.)
Dreyer spricht denn auch richtiger und bedeutender vom Rhythmus, wenn er ihn
nicht unter zeitliche Kategorien stellt. «Alle Formen (von Rhythmus) sind brauch-
bar, wenn sie sich anschlieBen an den Charakter der Szenen, in denen sie ange-
wendet werden, und wenn sie in Ubereinstimmung stehen mit dem Eigenrhythmus
der Handlung und der Umgebung und mit der Intensitat der dramatischen Span-
nung.» Im selben Abschnitt sagt Dreyer, daB es kein Einheitsrezept fir filmischen
Rhythmus gebe. Es gibt kein Einheitsrezept, weil der Rhythmus in keiner Art und
Weise, am wenigsten auf eine vordergriindig zeitliche Art, verduBerlicht werden
kann. Rhythmus ist die unterschwellige Notwendigkeit eines Kunstwerkes, der Ge-
gen- und Mitbegriff zu «Gestalt», der Aspekt des Seins eines Kunstwerkes, der es
unter anderem zu einem Ereignis werden |4Bt. Auch «Ereignis» ist nicht im vorder-
griindigen Sinne zeitlich verstanden, sondern so wie man zu Recht sagen kann, daB
einem auch die Sicht eines griechischen Tempels Ereignis ist.

Trotzdem hat natiirlich gerade der filmische Rhythmus eine innerste Beziehung
mit der Zeitlichkeit des Films. Diese Zeitlichkeit gilt es noch zu sehen. Wir
wollen es wiederum mit Satzen Dreyers tun. «...Waéhrend der Zuschauer im
Theater immer die MuBe behilt, riickwérts zu denken, das heifit das, was ihm
gerade in die Sinne dringt, in Verbindung zu bringen mit dem, was er schon von
der Handlung weiB, vibriert der Film so schnell liber die Leinwand, daf} der
Zuschauer nicht die leiseste Mdglichkeit hat, sich wirklich an Antworten zu er-
innern.» An anderer Stelle sagt Dreyer, daB jedes nicht augenblicklich verstan-
dene Detail «katastrophal» sei, weil es die Handlung «stoppe». Man kdnnte
eigentlich mit Dreyer sagen: Der Film ist das, was nicht gestoppt werden kann.
Damit sind wir bei der eigentlichen Zeitlichkeit des Films. Wir wollen sie zuerst
in einem defizienten Modus betrachten. Man geht ja — «leider» kdnnte man
mit einem filmpadagogischen Seufzer sagen — oft ins Kino, um sich die Zeit
zu vertreiben. Der so gesehene Film zehrt einem die Zeit, wihrend man sich
ihm hingibt, auf, und zwar mit technischer Notwendigkeit. Mit einer eigens dazu
veranstalteten Geschichte wird freie, das heilit eigentlich leere Zeit verschluckt,
die man nach der Uhr (ich lasse mir fiir zwei Stunden etwas vorfiihren!) dafiir

180



aus dem Leben ausgespart hat. Bei dieser defizienten Art, Filme anzuschauen,
gebe ich meine Zeit, weil ich sie eigentlich gar nicht habe, weil «mir so fad ist»,
wie das der Wiener Kabarettist Qualtinger vorziiglich sagt, und lasse mir die
leere Zeitspanne, gemessene zwei Stunden etwa, mit der bloBen lllusion von
Leben iiberstreichen. Diese lllusion gelingt auch dem schlechten Film einiger-
maBen, weil er wihrend dieser Zeit pausenlos sagt, es sei da etwas, wo in
Wirklichkeit, das heiBt in mir, gar nichts wére, und zwar — je nichtssagender
der Film ist — es einzig sagt mit der technischen Unabwendbarkeit des Ablaufs,
der leeren Notwendigkeit der verfliegenden Zeit. Natiirlich ist das eben Dar-
gestellte eine Abstraktion, denn so schlecht kann ein Film gar nicht sein, daB3
ich nicht wenigstens die Zeit mit Arger iiber ihn fiillen kénnte. Die technische
Notwendigkeit der vergehenden Zeit bleibt aber auch beim gréBten Filmkunst-
werk wesentlich. Hierin liegt eine Verwandtschaft des Films mit der Musik. Et-
was anderes noch weist auf eine Parallele mit der Musik. Die einzige Art, wie
technisch verlaufende Zeit menschlich wirklich werden, wie der Film zu einer
vollen, kiinstlerischen Zeit kommen kann, oder, was dasselbe ist, wie die ab-
strakte Endlichkeit Sinn bekommen kann, ist der Rhythmus, der die Bewegung
des Bildes zur Gestalt bringt, und zwar fiir Dreyer wesentlich zur Gestalt, die
die Bewegung des inneren Menschen hat. Dann ist die «Suggestion» der flim-
mernden Leinwand menschlich und kiinstlerisch erlaubt. Eigentlich hitte uns
die gefahrliche Zwielichtigkeit dieses Wortes schon bei seinem ersten Zitat
auffallen mussen!

Die sinnvoll oder sinnlos endlich vergehende Bildrhythmik, wie wir die Haupt-
elemente des Films nun in einen Begriff zusammenfassen kénnten, hat nun natirlich
ganz bestimmte kiinstlerische Aussagemdglichkeiten. Stichwortartig und vorldufig
wollen wir zum AbschluB dieses Abschnittes einiges fiir Dreyer Typisches erwihnen.
Der Film kommt dem Denken in Bildern entgegen, das wesentlich menschlich, und
das gerade heute wesentlich menschlich ist. Das bewegte Bild ist an keine Distanz
des Blicks gebunden. Bei Dreyer ist hier natiirlich besonders an die Nahaufnahme
des menschlichen Gesichts zu denken. Ich glaube, daB die Jeanne d’Arc ein Beweis
dafiir ist, daB Diirrenmatts AuBerung, jede Nahaufnahme sei unanstindig, zu absolut
ist. Im Film wird, ganz im Gegensatz zum Theater, wo die Wirklichkeit reprdsen-
tiert, gespielt werden muB, wo deshalb auch zum Beispiel die Schminke notwendig
ist, eine Art «Reportage» der Wirklichkeit gegeben, die die innerste sichtbare Inti-
mitit eines jeweiligen menschlichen Dramas fassen kann. Allerdings kann diese
Méglichkeit nicht einfach in einem unreflektierten Naturalismus liegen, sonst hitten
wir anstelle der leeren Zeit héchstens eine 6de Zeit. Dreyer wendet sich in fast
jeder seiner AuBerungen gegen solche Naturalismen, die auf einem falschen Begriff
von der Wahrheit basieren.

Unser Fragen aber wird weitergedréngt nach dem Was dieser Kunst der Kamera, in
der Dreyer begeistert eine neue Méglichkeit von Kunst iiberhaupt begruft.

3. Was ist fiir Dreyer Kunst: Wesen, Sein, Wirklichkeit?

Wir kénnen diese Analyse ganz auf Dreyers Begriff des «psychologischen Realis-
mus» abstellen. Was will der «psychologische Realismus»? Er will «authentische,
lebendige Menschen» zeigen, und er will sie zeigen in einem wirklichen Drama. «Die
groBen Dramen aber spielen sich im Geheimen ab.» Das Geheime ist deshalb ge-
heim, weil es gewéhnlich ist: «<Schauen Sie um sich und Sie bemerken, wie die gro-

181



Ben Tragoédien auf eine gewchnliche und wenig dramatische Art geschehen. Das ist
vielleicht das Tragischste in den Tragédien.» Das Menschlich-Dramatische ist eine
«unterirdische Spannung», das «nicht explizierbare» Wesen der bewegten mensch-
lichen Erscheinung. Das wesentlich Menschliche ist fiir Dreyer das Konflikthafte
ihres Seelischen. Dies als sehr vorlaufiger Begriff der «Realitit», die der «psycholo-
gische Realismus» sucht. lhre Tiefenstruktur wird sich erst im Denken des von
Dreyer beschriebenen kiinstlerischen Prozesses ergeben. Wir miissen nun einen
schon zitierten Begriff deutlicher untersuchen. Die eigentliche Methode des «psy-
chologischen Realismus» ist die «Abstraktion». Wir haben diesen Begriff unbedacht
hingenommen. Abstraktion scheint mit Kunst nur sehr bedingt etwas zu tun haben zu
kénnen, eigentlich meint man ja mit der Abstraktion auch in den bildenden Kiinsten
seit eh und je und nicht erst seit Max Bill eine geistige Konkretion — zu Realismus
scheint sie sogar ein eigentlicher Gegenbegriff zu sein. Unter Abstraktion versteht
nun aber Dreyer eigenartigerweise die «subjektive Interpretation» einer «objektiven
Realitat». Diese Begrifflichkeit reicht nicht aus fiir das, was Dreyer eigentlich sagen
will. Denn eine nicht subjektive Interpretation dieser «Objektivitat» wirde dann ein-
fach das nicht reflektierte Abschildern der sogenannten Realitit, einen unreflektier-
ten Neutralismus bedeuten, gegen den sich Dreyer zu Recht wendet. Eine solche
Realitat aber wére gar nicht objektiv, sondern selbst eine programmatische, das
heiBt subjektive Setzung. Mit dem Gegensatzpaar subjektiv-objektiv kommt man
nicht zu dem, worum es Dreyer eigentlich geht, zu einer inneren Wahrheit. Auch das
Wort Abstraktion krankt an derselben begrifflichen Armut, da es doch héchstens
aussagen kann, daB man an der sogenannten Realitit etwas abstreicht und es durch
eine neue subjektive Ordnung prasentabel macht. Wir wollen deshalb nicht an der
duBeren Begrifflichkeit Dreyers kleben bleiben, sondern mit andern Aussagen in das
einzudringen versuchen, was er eigentlich meint.

Das Resultat der kiinstlerischen «Abstraktion» ist fiir Dreyer die ins «Symbol
transformierte ldee». Was heiBt das? Das «Symbol» ist die dsthetische Ad-
dquation der Dreyerschen Innerlichkeit. Diese ist wie jede kiinstlerische Inner-
lichkeit zweipolig. Sie ist das Innere des «Gegenstandes» des Kiinstlers, dem
die Innerlichkeit der kiinstlerischen «Vision» entspricht. Da ist einmal der «in-
nere Drang» des Kiinstlers, «gerade diesen Film und nicht irgend einen andern
zu machen». Als Dreyer in Frankreich war, boten sich ihm drei mégliche Sujets,
drei groBe Frauenfiguren der franzésischen Geschichte: Catharina von Medici,
Marie Antoinette und Jeanne d’Arc. Wer Dreyer etwas kennt, wei} irgendwie,
daB Jeanne d'Arc die «richtige» Wahl war fiir Dreyer. Er weiB} es irgendwie,
denn er hat im Dreyerschen Stil irgendwie seine Seele gespiirt, und die paBt
zum Sujet, das er schlieBlich gewihlt hat, am besten. Dreyer sagt: «Die Seele
erscheint im Stil.» Bis dahin kénnte die Innerlichkeit als eine Art Subjektivitats-
fréhlichkeit bei Kiinstler und Publikum erscheinen. Das wére aber Sensation
im Stile unserer Zeit, und nichts ist Dreyer ferner als das Sensationelle. Die
Innerlichkeit ist auch die Innerlichkeit des Gegenstandes. «Der Kiinstler muB
das innere Leben beschreiben», sagt Dreyer, er muBl den «spirituellen Gehalt»
verstidrken, «er muB seine kiinstlerischen Erfahrungen dem Publikum vermit-
teln» — und er muB dies, indem er dem Publikum die individuelle Gestalt seiner
Schau vermittelt. Die Wahrheit und die Wirklichkeit der Kunst, die «Realitit»
seines «psychologischen Realismus» ist also gerade die Innenschau des Kiinst-
lers. Das aber ist wahre Wirklichkeit und wirkliche Wahrheit, die nicht mit dem
Worte subjektiv umschrieben oder gar ad acta gelegt werden kann. Es ist

Wahrheit in der eigentlich einzigen Form der Wahrheit, der Evidenz oder, was

182



dasselbe ist, und wie Dreyer es nennt, in der Form der Vision. Solche Wahr-
heit ist gerade keine subjektive Mache, die reduziert werden konnte auf die
psychologische Persénlichkeit des Kiinstlers — und damit abgetan. Diese
Wahrheit wird sichtbar einleuchtend, wenn sie als Kunst erscheint, oder sie
wird «Symbol»: Bedeutung fiir den Zuschauer. Sie bleibt aber, wie Dreyer rich-
tig sagt, «unexplikabel», es bleibt das offenbare Geheimnis der «Imagination».
Wir wollen die Ziige dieser Dreyerschen Innerlichkeit der Kunst noch einmal
profilierter zusammenfassend aussagen: Kunstwerke im Dreyerschen Sinn sind
Visionen, symbolisch, das heiBt bedeutend, evident fiir uns, weil in ihnen in
schéner, stimmiger Form sich eine Konkordanz des Inneren weist, des Inneren
im Gegenstand, fiir Dreyer der Mensch in seiner inneren Tiefe und seinen in-
nersten Beziligen gesehen, das so Inneres ist, daB es die Innerlichkeit gerade
dieses Kiinstlers brauchte, daBl es iiberhaupt gesehen werden konnte. Es
brauchte gerade diesen Kiinstler, der die Idee (das heifit ja bekanntlich das
Bild!) gerade davon haben konnte, und der zudem die Idee zur Gestalt, zum
evidenten Symbol fiir uns, der uns zu Mitschauenden im Schénen machen
konnte.

Wir sprachen wohlverstanden bis jetzt noch nicht von Dreyers Kunstwerken, sondern
von seiner Auffassung tber Kunst (die sich ja wahrscheinlich schon auch in seinen
Kunstwerken spiegeln wird). Hat nun diese Kunstauffassung irgend etwas mit Mystik
zu tun? Ich glaube eigentlich nicht, und es ist eher begliickend, daB Dreyer von
«Eselei» spricht, wenn das Wort einfach aus einem dunklen Drang nach Tiefe ge-
braucht wird. Wir miissen aber Dreyers Verwendung des Wortes mystisch doch
noch etwas néher untersuchen. Dreyer nennt es also gegeniiber dem Reporter des
«Exprefi» eine Eselei, bei ihm von Mystik zu reden, und doch sieht er im selben Inter-
view die Verwandtschaft zwischen Mystik und «psychologischem Realismus» als zu
nahe, als daB man s&uberlich trennen kénnte. Worin besteht die Nihe dieser Be-
griffe, die sie doch nicht ineinander aufgehen 14B8t? Die Nihe besteht darin, daB
auch der psychologische Realismus die Wahrheit als einen Innenbezug ansieht. Das
wesentliche Kontakthaben mit dem Gegenstand als ein Getroffensein und deshalb
Treffenkdénnen gehort sicher auch zum mystischen Weg der Wahrheit, dem ja die
Wabhrheit gerade in der Unio gegeben ist. Was aber im Mystischen nicht impliziert
ist, ist die Evidenz als Kunst. Sicher sind Mystiker haufig auch groBe Kiinstler —
man denke an den vielleicht gréBten, an Johannes vom Kreuz —, aber die mystische
Wabhrheit kann auch ganz anders Gestalt werden, ohne daBl sie deshalb weniger
mystisch wiare — man denke etwa an Bruder Klaus. Ja, in einem letzten Sinne liegt
die mystische Gestalt der Wahrheit vielleicht immer auch jenseits der Formen, mit
denen die Kunst das Wahre schon fassen kann. Wir sollten Dreyer hier fiir die pole-
mische Schirfe seiner Begriffe dankbar sein, die vielleicht gerade aus der proble-
matischeren Stellung eines mehr «protestantischen» Geistes zu den fragwiirdigen
Méglichkeiten der Kunst resultiert. Ein protestantisch gestimmter Geist, wenn er
selber und vor allem, wenn er selber so reflektierter Kiinstler ist, wie es Dreyer in
seinen theoretischen AuBerungen ist, ist immer in einem letzten Dilemma, das wir
noch werden denken miissen.

Und doch verwendet Dreyer, im Uberschwange gleichsam, einmal das Wort mystisch
in bezug auf eines seiner Kunstwerke. Er sagt zur Passion der Jeanne d’Arc — wir
haben es schon einmal zitiert —, allerdings 34 Jahre vor jenem Interview im «ExpreB»:
«Hier haben wir die,realisierte Mystik’.» Was heit das: hier? Um Dreyer hinter seinem
iberschwinglichen Ausdruck besser zu verstehen, betrachten wir am besten seine
Auffassung iiber die Geschichtlichkeit. Dreyer sagt im Zusammenhang mit seinem
Jeanne-d'Arc-Film: «Das Jahr, in dem das Ereignis stattfand, scheint mir ebenso un-

183



wichtig wie seine Entfernung von der Gegenwart.» Noch schirfer wird dasselbe
mit Bezug auf den geplanten Christusfilm formuliert. Das Historische der geschil-
derten Epoche muB Gegenwart werden, oder genauer: schon Gegenwart sein. Chri-
stus als Thema eines Kunstwerkes war ihm gegenwirtig, als die Situation Israels vor
2000 Jahren ihm im durch die Deutschen besetzten Dinemark gegenwirtig wurde.
Das Gegenwirtig-Sein kénne auch durch das Gleichbleibende im UnterbewuBtsein
geschehen, wie Dreyer im Hinblick auf «Jeanne d’Arc» und «Dies Irae» ein wenig
sphinxhaft bemerkt. Das ist das Gegenteil einer historischen oder gar historistischen
Distanz, die alles versteht und der alles gleichgiiltig ist. Die Vergegenwiértigung der
Geschichte ist eine Verinnerlichung alles Geschichtlichen. Das Faktische wird spi-
ritualisiert, und damit wird im Faktischen schon mehr Wahres gesehen, als wenn man
bei einer duBerlichen, dann meistens monumentalen Nachkonstruktion bleibt. Wenn
diese Sicht auf Christus angewendet wird, zeigt sich natiirlich auch die letzte Ge-
fahr der Innerlichkeit. Hier gehort eben die historische Faktizitdt mit zur Wahrheit.
Hier zeigt sich die Fallgrube der Innerlichkeitssicht, eine Art mystischer Skepsis,
kénnte man etwas gewagt formulieren. Im Extrem wiirde namlich nur eine perver-
tierte Unio mystica mit der eigenen Seele erreicht! Diese leere Spiegelung in der
eigenen Seele lauert auch in Dreyers AuBerungen. Im Ganzen aber ist sie gehalten
von einem héheren BewuBtsein, vom Wissen um die Inkarnation. Wenn Dreyer im
selben Abschnitt, in dem er den Ausdruck realisierte Mystik braucht, von der «Rein-
karnation der Martyrin» spricht, ist die lauernde Gefahr in der Gestalt iiberwunden.
Die Kunst ist dann, wenn sie schdn gliickt, wesentlich selber eine Wirklichkeit der
Wahrheit. Von innen her ist sie als Ereignis und Form Menschliches, offen als Wahr-
heit und offen als schéne Evidenz «auBer der Zeit», uns im Jetzt-Ereignis ihrer Auf-
nahme etwas sagend.

Diese grundsétzlichen Uberlegungen stehen natiirlich bei Dreyer nicht in
einem luftleeren, eigentlich miiBte man sagen: filmleeren asthetischen Raum.
Einige Hinweise und Riickverweise auf die filmischen Konsequenzen miissen
hier geniigen. a) Die Filmkunst muB weg von einem langweiligen Naturalismus.
b) Das letzte Ziel des Schauspielers ist eigentlich Inkarnation. c) Das filmische
Kunstwerk muB fiir das Publikum eine innere Glaubhaftigkeit haben, muB wirk-
lich filmische Vermittlung der kiinstlerischen Vision sein, die den Zuschauer
von der flimmernden Leinwand her trifft. Fiir uns aber dréangt sich immer mehr
die Frage auf:

4. Was fiir einer ist der Kiinstler?

Wir wollen die kiinstlerische Figur zunéchst anhand von Dreyers Aussagen iiber den
Schauspieler zeichnen. Dreyer mifit der Rollenverteilung gréBtes Gewicht zu. Er sagt,
daB dann der Film «schon zur Halfte gerettet sei». Wichtig ist die «innere Korrespon-
denz» zwischen Rolle und Schauspieler, «eine Ahnlichkeit der Mentalitit, des Cha-
rakters und des Temperaments». Das tiefste Ausdrucksmedium ist das Gesicht. Die-
ses Gesicht muB man «von innen her belebt sehen und sich in Poesie verindernd».
Die produktive Leistung schon des Schauspielers ist also die Umformung in Poesie,
das Form-Werden der Vision, die klinstlerische Inkarnation. Der Kiinstler ist also
schon als Schauspieler der existentielle Innenraum des Kunstwerks.

Die eigentliche kreative Seele des filmischen Kunstwerks ist nach Dreyer aber
der Regisseur. (Gerade im Vorwort zu einer Geschichte des déanischen Films
ist das wiederum bekenntnishaft festgehalten.) Und doch bezeichnet Dreyer
seine Aufgabe gerade gegeniiber dem Schauspieler immer wieder in sehr be-
scheidenen, allerdings bedeutenden Ausdriicken. So nennt er sich gegeniiber

184



dem Schauspieler einmal <Hebamme», die dem Schauspieler bei der Geburt
des Kindes behilflich sein miisse. Die Aufgabe des Regisseurs wire es dann,
die einzelnen kreierten Einheiten zu einem Ganzen zu bringen. Das kdnnte den
Regisseur als eine Art glorifizierten Manager erscheinen lassen. Nichts wére
verkehrter. Das zeigt sich deutlich in Dreyers Aussagen zu: Regisseur und
Stoff. Zunéchst einmal weist er auch hier bloB auf eine dienende Funktion hin.
Der Regisseur iibersetze die Gedanken anderer. Inmerhin trete der Regisseur
durch seine Regiekunst in Erscheinung. So 1922. 28 Jahre spéter geht Dreyer
dann wesentlich weiter. Er glaubt dort, daB das Ideal eigentlich wire, wenn
der Regisseur auch das Drehbuch schreiben wiirde (Dreyer hat das eigentlich
nie bis zur rein stofflichen Erfindung getan); auf alle Fille betont er sehr das
eigentlich Kreative der Regiekunst. Hier fallt das schon zitierte Wort von ge-
nau dem Film und keinem andern, zu dem ein innerer Drang fihrt. Der Regis-
seur ist die Seele des Kunstwerks, und diese Seele erscheint in seinem Stil.
Seine Persoénlichkeit, der diese mdgliche Vision gegeben wurde, ist im Ganzen
anwesend. Er ist der durchwaltende «Architekt», und er ist es, der die Sugge-
stion seines Stils dem Publikum gibt, daB diesem die «symbolische Vision»
glaubhaft wird. Er ist die Seele und mehr: er ist das «Gewissen», das hinter
dem Ganzen steht. Dreyer sagt, daB er zwar seine Filme so gestalte, daB sie
fir das Publikum tiberhaupt aufnehmbar seien, dafl er aber sonst keine Kon-
zessionen an das Publikum mache. «Ich denke nur daran, im Sinne meines
eigenen kiinstlerischen Gewissens zu arbeiten.» Das Gewissen also ist fiir
Dreyer die letzte und einzige &sthetische Instanz. Das klingt so schén und so
selbstverstiandlich, ist es aber gar nicht. Hier zeigt sich nun — nachdem wir
bis jetzt nur allgemeine Strukturanalysen gemacht haben — nicht mehr tber-
hérbar, was fiir einer zuinnerst der Kiinstler Dreyer ist. Die letzte und einzige
dsthetische Instanz ist fiir Dreyer also kein Kanon — und, wohlverstanden, der
Kanon der Kunst kann durchaus eine mégliche und eine originére Instanz fur
den Kiinstler sein — die letzte Instanz ist eine eigene innere existentielle Ver-
antwortlichkeit, ist diese zuinnerst, das heiBt der allgemeinen geistigen Struktur
nach, so typisch protestantische Ehrlichkeit der Existenz, die, wenn sie eine
kiinstlerische ist, die Crux des Bilden-Miissens nach allen radikalen Bilderstiir-
men des Glaubens tapfer und allein mit sich selber herumtragen muB. Wir wol-
len am Schlusse dieses Abschnittes nur noch einen Blick tun in das verborgene
Existentielle auch in diesen theoretischen AuBerungen. Es soll uns dabei nicht
um eine Demonstration der «Weltanschauung» Dreyers gehen. Ich halte nicht
viel von fixierten Weltanschauungen, sie halten hinter dem Riicken immer die
inquisitorische Peitsche des Urteils. Was sich anzeigt, wollen wir aber sehen:

Da wird von Dreyer einerseits seine Unparteilichkeit betont, anderseits zeigt sich
hiufig, etwa in der energischen Verneinung des jiidischen Deicids, ein sehr persén-
liches, fast kimpferisches Engagement. Das schlieBt sich gar nicht aus. Beides ge-
schieht aus dem Horizonte des einsamen, verantwortlichen Gewissens.

Im selben Zusammenhang steht seine Einstellung zum Tragischen. Dreyer sieht in
seinem Hingezogensein zur Tragodie selbst etwas fiir ihn Wesentliches, «ein gewis-
ses Etwas, das den Film Ubersteigt» und das auch die Zuschauer zuinnerst aufhor-
chen |4Bt. Er sieht darin eigentlich seine «Personlichkeit». Seine innerste «Vision»

185



der Welt sei eine tragische. Ein Hinweis sei gewagt. Das Tragische liegt in der
menschlichen Existenz als solcher, wie sie Dreyer sieht. Es erscheint im Filter des
Dreyerschen kiinstlerischen Gewissens, in der intellektuellen Ehrlichkeit, zeigen zu
miissen, daB die menschliche Existenz in der Welt nicht aufgeht, gerade wenn und
weil sie als Innerliches, als Seelisches gerufen ist, sich in ihr zu zeigen, Gestalt an-
zunehmen, und das heiBt in Konflikt zu treten, so daB sie zwar sichtbar wird, aber
nicht zu begreifen, unexplikabel, wie Dreyer das nennt. Da ist allerdings schon
etwas faszinierend Schreckliches, ein Tremendum und Fascinosum in seinen Filmen,
etwas, was den Film als solchen iibersteigt, weil es letztlich auch inexplikables Ge-
rufensein gerade dieses Kiinstlers zu gerade dieser Aussage ist. Und manchmal sieht
man, wie Dreyer das selbst von seiner Jeanne d’Arc sagt, wirklich den (tragischen)
«Triumph der Seele liber das Leben».

Da ist also einer, der mit innerer Notwendigkeit sucht aus der Einsamkeit sei-
nes kiinstlerischen Gewissens heraus, kénnten wir auf die Frage, was fiir einer
ist der Kiinstler Dreyer?, antworten. Es ist da diese spirituelle Ehrlichkeit des
kiinstlerischen Gewissens, durchdroht von der Gefahr lauernder Skepsis. (Ich
méchte hier nur noch einmal auf den eigenartigen Hymnus auf die Wissen-
schaften zuriickweisen, wo ein prometheischer Titanismus des Wissens funkelt.)
Es ist der Dreyersche Realismus des Inneren, begnadet vom Treffenden im in-
nersten Getroffensein, von ferne bedroht von der Hybris des Gewissens, von
der dsthetischen Verzweiflung, das Spirituelle doch allein im Gewissens-In-
neren des Menschlichen leisten zu miissen.

Uber die Christlichkeit und Religiositidt Dreyers anhand seiner theoretischen
AuBerungen mehr behaupten zu wollen, wire vielleicht fromm und gut gemeint,
wiére aber nicht in den Texten zu finden! Versteht sich aber ein Kiinstler in sei-
ner eigenen Reflexion? Ich glaube wenigstens nicht, daB man sie iibersehen

darf. Manfred Ziifle
Filme
Billy Liar (Billy, der Liigner) [1l. Fir Erwachsene

Produktion: J. Janni; Verleih: Columbus; Regie: John Schlesinger, 1962; Buch:
K. Waterhouse, W. Hall, nach dem gleichnamigen Roman; Kamera: D. Coop;
Musik: R. Rodney Bennett; Darsteller: T. Courtenay, J. Christle, W. Pickles,
M. Washbourne, H. Fraser, G. Watts und andere.

Billy Fisher ist der Sohn kleinbiirgerlicher Eltern. Er arbeitet in einem Bestat-
tungsunternehmen. Die Eltern und eine schrullige GroBmutter, wie natiirlich
auch die Leute im Geschift, sind alles andere als Lebenspartner. Offenbar
hat nie jemand Billy zu einem wirklichen Kontakt mit der Welt gebracht. So
ist er ein gelangweilter, verspielter junger Mann geworden. Er hat zwei Freun-
dinnen, vermag sich aber — aus Angst vor einer Bindung — fiir keine zu ent-
scheiden. Uberhaupt scheut er vor jedem Engagement zuriick. Stattdessen
springt er jeden Augenblick mit seiner Phantasie in eine Fluchtwelt hiniiber,
die er sich eigens aufgebaut hat und die er miihelos bewiltigen kann. In
eigentlichen Tagtrdumen sieht er sich als Tat- und Erfolgsmenschen, der Revo-

186



	Die filmische Ästhetik Carl Theodor Dreyers

