
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 24 (1964)

Heft: 9

Nachruf: Amédée Ayfre

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Amédée Ayfre

Die katholische Filmarbeit hat diesen Sommer unerwartet zwei junge Theologen

verloren. Der österreichische Religionsprofessor Rudolf Malik, der sich
seit Jahren publizistisch um eine christliche Filmkultur bemüht hatte, ist nach
kurzer Krankheit im Alter von 37 Jahren gestorben. Er hatte sich vor einigen
Wochen bei der Redaktion des «Filmberater» auf den 22. Juli angemeldet,
um ein Buch über den religiösen Film, über dem er arbeitete, mit uns zu
diskutieren. Am festgesetzten Tage traf die Nachricht von seinem Tode bei uns
ein.

Am selben Tage verunglückte auf der Fahrt zum Filmfestival in Locarno der
42jährige französische Theologe Amédée Ayfre, Mitglied der Weltpriester-
Kongregation St-Sulpice. Amédée Ayfre ist ohne Zweifel der spekulativste
Filmtheoretiker der letzten Jahre gewesen. Nach seinen theologischen
Studien — er wurde 1947 zum Priester geweiht — begann er in Toulouse die
Arbeit an einer philosophischen Dissertation, die er ab 1949 unter Etienne Sou-
riau in Paris fortsetzte. Er entdeckt die neue Sprache des Films. Zwei Filme
bestimmen die Richtung seiner Studien: «Panzerkreuzer Potemkin» und
«Germania anno 0». Die letzte Sequenz des Films von Rossellini veranlaßt ihn
zu einem Brief an André Bazin. Bazin horcht auf, antwortet sofort und ausführlich.

Es ist der Anfang einer tiefen Freundschaft. Inzwischen hat Amédée Ayfre
auch mit der Centrale catholique du cinéma Kontakt aufgenommen. Seine
Arbeit «Problèmes esthétiques du film religieux», die er 1951 unter dem Patronat
von Etienne Souriau vorlegt, ist eine «innovation universitaire»: die Studien
über den Film haben von nun an ihren Platz an der Sorbonne.

Von Amédée Ayfre durften wir, außer vielen Essays, entgegennehmen: «Le
cinéma et le sacré» (zusammen mit Henri Agel, in «Collection 7e Art», Paris
1953, 2. Auflage 1961), «Dieu au cinéma; problèmes esthétiques du film
religieux» (Paris 1953), «Le cinéma et la foi chrétienne» (Paris1960) und, noch dieses

Jahr: «Cinéma, télévision et pastorale» (Paris 1964, cf. «Filmberater» Nr. 7/
64), «Conversion aux images» («Collection 7e Art», Paris 1964). Wir möchten
unseren Lesern aus der letztgenannten Veröffentlichung einige Zeilen vorlegen.

«Ce que Dieu a fait ex nihilo, l'homme peut le faire de novo à partir de ce
qui est déjà là. Ce sont des êtres nouveaux que lui aussi lance dans
l'existence. Et cette existence indépendante est sans doute la meilleure définition
que l'on ait jamais donnée de l'œuvre d'art et de sa beauté. Celle-ci est exactement

mesurée par la densité d'être qu'a su créer l'artiste. Il n'a pas créé de
l'être, mais, prenant dans le monde des éléments d'être, il a su si bien les or-

129



ganiser, les imbriquer, les faire se tenir les uns aux autres par un lien mystérieux,

qu'il faut bien dire, au sens le plus strict, qu'il leur a ,donné forme',
c'est-à-dire pas seulement une apparence extérieure ou même une structure
interne, mais véritablement une âme originale qui les fait être ce qu'ils sont.
Dans la mesure où un roman, un tableau ou une symphonie s'imposent avec
une force et une solidité suffisantes pour obliger à reconnaître leur présence
d'êtres uniques quasi vivants, on a même dit quasi personnels, il faudra bien
avouer que ce sont des œuvres, voire des chefs-d'œuvre et qu'ils sont beaux,
quels que soient d'autre part les sentiments — aversion, colère ou amour —

que puissent susciter certains aspects de cette présence.

Car l'un des caractères les plus étonnants de cette création artistique est de
pouvoir, comme celle de Dieu, assumer dans une beauté supérieure la
présence même du faux, du mal et du laid. Tel personnage de Shakespeare ou
de Dostoievski, tel monstre de Goya, telle évocation d'un poème de Baudelaire,

pourront bien être atroces ou horribles, voire inspirer le dégoût, l'artiste
a su conférer à ses personnages une telle puissance d'existence, qu'il faut bien
dire, au-delà de la laideur de leur apparance, que l'œuvre à laquelle ils
appartiennent est suprêmement belle. Et c'est vraiment en cela que l'artiste est le plus
proche de Dieu, puisqu'il est comme lui capable de faire entrer le mal dans
l'harmonie d'un plus grand bien, car en vérité le mal n'est jamais un absolu. Il

n'est toujours que l'envers, la faiblesse ou l'absence de certains valeurs et, à

ce titre, il ne peut pas davantage être éliminé des créations humaines que de
l'univers dans son ensemble. Il n'est pas jusqu'aux plus redoutables déviations
de la liberté dont il a doté, s'il est grand, ses personnages, que l'artiste ne
doive, à l'instar de Dieu, s'imposer de respecter. Car les libertés s'engendrent
comme les nécessités s'enchaînent et, à partir de l'initiative absolue et
souveraine du Premier Créateur, ce ne sont pas que des sphères inéluctablement
fermées sur une orbite éternelle qui ont été lancées dans l'existence, ce sont
des fils capables de prolonger, en le renouvelant, le geste de leur père. Si
l'art est bien ce ,petit-fils de Dieu' que saluait Dante, il est lui aussi, à sa
manière et dans son domaine, créateur et libre.»

«L'art ne peut jamais conduire sans peine un spectateur passif au pied du
trône de Dieu. Personne ne peut faire pour lui ce long chemin qui remonte les
étapes qu'une libre création a descendues. Il doit remettre ses pas dans ceux
de l'artiste et revivre éventuellement ses hésitations, ses haltes, ses tâtonnements,

ses faiblesses, ses erreurs. Il risque bien d'y user, lui aussi, ses jambes
jusqu'aux genoux. Mais le métaphysicien le plus assuré n'a jamais prétendu
qu'une voie quelconque vers Dieu fût de tout repos. Il est déjà bien beau de
savoir que la route existe et qu'elle aboutit. Car c'est à travers ce mélange de
certitude et de mystère que tâtonne ici-bas, inévitablement, notre liberté.
Comment, dès lors, ne pas rendre grâce si, malgré tout, il arrive parfois que
,ce gant perdu d'une main inconnue', ainsi que Kandinsky définissait l'art, nous
conduit jusqu'à la main mystérieuse qui l'a un jour habité et dont il épouse
encore inéluctablement la forme invisible »

130


	Amédée Ayfre

