
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 22 (1962)

Heft: 5

Artikel: Reaktionen auf "Viridiana"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964743

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964743
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmberater
Nr. 5 März 1962 22. Jahrgang

Inhalt

Reaktionen auf «Viridiana»
Filmabend mit Rochus Spiecker
Die gegenwärtige Lage des italienischen Films
Kurzbesprechungen
Informationen

33
36
37
38
40

Bild

Georges Wilson überrascht mit einer unerhört eindrücklichen
Gestaltung des «Clochard» im Erstlingswerk von Henri Colpi «Une
aussi longue absence». Siehe Besprechung in dieser Nummer.

Organ der Filmkommission des
Schweizerischen Katholischen
Volksvereins. Redaktion: Dr. S.
Bamberger, Scheideggstraße 45,
Zürich 2, Tel. (051) 272612. Verlag

und Administration:
Schweizerischer Katholischer Volksverein,

Luzern, Habsburgerstr. 44,
Telephon (041) 3 56 44,
Postcheck VII 166. Druck: Buchdruk-
kerei Maihof, Luzern.
Abonnementspreis per Jahr: für Private
Fr. 10.— (Studentenabonnement
Fr. 7.-), für filmwirtschaftliche
Unternehmen Fr. 14.—, im Ausland

Fr. 12.- bzw. Fr. 16.-.
Nachdruck, wenn nichts anderes
vermerkt, mit der Quellenangabe
«Filmberater, Zürich», gestattet.

Reaktionen auf «Viridiana»

Aus der letzten Nummer des «Filmberater» kennen die Leser unsere Meinung über
den gegenwärtig in der Schweiz laufenden Film von Bunuel «Viridiana». Am Weg
einer Novizin, die sich nach dem Selbstmord ihres Onkels entschließt, in der Welt
zu bleiben und karitativ zu wirken, bei ihren Bemühungen aber vollständig scheitert,

schien uns Bunuel einmal mehr den Bankrott der christlichen Botschaft
anmelden zu wollen. Die zum Teil heftigen Stellungnahmen bekannter Kritiker und
anderer Persönlichkeiten zu diesem Film sowie einzelne Vorwürfe an das
Schweizerische Katholische Filmbüro, es hätte sich viel entschiedener (zum Beispiel mit
derForderung eines Verbots) gegen den Film wenden sollen, veranlaßten uns, einige
Besucher um ihre Meinung zu befragen. Wir formulierten folgende Fragen:
«Welches war Ihre persönliche Reaktion auf .Viridiana'? Sprachen Sie eher auf den
sozialkritischen oder eher auf den religionskritischen Aspekt an? Im letzteren Falle:
Fühlten Sie das Christentum als solches visiert oder sahen Sie gewisse konkrete
Ausprägungen, etwa in den lateinamerikanischen Ländern, betroffen?
Wie glauben Sie, daß der Film — nach Ihren Erfahrungen — von verschiedenen
Publikumskreisen (Gläubige, Ungläubige usw.) empfunden wurde und wird?»
Wir zitieren nachstehend (aus Platzmangel leider nicht vollumfänglich) die Antworten

der Befragten sowie anderer Personen, die uns von sich aus schrieben. Ihnen
allen sei übrigens für die Mühewaltung herzlich gedankt!
Es gab Stimmen, die die Polemik um den Film übertrieben fanden. Herr und Frau
Dr. E. Henrici: «Wir haben uns also wunschgemäß den Film .Viridiana' angesehen,
waren aber nach dem großen ,Lärm' um den Film ziemlich enttäuscht: in künstlerischer

Hinsicht ist er nicht außerordentlich; die ethische Aussage ist pessimistisch
(die Menschen, sowohl die Heldin als auch die Clochards, erweisen sich als .unver¬
änderlich') und daher nihilistisch; und als Dokument ist er weniger ergiebig als
andere spanische Filme. — Der Film scheint uns viel mehr sozialkritisch als
religionskritisch. Deshalb wird er den .freisinnigen' Menschen noch mehr stoßen als den
religiösen; zum Beispiel wird der .Befreier' aus der klösterlichen Befangenheit, der
Fortschrittsmensch, klar D. R.) als ein Gauner hingestellt. — Was die religiösen
Themen anbetrifft, so sind sie sicher nicht geschmackvoll behandelt, doch nicht
schlimmer als in ganz andern Filmen, und gerade für katholisches Bewußtsein berühren

sie ja nicht das Wesentliche, sondern nur das .Beiwerk'.»

33



Andere, im Gegenteil, finden die Reaktion der verantwortlichen Kreise ungenügend.
Die private Zuschrift eines Akademikers fragt: «Ist es soweit, daß man sich von der
verrotteten Mentalität einer Festivaljury (der Film hatte letztes Jahr in Cannes einen
Preis bekommen. D. R.) oder von dem hier gänzlich verfehlten Hinweis auf die .plura¬
listische Gesellschaft' paralysieren läßt? Würde es sich um ein kommunistisch
abgestempeltes Machwerk handeln, unsere Bürger wären längst auf dem Plan erschienen.

Aber eine Verhöhnung des Kreuzes und der Liebe zum leidenden Bruder .»
(Auf solche und ähnliche Bemerkungen ist allerdings wieder einmal der Erfahrungshinweis

fällig, daß Boykott- und Verbotsanstrengungen als unmittelbare Wirkung für
gewöhnlich nur eine Besuchszunahme zeitigen
Einige andere Stimmen lassen erkennen, daß man sich zur konkreten Auseinandersetzung

mit dem Inhalt angetrieben fühlte. So schrieb eine filmgewohnte Besucherin:
«Wer einen Film Bunuels besucht, weil der Autor ihn interessiert, tut dies wohl im
Wissen um die destruktiven Tendenzen dieses Regisseurs. Das verleiht eine
gewisse Distanz dem Geschehen gegenüber — selbst wenn die Bildsprache fasziniert.
Für mich drängten sich in ,Viridiana' nicht bestimmte Themen in den Vordergrund,
sondern die — im Film - mit Notwendigkeit sich ergebende Entwertung alles dessen,

was uns als gut bekannt ist. (So erschienen mir selbst die Bemühungen des
Jungen auf materiellem Gebiet beeinträchtigt durch die Tatsache, daß er als völlig
selbstherrlicher Mensch kaum Garantien bietet für ein auch nur diesseitig wertvolles
Leben.) Die Wirkung? Für einen denkenden Gläubigen braucht sie nicht negativ zu
sein. Warum sollte dieser Film nicht auch aufrütteln können? Zu einem ganz
entschiedenen: Nein, so ,muß' das Leben nicht sein! Falsch verstandene, kaum
bewußte, bloß traditionell gelebte Religion gibt es — nicht nur in Spanisch sprechenden

Landen. Es gibt jedoch auch ein echtes Christentum, um das sich zu bemühen
ein Film wie ,Viridiana' Ansporn sein kann — wollen wir nicht mitschuldig werden an
Entwertungen und Zusammenbrüchen der geschilderten Art Wer freilich den
Film sieht in der Haltung eines Menschen, der ganz allgemein geneigt ist, Gründe zu
entdecken für die Ablehnung des Religiösen und Kirchlichen im eigenen Leben, wird
sie hier gefährlich leicht — aber auch sonstwo — finden.»
In ganz anderer Richtung fühlte sich ein Psychologe angesprochen: «Weder der
sozialkritische noch der religionskritische Aspekt scheinen mir in diesem Film
ausschlaggebend zu sein. Für mich bedeutet der Film vielmehr eine überaus starke
Konfrontation zwischen einer ständig wirkenden göttlichen Kraft (das .Alleluja' steht für
die Stimme des offenbarenden Gottes) und der nach unten gravitierenden Naturkraft

im Menschen drin. Daß diese letztere im Film schließlich siegt, ist die persönliche

Aussage von Bunuel, der freilich für diese Auffassung den wuchtigen äußeren
Eindruck der heutigen Welt in Anspruch nehmen darf. Der Film kann, richtig verstanden,

kathartisch wirken, doch stehen dieser Wirkung die allzu vielen Mißverständnisse
über den eigentlichen Charakter des Films im Wege.»

Hier wie in manchen anderen Äußerungen von Akademikern fällt auf, daß man sich
durch «Viridiana» nicht in seiner persönlichen Glaubensüberzeugung getroffen
fühlte. So schreibt auch Dr. Max Brändle: «Ich habe den Film nicht als Angriff auf
das Christentum als solches empfunden, sondern als eine Kritik an der katholischen
Kirche, so wie sie in Spanien und den lateinamerikanischen Ländern existiert. Das
kommt daher, daß ich eine andere Kirche kenne, die ihre Gläubigen zum Einsatz für
eine rationale und soziale Gestaltung der Wirtschaft anspornt. So hatte ich das
Empfinden, daß das, was der Film an einer bestimmten Erscheinungsform der Kirche
kritisiert, mit Recht kritisiert wird. — Nun ist aber die an der Gestaltung unserer Welt
interessierte Kirche in keiner Person des Films verkörpert. Vielmehr ist es ein
Atheist, der das Elend durch eine vernünftig geplante Arbeit überwinden will. Deshalb

ist der Film, objektiv gesehen, nicht nur eine Kritik an der Kirche Spaniens,
sondern am Christentum schlechthin. — Der sozialkritische Aspekt ist nach meinem
Empfinden dem religionskritischen Aspekt untergeordnet.» Auf die Frage, wie
der Film wohl von verschiedenen Publikumskreisen empfunden werde, heißt es im
gleichen Brief: «Für alle ,bien-pensants' ein Skandal. Für Menschen, die echte Reli-

34



giosität aus persönlicher Erfahrung kennen, ein Anlaß zum Nachdenken. Von dieser
Reflexion sind natürlich auch die Anspielungen des Films auf die Probleme der
Ehelosigkeit und infantil gebliebener Sexualität nicht ausgenommen.»
In manchen Fällen wird unterschieden zwischen einer Wirkung auf bestimmte
Personenkreise und jener auf die breiten Publikumsmassen. Dr. A. Z. bemerkt: «Als
katholischer Priester und Ordensmann habe ich mich durch den Film — so erstaunlich

das einem Laien oder Nicht-Katholiken vielleicht erscheinen mag — eigentlich
kaum getroffen und darum auch verhältnismäßig wenig betroffen gefühlt. Das
Katholische im allgemeinen und das Ordensideal im besondern ist in einer Weise
dargestellt, daß es in seiner echten Form kaum, in seinem Wesen gar nicht berührt
wird. Was der Film an (vermeintlich) Katholischem ablehnt, kann, ja sollte auch ein
Katholik ablehnen.
Ist somit der Film in seinem Negativen (das heißt in dem, was er ablehnt) vielleicht
gar nicht so negativ zu bewerten, so scheint mir vielmehr der völlige Mangel an
Positivem das eigentlich Bedenkliche. Dem Film liegt ein Menschenbild zugrunde,
das kaum mehr positive Werte in sich enthält. Der Film sagt nur noch Ja zum Nein,
wenngleich dieses Ja noch mit einer gewissen Trauer, jedenfalls nicht sehr kämpferisch

gesagt sein mag. (So ist vielleicht der Film nicht einmal ganz von sich selbst
überzeugt.)
Ob seiner künstlerischen Qualitäten (mir persönlich kam er eher etwas langweilig
vor) hat der Film auch auf manche Studenten einen tiefen Eindruck gemacht. Er mag
auch einzelne zu einer echten Auseinandersetzung gezwungen oder veranlaßt haben.
Sicher scheint mir, daß der Film beim durchschnittlichen Zuschauer (erkennbar etwa
aus den Reaktionen im Zuschauerraum) negativ wirkt: ihm scheint wirklich das
Religiöse (und dies wohl nicht nur in seiner katholischen Gestalt) entwertet.»
Mario Schoenenberger glaubt im Film eine Frage zu spüren, die sich auch der Christ
stellen kann, die Frage nämlich nach der diesseitigen Erfolgschance des Christentums.

Seine Bemerkungen:
«1. Welches geistige Anliegen trägt den Film? Meine Auffassung: Der Film hat ein
Anliegen (und ist somit nicht nur Ausfluß einer perversen Phantasie und Haltung)!
Das Anliegen: Darstellung der fragwürdigen Erfolgschance des christlichen Idealismus.

Die Aussage: Euer Christentum hat die Welt nicht geändert (die reale Welt des
materiell denkenden jungen Mannes ist davon völlig unberührt geblieben)!
2. Welcher Vorwurf ist dem Film zu machen: Die Absolutheit, mit der die These
vorgetragen wird, die weder dem christlichen Menschen irgendeine Chance läßt noch
auch dem Evangelium selbst Verehrung zollt. (Ich möchte aber nicht soweit gehen,
Bunuel eine persönlich positive Grundhaltung gegenüber der Botschaft des
Christentums abzusprechen; in seinem Film wird das aber auf jeden Fall nicht erkennbar.)

Diese Verabsolutierung macht die Aussage des Films innerlich falsch und für
die Mehrheit des Publikums destruktiv.
3. Was ich am Film gut finde: Die hohe künstlerische Sprache. Die Bildsprache ist
von so großartiger Kraft, daß sie eine Abstraktion vom Sujet bewirkt. Man kann den
Film als Kunstwerk ansehen; in diesem Fall treten die unter 1. und 2'. gemachten
Ausführungen teilweise in den Hintergrund.»
Es ist nun allerdings die Frage, ob eine große Zahl von Filmbesuchern «Viridiana»
in der Weise zu erleben und geistig zu bewältigen vermögen, wie sie die vorstehenden

Antworten andeuten. Hat nicht auch der protestantische Theologiestudent
G. Schmid recht, wenn er schreibt: «1. Der Film greift Religion und Diktatur an
(Kreuz als getarnter Dolch). Als Schweizer empfinden wir aber den Angriff auf die
Religion weit stärker, weil wir nur sie aus eigener Anschauung kennen. 2. Aus den
Reaktionen des Publikums und aus dem Gespräch mit Bekannten konnte ich schließen,

daß die meisten Zuschauer den Großteil der religionspolemischen Symbole
überhaupt nicht wahrnahmen. 3. Anspielungen wie beim Abendmahl, die Taube, die
Dornenkrone usw. können kaum als (nützliche) Kritik empfunden werden, viel eher
als bloße Blasphemie. Wer den Film harmlos taxiert, steht im Verdacht, die Anspielungen

nicht gesehen zu haben.» Wir meinen, daß man von daher die Intervention

35



von Pfarrer Paul Frehner im Zürcher Kantonsrat sehr wohl verstehen kann. Dieselbe
zielte übrigens nicht direkt auf ein Verbot des Films ab, sondern wollte zuerst
einfach wissen, «nach welchen Maßstäben und Gesichtspunkten die kantonalzürche-
rische Filmzensur arbeite». Eine wirklich stellungnehmende Antwort auf diese Frage
ist in jedem Falle wünschbar. Pfarrer Frehner hat uns übrigens seine Haltung dem
Film gegenüber noch einmal schriftlich zusammengefaßt. Seine Antwort, mit der
wir uns weitgehend identifizieren können, sei an den Schluß dieser «Reaktionen» auf
,Viridiana'» gesetzt:
«Ich halte sowohl den sozialkritischen wie den religionskritischen Aspekt im Film
für sehr bedeutsam und bejahe diese Kritik im vollen Umfange. Ich bin der Meinung,
daß wir als Christen diesem Angriff standhalten müssen. Was mich am Film stört, ist
die deutlich zur Schau getragene Freude an der Blasphemie. Von dieser Freude am
Blasphemischen her komme ich zum Schlüsse, daß der Film sich zur Vorführung nur
eignet für einen Kreis von Filmkennern, in dem man auch über die Sache eingehend
diskutiert. Wenn ich aber die ganze Breite unseres Filmpublikums vor Augen habe,
sehe ich die Wirkung dieses Filmes so, daß er gleichsam zum Sammelbecken aller
falschen antiklerikalen und antireligiösen Ressentiments wird, die unter uns vorhanden

sind. Ich glaube nicht, daß der Film von da aus gesehen zum Denken und zur
echten Auseinandersetzung Anlaß gibt.» SB

Filmabend mit Rochus Spiecker

Es ist eine weit verbreitete Ansicht, um nicht zu sagen, ein Mißverständnis, wenn
man meint, ein sittlich-religiöses oder ein spezifisch christliches Thema könne auf
der Filmleinwand nur mit den für diese Sparte üblichen Requisiten und Haltungen
dargestellt werden. Wie, wenn man es versuchen wollte, indirekt, durch das Gestalten

des Schuldhaften hindurch ein positives Ergebnis zu erzielen, die Moral gleichsam

durch die Unmoral sich bestätigen zu lassen? Die Möglichkeit besteht immerhin,

daß es dem einen oder andern dann ergeht wie jenem jungen Mann, der auf
dem Weg über Nietzsche durch eine Art negativer Beweisführung zu einem lebendigen

Gottglauben zurückgefunden hat. In der Philosophie zum Beispiel hat ein
solches «argumentum ad absurdum» schon längst seine Bewährungsprobe
überstanden. Größere Schwierigkeiten ergeben sich offensichtlich, wenn man die
Methode auf das optische Medium übertragen will, um sie in den Dienst eines
moralischen Problems zu stellen. Die Reaktionen um Fellinis «La dolce vita» und
um Bernhard Wickis «Wunder des Malachias» etwa, haben zur Genüge gezeigt, wie
vieldeutig ein solches Unternehmen ist und wie widersprüchlich selbst ein
Fachpublikum darüber urteilt. «Wenn tödliche Roheit anderer hüllenlos vorgeführt wird,
so ist das nicht verrohend, sondern entrohend fühlen sie es, es führt von der
Roheit weg.» Inwiefern diese Argumentation eines Filmzensors verallgemeinert
werden darf, hängt weitgehend vom kritischen Urteil und der filmischen Reife des
Publikums ab.
Einen kleinen Beitrag zu dieser notwendigen filmkulturellen Schulung haben die
Veranstalter jenes Filmabends mit Pater Rochus Spiecker aus Köln im
Kunstgewerbemuseum Zürich — übrigens eine interkonfessionelle Gruppe — leisten
wollen. Rochus Spiecker, der in der deutschen Film- und Fernsehproduktion eine
gewisse Rolle spielt, hat sich in den letzten Jahren zum theologischen Advokaten
der oben genannten Methode gemacht. Von der Großstadtseelsorge her ist er zur
Oberzeugung gekommen, daß dem Menschen unserer Tage, fast nurmehr auf diese
Weise wirksam «Buße» gepredigt werden kann. Die moralische Rechtfertigung zum
Einsatz der dafür in Frage kommenden Stilmittel, der Drastik, der Paradoxie, der
Groteske und der Satire hat er sich aus den ersten Quellen, zum guten Teil aus der

36


	Reaktionen auf "Viridiana"

