Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 21 (1961)

Heft: 18

Artikel: Moral : Zankapfel der Filmbewertung
Autor: Spiecker, Rochus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964799

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Filmberater

Nr.18 November 1961 21. Jahrgang

Inhalt

Moral — Zankapfel der Filmbewertung . . . . . . 165
Kurzbesprechungen . . . . . . . . . . . 170
Filmvorlesungen an der Universitit Fribourg 1961/62 s w472
Bild

Es scheint, daB sich die Filme, die man in irgendeinem Sinne
als religiés bezeichnen muB, in letzter Zeit mehren. Unter den
Projekten, die eine verinnerlichte Darstellung des Religidsen
versprechen, sind vor allem zu nennen der seit langem ge-
plante Christus-Film von Carl Theodor Dreyer und das in Arbeit
befindliche neue Werk von Robert Bresson iiber Jeanne d’Arc.
Unser Bild zeigt Bradford Dillmann in der Rolle des heiligen
Franz in dem bald bei uns anlaufenden biographischen Film
iiber den Heiligen von Assisi (Regie: Michael Curtiz).

Organ der Filmkommission des
Schweizerischen Katholischen

Volksvereins. Redaktion: Dr. Ch.
Reinert, ScheideggstraBe 45, Zi-
rich 2, Tel. (051) 2726 12. Verlag
und Administration: Schweizeri-
scher Katholischer Volksverein,
Luzern, Habsburgerstrafie 44,

Telephon (041) 35644, Post-
check VII 166. Druck: Buchdruk-
kerei Maihof, Luzern. Abonne-
mentspreis per Jahr: fiir Private
Fr. 10.— (Studentenabonnement
Fr. 7.=), fir filmwirtschaftliche
Unternehmen Fr. 14.—, im Aus-
land Fr.12.— bzw. Fr. 16.—. Nach-
druck, wenn nichts anderes ver-
merkt, mit der Quellenangabe
«Filmberater, Ziirich», gestattet.

Moral — Zankapfel der Filmbewertung
P. Rochus Spiecker OP, K&ln

Worum es im folgenden nicht geht: Nicht um die moralische Entriistung tUber die
moralische Entriistung. Nicht um das hémische Vergniigen dariiber, daB auch
Experten Schnitzer unterlaufen. Nicht um den sophistischen SpalB, Sittenwéchtern
aus ihren eigenen Argumenten eine Schlinge zu kniipfen.

Es geht um eine viel ernstere Sache. Es geht um die Moral selbst. Um etwas so
Wichtiges also, daB man seine sachliche Bedeutung, seinen inwendigen Ernst
weder durch Feierlichkeit noch durch pidagogischen Brustton ersetzen kann. —
Niemand wird mehr daran interessiert sein als der Moralist — sofern er diesen
Namen im guten Sinne und zu Recht trdgt —, daB sein Urteil maBstabgenau gefillt
wird. Und nichts schadet der Moral, der Kunst des «seinsgerechten und sinnvollen
Lebens», mehr: als daB sie im GemeinbewuBtsein zu einer skurrilen Sittenésthetik
oder zu einer Konventionstechnik verfdlscht wird. Uns interessiert hier nicht das
Geschift mit den Verdrangungskomplexen, nicht der Schlammbad-Film, in dem wer
will, sich sduisch wohlfiihlen kann. Obwohl es, im wértlichen Sinne des Wortes, ein
«HeidenspaB» ist, zu sehen, wie gerade die Lustmolche im Gehege der Filmpro-
duktion es trefflich verstehen, die Moral als Feigenblatt zu benutzen. Unter dem
Motto: «Miitter, paBt auf eure Toéchter auf!» 14Bt sich die finsterste Schauermér
des Madchenhandels vor orientalischer Nachtbarkulisse pikant servieren, ohne daf
man das Biedermannsgesicht verlieren mifte. Und aus «Martyrium plus Nero-
Orgie» hat sich noch immer ein Cocktail mixen lassen, bei dem jeder auf seine
Kosten kommt.

Das wirkliche Problem liegt auf einer anderen Ebene. Es wird deutlich in dem
Streit, der zum Beispiel um Fellinis «StuBes Leben», um Bergmans «Jungfrauen-
quelle» und Viscontis «Rocco und seine Briider» entbrannt ist. Wenn man den kri-
tischen Kommissionen ehrliches und ernstes Bemiihen zubilligt, muB es nachdenk-
lich stimmen, daB etwa dem Film «Das siile Leben» von ein und derselben Be-
wertungsinstanz zunichst jedes Prédikat abgesprochen, dann aber — in der Beru-
fung — das «Besonders wertvoll» zuerkannt wurde. Oder daB der Film «Die Jung-
frauenquelle» einerseits wegen VerstoBes gegen die Sittlichkeit angeklagt, ander-

165



seits auf einem internationalen Festival als «hervorragender religioser Film» aus-
gezeichnet wurde.

Die Unsicherheit, die hier spiirbar wird, ist zweifellos darin begriindet, daB sich die
angeschnittene Problematik selbst als vielschichtig erweist. Ein Film kann kiinst-
lerisch beachtlich und trotzdem unmoralisch zersetzend sein. Oder er kann, trotz
kiinstlerischer und menschlicher Qualitdten, so verschliusselt anspruchsvoll sein,
daB man im Hinblick auf die Breite des Publikums mit gefdhrlichen MiBverstand-
nissen rechnen muf. Die Frage der «Altersgrenze» — so wichtig sie sein mag —
soll hier ausgesperrt bleiben. Sie beriihrt nicht den Kern des Problems. Auch inter-
essiert in unserer Fragestellung nicht der Sonderfall, daB sich hie und da hoch-
qualifizierte Filme «unlauterer Zugestdndnisse» an den Publikumsgeschmack be-
dienen, um trotz ihres schweren Stoffes eine Breitenwirkung zu erreichen, die den
Film finanziell absichert.

Unmoral im Film «an sich»

Trennen wir vorlédufig, um sauberer ermitteln zu kénnen, die Frage nach der Moral
oder Unmoral des Filmes «an sich» von dem anderen Problemkomplex, der sich
daraus ergibt, dafl der Film ein «Massenmedium» ist. — Fragen wir also zunachst,
wann ein Film «an sich» oder «in sich» unmoralisch ist. Kaum hat man diese Frage
gestellt, so merkt man, daB} sie so simpel nicht formuliert werden kann. Zumindest
muB man drei Aspekte unterscheiden: den Stoff als solchen, die Tendenz der Aus-
sage und die Darstellungsweise. Denn es ist offenbar, daB ein Handlungsablauf
nicht schon deswegen als verderblich abzulehnen ist, weil er sich mit einem Ver-
brechen befaBit. Sonst miuBte man sogar die Bibel als unmoralisches Buch be-
zeichnen, weil sie nicht selten, vor allem im Alten Testament, Schandtaten schil-
dert: und zwar auf recht drastische Weise. Und dall auch die Haufung von Ver-
brechen kein unbedingter Einwand ist, wird jeder zugeben, der etwa einen Shake-
speare nicht als «Schund- und Schmutzliteratur» abstempeln will.

Wie aber steht es mit der «Tendenz der Aussage»? Welche Mafistdbe sind hier
anzuwenden? Auch hier ist schon die Formulierung der Frage verfanglich. Denn
mit einem gewissen Unbehagen erinnert man sich sogleich an eine gewisse Abart
von Piddagogen, die aus jedem Drama am liebsten eine Moralpredigt machen
mochten. Damit soll nichts gegen den Sinn und die Notwendigkeit von Moralpre-
digten gesagt sein! Nur ist es nicht die Aufgabe eines Dramas, die Gesetzlichkeit
des Gesetzes zu rechtfertigen. Man baut ja auch keine Kathedrale, um die Stil-
gesetze der Gotik am Exempel zu beweisen. Zwar «erweist» sich im Bau die Giil-
tigkeit der Gesetze. Aber zwischen dem Erweis und der Demonstration ist ein
himmelweiter Unterschied. Wo — wie im Thesenstiick — die Demonstration des
Gesetzes liberwiegt, werden Personen und Handlung zum «Beispiel» entseelt. Man
sollte deswegen besser nicht von der «Tendenz», sondern eher von der «Entele-
chie» eines Dramas sprechen. Das Wort «Tendenz» ist zu tendenzios. «Entelechie»
dagegen — Aristoteles mége verzeihen, daB wir ihm seinen Begriff stehlen! —,
«Entelechie» besagt: das innewohnende Ziel, den Strukturschliissel einer Gestal-
tungsform, und spielt damit zugleich auf die Energien an, die diese Gestaltungs-
form ausstrabhlt.

Um kein MiBverstandnis aufkommen zu lassen: Es soll hier nicht dem Standpunkt
«I’art pour I'art» das Wort geredet werden. Wenn die Kunst Anteilnahme am leben-
digen Leben, Engagement durch Deutung und Verdichtung, wecken will, 148t sich
die Moral nicht aus ihrem Bezirk ausklammern. Einfach deshalb, weil sie nichts
Aufgeklebtes ist: sondern Heils- und Unheilselement des Lebens selbst. Wer die
Realitat in den Griff bekommen will, unterstellt mit dem «wahr oder unwahr», mit
dem «richtig oder falsch» auch in irgendeiner Weise ein «gut oder b&se». Ein
«Verismus», der glaubt, von jeder moralischen Wertung absehen zu kénnen, wire

166



darum ein Widerspruch in sich selbst. Nur muB man, um der Wahrhaftigkeit willen,
zugeben, daB die Moral in der Gestaltung eines dramatischen Stoffes auch dort
zu ihrem Recht kommt, wo das schuldhaft oder irrtimlich Falsche sich selbst «ad
absurdum» fiihrt. Auch ein disteres Stick — ohne Held und ohne Vorbild — kann
tief moralisch sein durch eine Art negativer Beweisfiihrung, sofern das Entsetzen
ldutert und das Gewissen wachruft. Man kann sich des Verdachtes nicht erwehren,
dalBl manche «moralische Kritik» zuweilen vorschnell dazu neigt, von «nihilistischen
Tendenzen» zu reden, weil ihr nicht bewuBt wird, daB auch ein «argumentum ad
absurdum» indirekt ein positives Ergebnis erzielt.

Der dritte moralische Aspekt wére: die Darstellungsweise. Konkret — um Beispiele
zu nennen, an denen sich erst unlangst die Gemditer entzindet haben — die Art,
wie etwa eine Vergewaltigung oder ein Mord «ins Bild» gesetzt wird. Zunédchst:
Sicher ist jede «isolierte Drastik» abzulehnen, jede Drastik also, die, ohne vom
Ablauf und der Deutung der Handlung ausreichend begriindet zu sein, sich ver-
selbstandigt, exhibitionistisch zur Schau stellt und in Wahrheit die «Verdichtung»
des Stiickes sprengt. Aber trotz dieser Einschriankung bleibt das Problem kom-
pliziert. Es gibt Leute, die meinen, es geniige vollauf, sich mit Andeutungen zu
begniigen. Man solle sich also jeder Drastik enthalten! — Gegen diese Auffassung
|4Bt sich jedoch mancherlei einwenden.

Argumente fiir die Drastik

Erstens: Andeutungen k&énnen unter Umstdnden verderblicher sein als biindige,
krasse Klarheit. Es ist sehr fraglich, ob die Bagatellisierung des Todeskampfes,
wie sie etwa in den munteren Pistolenduellen géangiger (und jugendfreier) Wild-
wester hdufig zu sehen ist, nicht weit gefdhrlicher ist als ein Mord, dessen
Schrecklichkeit schon visuell auBer Zweifel bleibt (zum Beispiel die Mordszene in
«Rocco und seine Brider»).

Zweitens: Sowenig einer geistigen Disputation gedient ist mit verflachten Objek-
tionen, die einen kaum verstehen lassen, wieso jemand so einen Blddsinn ver-
treten kann: sowenig dient es der dramatischen Auseinandersetzung — und der
Erkenntnis, die das Drama lautern soll! —, wenn die Versuchung zur Schuld, die
Verlockung zum Irrweg, an denen sich die Handlung entflammt, verdummt und ver-
diinnt wird. Es stimmt, daB die Schattenseiten des Lebens optisch und dramatisch
leichter «etwas hergeben». Darin liegt die Gefahr, wenn ein Stoff kiinstlerisch nicht
voll bewiltigt wird. Wer aber aus Furcht, die Siinde zu attraktiv zu zeigen, in das
entgegengesetzte Extrem verféllt und die Versuchung schwindsiichtig macht, ver-
hindert dadurch die «Gewissenserforschung» des Zuschauers. Denn wer wird
schon durch «Schrecken und Mitleid» gereinigt werden, wenn er sich angesichts
einer Handlung sagen mufB: «Darauf wére ich bestimmt niemals hereingefallen!»
Drittens: Man kann in der drastischen Schilderung eines Verbrechens zwei wesent-
lich verschiedene Darstellungsweisen unterscheiden. Einerseits die schlechthin
Entsetzen stiftende Drastik, die das Abscheuliche abschreckend deutlich macht.
Andererseits jene Drastik, die unterschwellig mit sadistischer Wollust aufgeladen
ist. Ein — fiir die moralische Kritik — entscheidender Unterschied, der oft nicht
geniigend beachtet wird! Denn eine harte, aber abschreckend gefilmte Vergewalti-
gung erregt heftige Bedenken, wéhrend man das farbenpréachtige Bauchaufschlit-
zen in Monster-Filmen mit frommem Hintergrund wohlwollend nachsichtig tber-
sieht.

Drastik und Drastik sind also zweierlei. Das gilt von der negativen Darstellung des
Verbrechens und der Bluttat so gut wie von der positiven Darstellung der Liebe.
Wer aber die Drastik schlechthin fur verwerflich halt, miBte sich konsequenter-
weise auch der Lektire der Bibel enthalten. Denn es gibt in der Bibel nicht nur
Schilderungen des Verbrechens, die den harten Stil eines Hemingway in den

167



Schatten stellen, sondern auch Schilderungen der Liebe — wie im «Hohen Liede
Salomons» —, die sich ebenso durch poetische Feinheit wie durch vollbliitige Kraft
auszeichnen. — Vielleicht wird nun jemand einwenden: der heutige Mensch sei
eben empfindlicher! Aber nein: Das wird niemand einwenden, der die dringlichen
Fragen des modernen Menschen, den Druck der geschichtlichen Stunde und die
Antwortversuche des modernen Denkens kennt! Denn wenn schwere Probleme zum
unausweichlichen Massenschicksal werden, ist wenig damit gewonnen, sich durch
eine zart geblimte Wand abzuschirmen. Und damit wéaren wir bei der Frage nach
dem Film als «Massenmedium».

Ein Massenmedium — so kénnte eine bése Zunge definieren — sei: «ein Anschau-
ungsvermittler fiir eine Gattungsart, welche strikt leugnet, als solche zu existieren».
Wer will schon «Masse» sein? Es verhélt sich mit ihr also &hnlich wie mit dem
hypothetischen «Lieschen Miiller», jenem mythischen Wesen, das trotz seiner
sprichwortlichen Arglosigkeit das Alptraumgespenst jedes kunstbeflissenen Regis-
seurs ist. Da aber der Verfasser dieser Zeilen nur vom Hérensagen weil3, was eine
«bdse Zunge» ist, soll das Wort «Masse» hier als quantitativer und nicht als quali-
tativer Begriff verwandt werden. Es soll den Querschnitt und die Breite des Pu-
blikums bezeichnen. Und in diesem Sinne gehdren wir alle zur Masse, die vom
«Massenmedium» bestrahlt wird: vom Hochschulprofessor bis zu jenem Lieschen
Miller, das bése wird, wenn man sein Inkognito liiftet.

Moral und Masse

Die «Masse» stellt ein neues Moralproblem, weil etwa ein schwerer dramatischer
Stoff, dessen Gestaltung fir den einen nicht nur wiinschenswert, sondern notwen-
dig ware, den anderen iliberfordert, MiBverstandnisse hervorruft und zu falschen
Konsequenzen AnlaB geben kann. Denn nicht fiir jeden ist das Gleiche niitzlich und
gut, wie schon jener gewitzte Kapuziner bemerkt hat, der predigte: «Wer nur zwei
MaB Bier vertragt, aber drei trinkt, ist unmaBig. Wer vier MaB Bier vertragt, aber
finf trinkt, treibt Vollerei. Wer aber — wie ich! — von Gott die Gnade erhielt, acht
MaB zu vertragen, und trotzdem nur sieben trinkt: ist maBvoll und tugendhaft!»
Oder, um einen respektablen Theologen wie Thomas von Aquin zu konsultieren:
Das rechte MaB der Vernunft ist in vielen Bereichen nicht am Gegenstand allein
abzulesen, sondern nur im klugen Vergleich zwischen dem Objekt und der subjek-
tiven Aufnahmefahigkeit.

Auch das Medium selbst stellt ein eigenstdndiges Moralproblem. Fiir ein Theater
vergangener Jahrhunderte etwa, das praktisch nur einem exklusiven Zuschauer-
kreis zugénglich war, gelten andere MaBstibe als fiir das Fernsehen, das wohl
oder Ubel mit starker Breitenstreuung rechnen muB. Und wieder andere Gesetze
gelten fiir das Kino, bei dem die aktive Wahlentscheidung des Zuschauers eine
groBere Rolle spielt, weil er sich immerhin aufmachen muB, um diesen oder jenen
Film zu besuchen (und zu bezahlen!), wihrend ihm das Programm des Fernsehens
bequem ins Wohnzimmer gepumpt wird.

All das braucht man sich nur zu vergegenwdrtigen, um zu merken, daB man in
einen Dschungel gerat. Denn die nédchstliegende Aufgabe einer moralischen Be-
wertung ist doch wohl: gerecht zu sein. Die Gerechtigkeit aber steht vor der
schweren Pflicht: verschiedene, wiederum in sich berechtigte Interessen und An-
spriiche in sauberer Proportion zu koordinieren. Bedenkt man dies, so wird man —
auch ohne das Erlebnis einer Theatertragdédie — in klassischer Weise von «Furcht
und Mitleid» mit den Sittenwédchtern der Kontrollkommission erfiillt. Kein Wunder,
daB Entristung auf Entriistung prallt, wenn Produktion, Kontroll-Instanz und Zu-
schauerkreis einander konfrontiert werden. Denn jedes der drei Heerlager kann
Recht und Moral unter einem anderen Aspekt fir sich ins Feld fihren.

168



Der gute Regisseur wird sagen: «Es ist das Ende des Filmes als Kunstwerk, wenn
ich nur solche Stoffe behandeln und gestalten darf, die jedermann suffig durch die
Kehle gehen! Falls Lieschen Millers Einfalt zum entscheidenden MaBstab erklart
wird, falls nur erlaubt ist, was von niemandem miBverstanden werden kénnte: dann
laBt uns zum Kintopp und zur Klamotte zuriickkehren! — Oder sollen wir schwere
Filme nur in exklusiven Studios auffiihren diirfen? Auch das wére indirekter Selbst-
mord. Denn wie sollen sich solche Filme finanzieren lassen? — Im ubrigen —
wenn das MiBverstdndliche verboten ist —, dann darf auch das Fernsehen keine
anspruchsvollen Dramen mehr zeigen. Oder ist im «Faust», im «Don Carlos», im
«Seidenen Schuh» nicht Stoff genug, der fiir die Einfalt zum Fallstrick werden
konnte?

Was ist gefahrlicher?

Und der Zuschauer sagt: Was ist gefahrlicher: den Einfiltigen zu tberfordern oder
den Wachen in seinen dringlichen Fragen schmoren zu lassen? Wir leben nun ein-
mal in einer Welt, in der schwerste Probleme zum Massenschicksal geworden sind.
Die Frage nach Recht und Pflicht zum Widerstand gegen die Autoritét ist im Zeit-
alter der totalitdren Staaten und der Kriegsverbrecherprozesse nicht mehr nur der
Gewissenskonflikt einer Elite. Die Lebensformen der verengten, industrialisierten
Welt werfen in Ehe, Familie und Erziehung Probleme auf, die einfacheren Kulturen
fremd gewesen sind. (Die Beispiele lieBen sich multiplizieren!) Schwierige Pro-
bleme aber kénnen nur bis zu einem gewissen Grad vereinfacht werden. Man kann
sie nicht «unmiBverstdndlich» gestalten. Und vor allem: Sie werden verfilscht,
wenn man sie in einer «<Schwarz-WeiB-Manier» zu kldren versucht. Es ist deswegen
nicht nur Neugier und Willkiir, wenn der fragende Geist nach den Antworten der
groBen und schweren Kunst sucht.

Es gibt Bucher. Gewifl. Aber in unserer Zeit liegt der Akzent auf dem Visuellen.
Wer tagsiiber in harte Arbeit eingespannt ist, wird ein dramatisches Problem, das
Auge und Ohr fesselt, leichter und williger verkraften als die Lektiire eines Buches.
Man mag das bedauern. Aber das dndert wenig an der Tatsache und an der psy-
chologischen Disposition. AuBerdem rekrutieren sich die wachen und fragenden
Geister nicht nur aus den Akademikern, denen das Buch von Haus aus vertrauter
ist. — Aber, so kdnnte man einwenden, es gibt auch Theater, in dem die Gefahr
einer miBverstandlichen Breitenwirkung geringer ist! Allerdings. Wer jedoch nicht
in einer GroBstadt wohnt, hat wenig Gelegenheit, das Theater zu besuchen. Der
Film hingegen kann, abgesehen von seinen eigenstdndigen Ausdrucksmitteln, dem
hervorragenden Schauspiel eine weltweite Bedeutung geben. Und ist die grofe
Kunst wirklich ein Luxus? Ist das vollendete Spiel nur eine zusitzliche Spielerei?
Oder ist die reiche Ausdruckskraft im schweren Problemstiick nicht gerade der
Funke, der die Erkenntnis weckt? _

So eifert jeder fiir sein Recht. Und jeder weil gute Griinde anzufiihren. Es ist
wahrhaftig nicht leicht, zwischen dem «Fur» und «Wider» das richtige MaB zu er-
mitteln. Eines ist zwar gewiB3: Dieses MaB liegt eben in der Mitte! Darum ist es
auch sicher falsch, wenn man das mégliche MiBverstdndnis des sagenhaften «Lies-
chen Miiller» zum entscheidenden Faktor stempeln wollte.

Um die richtigen Leitsdtze einer Verkehrsmoral zu finden, kann man ja auch nicht
als obersten Grundsatz erklaren: «Es darf jedenfalls kein altes Miitterchen unters
Auto kommen!» — GewiB soll das alte Miitterchen nicht iiberfahren werden! Aber
der oberste Grundsatz, der Strukturschliissel der Verkehrsmoral, kann nur aus dem
Gesamt der Lebensnotwendigkeiten des Menschen in der technischen Welt ermit-
telt werden. Wenn alle zu FuB gingen, wiirde es zwar keine Autounfille mehr
geben. Aber dafiir wiirde eine solche Blockade der Wirtschaft weit groBere Kata-
strophen verursachen und Hunger und Elend iber die dichtbevélkerte Welt ver-
hangen.

169



Bleibt nur die Flucht nach vorn

Ahnliches gilt bei der Frage, die uns hier beschéftigt: bei der Frage, wie die Aus-
wirkung des Filmes, insofern er ein Massenmedium ist, moralisch zu bewerten sei.
Denn auch hier geht es — via Film — um den «Aus-Tausch» des menschlichen
Schicksals, um die «Er-Fahrung» der Welt, um das «Einfiihlungs-Vermégen» in
fremde Haltungen. Auch hier: um «Erndhrungsfragen», um den Hunger des Geistes,
um den Modellfall unausweichlicher Entscheidungen, um die Okonomie des Be-
wahrens und des kritischen Sichbewidhrens, um die Aufristung des Herzens, um
Nutzen und Gefahr eines Mandvers, in dem Aufgaben und Belastungen der Seele
im Medium der lllusion vorweggenommen werden. Und auch hier kann nur vom
Gesamt der Lebensnotwendigkeiten her ermittelt werden, was riskiert werden darf.
Eines ist klar: Wer ganz auf «Nummer sicher» gehen will, wer die Vorsicht lber-
treibt, beschwoért in Wahrheit ebenso tédliche Gefahren herauf wie sein extremer
Gegenspieler, der hemmungslos Leichtsinn walten [aB3t.

Genau genommen sind die Fragen, die heutzutage die moralische Bewertung eines
Filmes aufwirft, nur Randerscheinungen einer Zwangslage, deren Griinde viel tiefer
liegen. Es ist die geschichtliche Situation selbst, die mit schweren Problemen
«Uberfordert». Es ist die Uberreife und doch unbewiltigte Zivilisation — fast wire
man versucht zu sagen: die «Friihreife» des Sdkulums —, die den Menschen immer
haufiger in Perplexkonflikte des Gewissens st6ft. Es ist der Dschungel der uniiber-
schaubaren Perfektion, der die moderne Kultur immer mehr zu einer Geheimwis-
senschaft macht und der Breite des Volkes entfremdet. Ein Gesetz, das in der
Literatur, der Musik und der Malerei in gleicher Weise zu beobachten ist. — Es
niitzt wenig, dariiber zu klagen. Vor allem aber gibt es kein «Zuriick». Es gibt nur
die Flucht nach vorn. Eine Flucht allerdings, die nicht zur Ausflucht entarten darf!

Nachwort der Redaktion:

Der Verfasser des vorstehenden, erstmals in der «Deutschen Zeitung» erschiene-
nen Artikels arbeitet seit Jahren als Autor und Berater in der deutschen Film-, Radio-
und Fernsehproduktion mit. Dieser Sachkontakt gibt seiner Betrachtung ihre Kon-
kretheit und macht sie zur anregenden Diskussionsbasis. P. Spiecker wird lbrigens
zu Anfang des nachsten Jahres in Zirich anlaBlich einer Sonderauffilhrung von
Bernhard Wickis «Das Wunder des Malachias», bei dem er mitgearbeitet hat, zu
horen sein.

Kurzbesprechungen

I1. Fiir alle

Ballada o soldato (Ballade vom Soldaten). Regie: G. Tschoukrai, 1959; Ver-
leih: Monopole Pathé; russisch. Geschichte eines jungen Russen, der fir die
ihm angebotene Tapferkeitsauszeichnung einen Urlaub erbittet, auf der Fahrt
nach Hause aber durch verschiedene Begegnungen aufgehalten wird. Schlich-
tes und innerliches Werk voll sympathischer Menschlichkeit. (1) Cf. Bespr.
Nr. 18, 1961.

Il.—1ll. Fiir Erwachsene und reifere Jugendliche

Capitaine Fracasse (Fracass, der freche Kavalier). Regie: P. Gaspard-Huit,
1961; Verleih: Cinévox; franzésisch. Verschuldeter Baron kampft mit einem
Herzog um hiibsche Schauspielerin. Das Happy-End steht fest, als sich her-
ausstellt, daB das Madchen die Halbschwester des Herzogs ist. Romantischer
Abenteuerstreifen. (I1—111)

170



	Moral : Zankapfel der Filmbewertung

