
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 21 (1961)

Heft: 18

Artikel: Moral : Zankapfel der Filmbewertung

Autor: Spiecker, Rochus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmberater
Nr. 18 November 1961 21. Jahrgang

Inhalt
Moral — Zankapfel der Filmbewertung 165
Kurzbesprechungen 170
Filmvorlesungen an der Universität Fribourg 1961/62 172

Bild
Es scheint, daß sich die Filme, die man in irgendeinem Sinne
als religiös bezeichnen muß, in letzter Zeit mehren. Unter den
Projekten, die eine verinnerlichte Darstellung des Religiösen
versprechen, sind vor allem zu nennen der seit langem
geplante Christus-Film von Carl Theodor Dreyer und das in Arbeit
befindliche neue Werk von Robert Bresson über Jeanne d'Arc.
Unser Bild zeigt Bradford Dillmann in der Rolle des heiligen
Franz in dem bald bei uns anlaufenden biographischen Film
über den Heiligen von Assisi (Regie: Michael Curtiz).

Organ der Filmkommission des
Schweizerischen Katholischen
Volksvereins. Redaktion: Dr. Ch.
Reinert, Scheideggstraße 45,
Zürich 2, Tel. (051) 27 2612. Verlag
und Administration: Schweizerischer

Katholischer Volksverein,
Luzern, Habsburgerstraße 44,

Telephon (041) 3 56 44,
Postcheck VII 166. Druck: Buchdruk-
kerei Maihof, Luzern.
Abonnementspreis per Jahr: für Private
Fr. 10.— (Studentenabonnement
Fr. 7.—), für filmwirtschaftliche
Unternehmen Fr. 14.—, im Ausland

Fr. 12.— bzw. Fr. 16.-.
Nachdruck, wenn nichts anderes
vermerkt, mit der Quellenangabe
«Filmberater, Zürich», gestattet.

Moral — Zankapfel der Filmbewertung
P. Rochus Spiecker OP, Köln

Worum es im folgenden nicht geht: Nicht um die moralische Entrüstung über die
moralische Entrüstung. Nicht um das hämische Vergnügen darüber, daß auch
Experten Schnitzer unterlaufen. Nicht um den sophistischen Spaß, Sittenwächtern
aus ihren eigenen Argumenten eine Schlinge zu knüpfen.
Es geht um eine viel ernstere Sache. Es geht um die Moral selbst. Um etwas so
Wichtiges also, daß man seine sachliche Bedeutung, seinen inwendigen Ernst
weder durch Feierlichkeit noch durch pädagogischen Brustton ersetzen kann. —

Niemand wird mehr daran interessiert sein als der Moralist — sofern er diesen
Namen im guten Sinne und zu Recht trägt —, daß sein Urteil maßstabgenau gefällt
wird. Und nichts schadet der Moral, der Kunst des «seinsgerechten und sinnvollen
Lebens», mehr: als daß sie im Gemeinbewußtsein zu einer skurrilen Sittenästhetik
oder zu einer Konventionstechnik verfälscht wird. Uns interessiert hier nicht das
Geschäft mit den Verdrängungskomplexen, nicht der Schlammbad-Film, in dem wer
will, sich säuisch wohifühlen kann. Obwohl es, im wörtlichen Sinne des Wortes, ein
«Heidenspaß» ist, zu sehen, wie gerade die Lustmolche im Gehege der Filmproduktion

es trefflich verstehen, die Moral als Feigenblatt zu benutzen. Unter dem
Motto: «Mütter, paßt auf eure Töchter auf!» läßt sich die finsterste Schauermär
des Mädchenhandels vor orientalischer Nachtbarkulisse pikant servieren, ohne daß
man das Biedermannsgesicht verlieren müßte. Und aus «Martyrium plus Nero-
Orgie» hat sich noch immer ein Cocktail mixen lassen, bei dem jeder auf seine
Kosten kommt.
Das wirkliche Problem liegt auf einer anderen Ebene. Es wird deutlich in dem
Streit, der zum Beispiel um Fellinis «Süßes Leben», um Bergmans «Jungfrauenquelle»

und Viscontis «Rocco und seine Brüder» entbrannt ist. Wenn man den
kritischen Kommissionen ehrliches und ernstes Bemühen zubilligt, muß es nachdenklich

stimmen, daß etwa dem Film «Das süße Leben» von ein und derselben
Bewertungsinstanz zunächst jedes Prädikat abgesprochen, dann aber — in der Berufung

— das «Besonders wertvoll» zuerkannt wurde. Oder daß der Film «Die
Jungfrauenquelle» einerseits wegen Verstoßes gegen die Sittlichkeit angeklagt, ander-

165



seits auf einem internationalen Festival als «hervorragender religiöser Film»
ausgezeichnet wurde.
Die Unsicherheit, die hier spürbar wird, ist zweifellos darin begründet, daß sich die
angeschnittene Problematik selbst als vielschichtig erweist. Ein Film kann
künstlerisch beachtlich und trotzdem unmoralisch zersetzend sein. Oder er kann, trotz
künstlerischer und menschlicher Qualitäten, so verschlüsselt anspruchsvoll sein,
daß man im Hinblick auf die Breite des Publikums mit gefährlichen Mißverständnissen

rechnen muß. Die Frage der «Altersgrenze» — so wichtig sie sein mag —

soll hier ausgesperrt bleiben. Sie berührt nicht den Kern des Problems. Auch
interessiert in unserer Fragestellung nicht der Sonderfall, daß sich hie und da
hochqualifizierte Filme «unlauterer Zugeständnisse» an den Publikumsgeschmack
bedienen, um trotz ihres schweren Stoffes eine Breitenwirkung zu erreichen, die den
Film finanziell absichert.

Unmoral im Film «an sich»

Trennen wir vorläufig, um sauberer ermitteln zu können, die Frage nach der Moral
oder Unmoral des Filmes «an sich» von dem anderen Problemkomplex, der sich
daraus ergibt, daß der Film ein «Massenmedium» ist. — Fragen wir also zunächst,
wann ein Film «an sich» oder «in sich» unmoralisch ist. Kaum hat man diese Frage
gestellt, so merkt man, daß sie so simpel nicht formuliert werden kann. Zumindest
muß man drei Aspekte unterscheiden: den Stoff als solchen, die Tendenz der
Aussage und die Darstellungsweise. Denn es ist offenbar, daß ein Handlungsablauf
nicht schon deswegen als verderblich abzulehnen ist, weil er sich mit einem
Verbrechen befaßt. Sonst müßte man sogar die Bibel als unmoralisches Buch
bezeichnen, weil sie nicht selten, vor allem im Alten Testament, Schandtaten schildert:

und zwar auf recht drastische Weise. Und daß auch die Häufung von
Verbrechen kein unbedingter Einwand ist, wird jeder zugeben, der etwa einen Shakespeare

nicht als «Schund- und Schmutzliteratur» abstempeln will.
Wie aber steht es mit der «Tendenz der Aussage»? Welche Maßstäbe sind hier
anzuwenden? Auch hier ist schon die Formulierung der Frage verfänglich. Denn
mit einem gewissen Unbehagen erinnert man sich sogleich an eine gewisse Abart
von Pädagogen, die aus jedem Drama am liebsten eine Moralpredigt machen
möchten. Damit soll nichts gegen den Sinn und die Notwendigkeit von Moralpredigten

gesagt sein! Nur ist es nicht die Aufgabe eines Dramas, die Gesetzlichkeit
des Gesetzes zu rechtfertigen. Man baut ja auch keine Kathedrale, um die
Stilgesetze der Gotik am Exempel zu beweisen. Zwar «erweist» sich im Bau die
Gültigkeit der Gesetze. Aber zwischen dem Erweis und der Demonstration ist ein
himmelweiter Unterschied. Wo — wie im Thesenstück — die Demonstration des
Gesetzes überwiegt, werden Personen und Handlung zum «Beispiel» entseelt. Man
sollte deswegen besser nicht von der «Tendenz», sondern eher von der «Entele-
chie» eines Dramas sprechen. Das Wort «Tendenz» ist zu tendenziös. «Entelechie»
dagegen — Aristoteles möge verzeihen, daß wir ihm seinen Begriff stehlen! —,
«Entelechie» besagt: das innewohnende Ziel, den Strukturschlüssel einer
Gestaltungsform, und spielt damit zugleich auf die Energien an, die diese Gestaltungsform

ausstrahlt.
Um kein Mißverständnis aufkommen zu lassen: Es soll hier nicht dem Standpunkt
«l'art pour l'art» das Wort geredet werden. Wenn die Kunst Anteilnahme am lebendigen

Leben, Engagement durch Deutung und Verdichtung, wecken will, läßt sich
die Moral nicht aus ihrem Bezirk ausklammern. Einfach deshalb, weil sie nichts
Aufgeklebtes ist: sondern Heils- und Unheilselement des Lebens selbst. Wer die
Realität in den Griff bekommen will, unterstellt mit dem «wahr oder unwahr», mit
dem «richtig oder falsch» auch in irgendeiner Weise ein «gut oder böse». Ein
«Verismus», der glaubt, von jeder moralischen Wertung absehen zu können, wäre

166



darum ein Widerspruch in sich selbst. Nur muß man, um der Wahrhaftigkeit willen,
zugeben, daß die Moral in der Gestaltung eines dramatischen Stoffes auch dort
zu ihrem Recht kommt, wo das schuldhaft oder irrtümlich Falsche sich selbst «ad
absurdum» führt. Auch ein düsteres Stück — ohne Held und ohne Vorbild — kann
tief moralisch sein durch eine Art negativer Beweisführung, sofern das Entsetzen
läutert und das Gewissen wachruft. Man kann sich des Verdachtes nicht erwehren,
daß manche «moralische Kritik» zuweilen vorschnell dazu neigt, von «nihilistischen
Tendenzen» zu reden, weil ihr nicht bewußt wird, daß auch ein «argumentum ad
absurdum» indirekt ein positives Ergebnis erzielt.
Der dritte moralische Aspekt wäre: die Darstellungsweise. Konkret — um Beispiele
zu nennen, an denen sich erst unlängst die Gemüter entzündet haben — die Art,
wie etwa eine Vergewaltigung oder ein Mord «ins Bild» gesetzt wird. Zunächst:
Sicher ist jede «isolierte Drastik» abzulehnen, jede Drastik also, die, ohne vom
Ablauf und der Deutung der Handlung ausreichend begründet zu sein, sich
verselbständigt, exhibitionistisch zur Schau stellt und in Wahrheit die «Verdichtung»
des Stückes sprengt. Aber trotz dieser Einschränkung bleibt das Problem
kompliziert. Es gibt Leute, die meinen, es genüge vollauf, sich mit Andeutungen zu
begnügen. Man solle sich also jeder Drastik enthalten! — Gegen diese Auffassung
läßt sich jedoch mancherlei einwenden.

Argumente für die Drastik

Erstens: Andeutungen können unter Umständen verderblicher sein als bündige,
krasse Klarheit. Es ist sehr fraglich, ob die Bagatellisierung des Todeskampfes,
wie sie etwa in den munteren Pistolenduellen gängiger (und jugendfreier) Wild-
wester häufig zu sehen ist, nicht weit gefährlicher ist als ein Mord, dessen
Schrecklichkeit schon visuell außer Zweifel bleibt (zum Beispiel die Mordszene in
«Rocco und seine Brüder»),
Zweitens: Sowenig einer geistigen Disputation gedient ist mit verflachten Objektionen,

die einen kaum verstehen lassen, wieso jemand so einen Blödsinn
vertreten kann: sowenig dient es der dramatischen Auseinandersetzung — und der
Erkenntnis, die das Drama läutern soll! —, wenn die Versuchung zur Schuld, die
Verlockung zum Irrweg, an denen sich die Handlung entflammt, verdummt und
verdünnt wird. Es stimmt, daß die Schattenseiten des Lebens optisch und dramatisch
leichter «etwas hergeben». Darin liegt die Gefahr, wenn ein Stoff künstlerisch nicht
voll bewältigt wird. Wer aber aus Furcht, die Sünde zu attraktiv zu zeigen, in das
entgegengesetzte Extrem verfällt und die Versuchung schwindsüchtig macht,
verhindert dadurch die «Gewissenserforschung» des Zuschauers. Denn wer wird
schon durch «Schrecken und Mitleid» gereinigt werden, wenn er sich angesichts
einer Handlung sagen muß: «Darauf wäre ich bestimmt niemals hereingefallen!»
Drittens: Man kann in der drastischen Schilderung eines Verbrechens zwei wesentlich

verschiedene Darstellungsweisen unterscheiden. Einerseits die schlechthin
Entsetzen stiftende Drastik, die das Abscheuliche abschreckend deutlich macht.
Andererseits jene Drastik, die unterschwellig mit sadistischer Wollust aufgeladen
ist. Ein — für die moralische Kritik — entscheidender Unterschied, der oft nicht
genügend beachtet wird! Denn eine harte, aber abschreckend gefilmte Vergewaltigung

erregt heftige Bedenken, während man das farbenprächtige Bauchaufschlitzen
in Monster-Filmen mit frommem Hintergrund wohlwollend nachsichtig

übersieht.

Drastik und Drastik sind also zweierlei. Das gilt von der negativen Darstellung des
Verbrechens und der Bluttat so gut wie von der positiven Darstellung der Liebe.
Wer aber die Drastik schlechthin für verwerflich hält, müßte sich konsequenterweise

auch der Lektüre der Bibel enthalten. Denn es gibt in der Bibel nicht nur
Schilderungen des Verbrechens, die den harten Stil eines Hemingway in den

167



Schatten stellen, sondern auch Schilderungen der Liebe — wie im «Hohen Liede
Salomons» —, die sich ebenso durch poetische Feinheit wie durch vollblütige Kraft
auszeichnen. — Vielleicht wird nun jemand einwenden: der heutige Mensch sei
eben empfindlicher! Aber nein: Das wird niemand einwenden, der die dringlichen
Fragen des modernen Menschen, den Druck der geschichtlichen Stunde und die
Antwortversuche des modernen Denkens kennt! Denn wenn schwere Probleme zum
unausweichlichen Massenschicksal werden, ist wenig damit gewonnen, sich durch
eine zart geblümte Wand abzuschirmen. Und damit wären wir bei der Frage nach
dem Film als «Massenmedium».
Ein Massenmedium — so könnte eine böse Zunge definieren — sei: «ein
Anschauungsvermittler für eine Gattungsart, welche strikt leugnet, als solche zu existieren».
Wer will schon «Masse» sein? Es verhält sich mit ihr also ähnlich wie mit dem
hypothetischen «Lieschen Müller», jenem mythischen Wesen, das trotz seiner
sprichwörtlichen Arglosigkeit das Alptraumgespenst jedes kunstbeflissenen Regisseurs

ist. Da aber der Verfasser dieser Zeilen nur vom Hörensagen weiß, was eine
«böse Zunge» ist, soll das Wort «Masse» hier als quantitativer und nicht als
qualitativer Begriff verwandt werden. Es soll den Querschnitt und die Breite des
Publikums bezeichnen. Und in diesem Sinne gehören wir alle zur Masse, die vom
«Massenmedium» bestrahlt wird: vom Hochschulprofessor bis zu jenem Lieschen
Müller, das böse wird, wenn man sein Inkognito lüftet.

Moral und Masse

Die «Masse» stellt ein neues Moralproblem, weil etwa ein schwerer dramatischer
Stoff, dessen Gestaltung für den einen nicht nur wünschenswert, sondern notwendig

wäre, den anderen überfordert, Mißverständnisse hervorruft und zu falschen
Konsequenzen Anlaß geben kann. Denn nicht für jeden ist das Gleiche nützlich und
gut, wie schon jener gewitzte Kapuziner bemerkt hat, der predigte: «Wer nur zwei
Maß Bier verträgt, aber drei trinkt, ist unmäßig. Wer vier Maß Bier verträgt, aber
fünf trinkt, treibt Völlerei. Wer aber — wie ich! — von Gott die Gnade erhielt, acht
Maß zu vertragen, und trotzdem nur sieben trinkt: ist maßvoll und tugendhaft!»
Oder, um einen respektablen Theologen wie Thomas von Aquin zu konsultieren:
Das rechte Maß der Vernunft ist in vielen Bereichen nicht am Gegenstand allein
abzulesen, sondern nur im klugen Vergleich zwischen dem Objekt und der subjektiven

Aufnahmefähigkeit.
Auch das Medium selbst stellt ein eigenständiges Moralproblem. Für ein Theater
vergangener Jahrhunderte etwa, das praktisch nur einem exklusiven Zuschauerkreis

zugänglich war, gelten andere Maßstäbe als für das Fernsehen, das wohl
oder übel mit starker Breitenstreuung rechnen muß. Und wieder andere Gesetze
gelten für das Kino, bei dem die aktive Wahlentscheidung des Zuschauers eine
größere Rolle spielt, weil er sich immerhin aufmachen muß, um diesen oder jenen
Film zu besuchen (und zu bezahlen!), während ihm das Programm des Fernsehens
bequem ins Wohnzimmer gepumpt wird.
All das braucht man sich nur zu vergegenwärtigen, um zu merken, daß man in
einen Dschungel gerät. Denn die nächstliegende Aufgabe einer moralischen
Bewertung ist doch wohl: gerecht zu sein. Die Gerechtigkeit aber steht vor der
schweren Pflicht: verschiedene, wiederum in sich berechtigte Interessen und
Ansprüche in sauberer Proportion zu koordinieren. Bedenkt man dies, so wird man —

auch ohne das Erlebnis einer Theatertragödie — in klassischer Weise von «Furcht
und Mitleid» mit den Sittenwächtern der Kontrollkommission erfüllt. Kein Wunder,
daß Entrüstung auf Entrüstung prallt, wenn Produktion, Kontroll-Instanz und
Zuschauerkreis einander konfrontiert werden. Denn jedes der drei Heerlager kann
Recht und Moral unter einem anderen Aspekt für sich ins Feld führen.

168



Der gute Regisseur wird sagen: «Es ist das Ende des Filmes als Kunstwerk, wenn
ich nur solche Stoffe behandeln und gestalten darf, die jedermann süffig durch die
Kehle gehen! Falls Lieschen Müllers Einfalt zum entscheidenden Maßstab erklärt
wird, falls nur erlaubt ist, was von niemandem mißverstanden werden könnte: dann
laßt uns zum Kintopp und zur Klamotte zurückkehren! — Oder sollen wir schwere
Filme nur in exklusiven Studios aufführen dürfen? Auch das wäre indirekter Selbstmord.

Denn wie sollen sich solche Filme finanzieren lassen? — Im übrigen —

wenn das Mißverständliche verboten ist —, dann darf auch das Fernsehen keine
anspruchsvollen Dramen mehr zeigen. Oder ist im «Faust», im «Don Carlos», im
«Seidenen Schuh» nicht Stoff genug, der für die Einfalt zum Fallstrick werden
könnte?

Was ist gefährlicher?
Und der Zuschauer sagt: Was ist gefährlicher: den Einfältigen zu überfordern oder
den Wachen in seinen dringlichen Fragen schmoren zu lassen? Wir leben nun einmal

in einer Welt, in der schwerste Probleme zum Massenschicksal geworden sind.
Die Frage nach Recht und Pflicht zum Widerstand gegen die Autorität ist im Zeitalter

der totalitären Staaten und der Kriegsverbrecherprozesse nicht mehr nur der
Gewissenskonflikt einer Elite. Die Lebensformen der verengten, industrialisierten
Welt werfen in Ehe, Familie und Erziehung Probleme auf, die einfacheren Kulturen
fremd gewesen sind. (Die Beispiele ließen sich multiplizieren!) Schwierige
Probleme aber können nur bis zu einem gewissen Grad vereinfacht werden. Man kann
sie nicht «unmißverständlich» gestalten. Und vor allem: Sie werden verfälscht,
wenn man sie in einer «Schwarz-Weiß-Manier» zu klären versucht. Es ist deswegen
nicht nur Neugier und Willkür, wenn der fragende Geist nach den Antworten der
großen und schweren Kunst sucht.
Es gibt Bücher. Gewiß. Aber in unserer Zeit liegt der Akzent auf dem Visuellen.
Wer tagsüber in harte Arbeit eingespannt ist, wird ein dramatisches Problem, das
Auge und Ohr fesselt, leichter und williger verkraften als die Lektüre eines Buches.
Man mag das bedauern. Aber das ändert wenig an der Tatsache und an der
psychologischen Disposition. Außerdem rekrutieren sich die wachen und fragenden
Geister nicht nur aus den Akademikern, denen das Buch von Haus aus vertrauter
ist. — Aber, so könnte man einwenden, es gibt auch Theater, in dem die Gefahr
einer mißverständlichen Breitenwirkung geringer ist! Allerdings. Wer jedoch nicht
in einer Großstadt wohnt, hat wenig Gelegenheit, das Theater zu besuchen. Der
Film hingegen kann, abgesehen von seinen eigenständigen Ausdrucksmitteln, dem
hervorragenden Schauspiel eine weltweite Bedeutung geben. Und ist die große
Kunst wirklich ein Luxus? Ist das vollendete Spiel nur eine zusätzliche Spielerei?
Oder ist die reiche Ausdruckskraft im schweren Problemstück nicht gerade der
Funke, der die Erkenntnis weckt?
So eifert jeder für sein Recht. Und jeder weiß gute Gründe anzuführen. Es ist
wahrhaftig nicht leicht, zwischen dem «Für» und «Wider» das richtige Maß zu
ermitteln. Eines ist zwar gewiß: Dieses Maß liegt eben in der Mitte! Darum ist es
auch sicher falsch, wenn man das mögliche Mißverständnis des sagenhaften «Lieschen

Müller» zum entscheidenden Faktor stempeln wollte.
Um die richtigen Leitsätze einer Verkehrsmoral zu finden, kann man ja auch nicht
als obersten Grundsatz erklären: «Es darf jedenfalls kein altes Mütterchen unters
Auto kommen!» — Gewiß soll das alte Mütterchen nicht überfahren werden! Aber
der oberste Grundsatz, der Strukturschlüssel der Verkehrsmoral, kann nur aus dem
Gesamt der Lebensnotwendigkeiten des Menschen in der technischen Welt ermittelt

werden. Wenn alle zu Fuß gingen, würde es zwar keine Autounfälle mehr
geben. Aber dafür würde eine solche Blockade der Wirtschaft weit größere
Katastrophen verursachen und Hunger und Elend über die dichtbevölkerte Welt
verhängen.

169



Bleibt nur die Flucht nach vorn

Ähnliches gilt bei der Frage, die uns hier beschäftigt: bei der Frage, wie die
Auswirkung des Filmes, insofern er ein Massenmedium ist, moralisch zu bewerten sei.
Denn auch hier geht es — via Film — um den «Aus-Tausch» des menschlichen
Schicksals, um die «Er-Fahrung» der Welt, um das «Einfühlungs-Vermögen» in
fremde Haltungen. Auch hier: um «Ernährungsfragen», um den Hunger des Geistes,
um den Modellfall unausweichlicher Entscheidungen, um die Ökonomie des
Bewahrens und des kritischen Sichbewährens, um die Aufrüstung des Herzens, um
Nutzen und Gefahr eines Manövers, in dem Aufgaben und Belastungen der Seele
im Medium der Illusion vorweggenommen werden. Und auch hier kann nur vom
Gesamt der Lebensnotwendigkeiten her ermittelt werden, was riskiert werden darf.
Eines ist klar: Wer ganz auf «Nummer sicher» gehen will, wer die Vorsicht
übertreibt, beschwört in Wahrheit ebenso tödliche Gefahren herauf wie sein extremer
Gegenspieler, der hemmungslos Leichtsinn walten läßt.
Genau genommen sind die Fragen, die heutzutage die moralische Bewertung eines
Filmes aufwirft, nur Randerscheinungen einer Zwangslage, deren Gründe viel tiefer
liegen. Es ist die geschichtliche Situation selbst, die mit schweren Problemen
«überfordert». Es ist die überreife und doch unbewältigte Zivilisation — fast wäre
man versucht zu sagen: die «Frühreife» des Säkulums —, die den Menschen immer
häufiger in Perplexkonflikte des Gewissens stößt. Es ist der Dschungel der
unüberschaubaren Perfektion, der die moderne Kultur immer mehr zu einer Geheimwissenschaft

macht und der Breite des Volkes entfremdet. Ein Gesetz, das in der
Literatur, der Musik und der Malerei in gleicher Weise zu beobachten ist. — Es
nützt wenig, darüber zu klagen. Vor allem aber gibt es kein «Zurück». Es gibt nur
die Flucht nach vorn. Eine Flucht allerdings, die nicht zur Ausflucht entarten darf!

Nachwort der Redaktion:

Der Verfasser des vorstehenden, erstmals in der «Deutschen Zeitung» erschienenen
Artikels arbeitet seit Jahren als Autor und Berater in der deutschen Film-, Radio-

und Fernsehproduktion mit. Dieser Sachkontakt gibt seiner Betrachtung ihre
Konkretheit und macht sie zur anregenden Diskussionsbasis. P. Spiecker wird übrigens
zu Anfang des nächsten Jahres in Zürich anläßlich einer Sonderaufführung von
Bernhard Wickis «Das Wunder des Malachias», bei dem er mitgearbeitet hat, zu
hören sein.

Kurzbesprechungen

II. Für alle
Ballada o soldato (Ballade vom Soldaten). Regie: G. Tschoukrai, 1959; Verleih:

Monopole Pathé; russisch. Geschichte eines jungen Russen, der für die
ihm angebotene Tapferkeitsauszeichnung einen Urlaub erbittet, auf der Fahrt
nach Hause aber durch verschiedene Begegnungen aufgehalten wird. Schlichtes

und innerliches Werk voll sympathischer Menschlichkeit. (II) Cf. Bespr.
Nr. 18, 1961.

II. —III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche
Capitaine Fracasse (Fracass, der freche Kavalier). Regie: P. Gaspard-Huit,
1961; Verleih: Cinévox; französisch. Verschuldeter Baron kämpft mit einem
Herzog um hübsche Schauspielerin. Das Happy-End steht fest, als sich
herausstellt, daß das Mädchen die Halbschwester des Herzogs ist. Romantischer
Abenteuerstreifen. (II —III)

170


	Moral : Zankapfel der Filmbewertung

