Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 20 (1960)

Heft: 5

Artikel: Religion im Film [Schluss]

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964808

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964808
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

B Organ der Filmkommission des
er rFilm erater Sebwsizatigohen Kathollechas
Volksvereins. Redaktion: Dr. Ch.

Reinert, Scheideggstraie 45, Zii-

Nr.5 Maérz 1960 20.Jahrgang rich 2, Tel. (051) 2726 12. Verlag

und Administration: Schweizeri-
Inhalt scher Katholischer Volksverein,
Religion im Film (SchluB) . . . . . . . . . . . . . 383 Luzern, St. Karliquai 12, Telephon
Blbhographlﬁ - (041) 26912, Postcheck VII/1686.
Informationen .. 000110114  Abomementspreis per Jahr: fur

Private Fr.10.—, fiir filmwirtschaft-
; liche Unternehmen Fr. 14—, im
Bild Ausland Fr. 12.— bzw. Fr. 16.—.

Aus «Le journal d'un curé de campagne» — Das M&dchen Sera- :
phita hat den Pfarrer bewuBtlos am Boden liegend aufgefunden. Nachdruck, wenn nichts anderes
Der Film kann als iiberzeugendes Beispel eines kiinstlerisch ge- vermerkt, mit genauer Quellen-
stalteten religivsen Werkes gelten. angabe gestattet.

Religion im Film  (SchluB)

Nach einem geschichtlichen Uberblick und einer ersten Kritik der friihen
religissen Filme sollen zum AbschluB einige ergénzende Betrachtungen
grundsétzlicher Art folgen.

Kann der Film das Religiose darstellen?

Der Griinde fir eine gewisse Skepsis sind viele. Edwin Arnet, der
langjahrige Lokalredaktor und Filmkritiker der «Neuen Ziircher Zeitung»,
hat vor Jahren in einem Aufsatz «Das Religitése im Film» Einwéinde erhoben,
die noch heute von vielen geteilt werden. Zitieren wir einige Séitze: «Es
sollte uns allen sehr zu denken geben, dal moderne religiése Kiinstler alle
andern Kunstformen, nur nicht diejenige des Films als Ausdrucksart gesucht
haben. Es ist schon so, daBB echte Religion eher eine bilderstiirmerische Ten-
denz hat» «Wer von uns ist jemals einem Film begegnet, welcher der Mensch-
heit eine neue ldee, einen schopferischen Gedanken, eine neue Geistig-
keit gebracht hatte? ...» Was nun speziell das Problem der Darstellung des
Religiosen betrifft, warnt er davor, die auBerweltliche Wirklichkeit mit der
innerweltlichen Natirlichkeit zu verwechseln: «Mit der Verfilmung der ,be-
seelten Oberflache’ ist iber die Seele noch gar nichts Wesentliches gesagt.»
Auf keinen Fall dirfe die Zentralgestalt unseres Glaubens, Christus, im Film
dargestellt werden: «Die Darstellung Christi in der Malerei oder Plastik
unterscheidet sich von der verfilmten Figur grundlegend und in dem Mable,
als Vision von Photo und Kunst von Artistik verschieden sind ... Kunst ist,
wenn man wegldBt, aber der Film |46t nichts weg, er unterstreicht alles, er
macht alles auf eine grelle Art optisch .. .»

33



Von einem zeitgeschichtlichen Zusammenhang her macht Arnet noch auf eine
andere Fragwirdigkeit des religidsen Films aufmerksam: «Der Film hat das Thea-
ter abgeldst, das Theater aber selber hat sich immer mehr vom Religiésen ent-
fernt, und der Film ist eine weitere Station auf dem Wege der Entgottung ...
Auch dkie vorziiglichsten Filme bringen uns nicht Gott, sondern nur der Wirklich-
keit naher .. .»

Falls wir diesen Bedenken voll zustimmen miBten, hatte das ungeheure
Konsequenzen. Wir wiirden dann die Religion Uberhaupt aus unsern Kino-
theatern verbannen und damit, im Grunde, jede Moglichkeit eines tieferen
Humanismus. Die Chancen einer echten Filmkultur selbst wiren in Frage
gestellt. Bevor wir resignieren, wollen wir uns die Argumente noch einmal
anschauen.

Die Feststellung (angenommen, sie treffe auch im Jahre 1960 noch zu),
moderne religiése Kiinstler hitten alle andern Kunstformen, nur nicht diejenige
des Films als Ausdrucksart gesucht, kann beweisen, dal der Film noch eine
sehr junge Kunst ist, daB der menschliche Genius sich dieses neuen Aus-
drucksmittels noch nicht souverdn und gemiB dessen Eigengesetzlichkeit zu
bedienen versteht. Darf ich aber fragen: Ist frihkarolingische Sakraldarstel-
lung ein vollendeter Ausdruck des christlichen Geistes gewesen? — Ich
glaube ganz einfach, der Film steht noch nicht genligend in unserer Bil-
dungs- und Kulturtradition, und darum sind die Kiinstler noch so wenig mit
ihm vertraut. Und immerhin: wir haben heute ein Werk wie «Le journal d’un
curé de campagne» und andere mehr!

Bei der Frage, ob jemals ein Film der Menschheit eine neue Idee, eine neue
Geistigkeit gebracht hatte, darf zuallererst verlangt werden, daB man die andern
Kiinste in der gleichen Zeitspanne verfolge und feststelle, was sie als Plus an
Wahrheit und schépferischen Werten in den geistigen Haushalt der Menschen
hineingeliefert haben. Ich zweifle nicht, daBB es viel ist, aber ebensowenig zweifle
ich, daB man zwischen einer Unmenge von Werken unterscheiden miifite, deren
neue Geistigkeit nur sehr bedingt eine Wertvermehrung in diesem Haushalt be-
wirkten — und den wenigen Verkiindern eines dauernd Neuen. Es wére dann auf
Werke der Filmkunst hinzuweisen, und zwar auch auf solche aus friiheren Jahren
(Modern times, La grande illusion), deren Humanismus ein Stichwort in die Zeit
hinein bedeutete. Zugegeben, diese Werke drohen unterzugehen in der Masse der
Serienprodukte. Ist es anders in der Literatur? Und was den Einwand betrifft, der
Film, der das Theater abgelést hatte, sei eine weitere Station auf dem Wege der
Entgottung — wird hier nicht dem Film eine innere, konstitutive Schlechtigkeit zu-
geschrieben, die er hochstens als verfiihrte Kunst hatte? Jedenfalls ist es unreali-
stisch, den Film als Siindenbock zu isolieren etwa von der Literatur, besonders
wenn man anderseits feststellen muf}, siebzig Prozent aller Filme seien literarischen
Motiven nachgedreht.

Kommen wir zum Argument, das nun direkt den religiésen Film trifft. Er
habe nicht die Fiahigkeit der Abstraktion, er bleibe in der Fiille des Sinnen-
falligen stecken: Kunst ist, wenn man weglafit, aber der Film |48t nichts
weg. Die Entgegnung kann heute nicht mehr schwerfallen. Es gibt Werke
von hoher kiinstlerischer Askese, es gibt Filmstile! Wir brauchen dabei nicht
bloB etwa an Bresson, den «Jansenisten» unter den Regisseuren, zu den-
ken, sondern kénnen die Meister des Neorealismus — und im lbrigen die
Namen vieler anerkannter Kiinstler — zitieren.

34



Ubrigens gesteht auch Arnet dem Film die Moglichkeit der indirekten Dar-
stellung des Religiosen zu. Er sieht sie in einem Film, «der das Religiése im
Leben eines einfachen Menschen oder eines Volkes spiegeln 4Bt .. .» «Der Film
soll nicht das Gotteserlebnis selber, sondern seine Auswirkung und Nachwirkung
im Leben des Gotteserlebers zeigen.» So kann der Film seine sittliche Funktion
erfiillen, ein eigentliches Medium der Verkiindigung ist er nicht: «. .. nicht die
Verkindigung des goéttlichen Bildes, sondern einzig und allein des gdéttlichen
Wortes ist und bleibt oberstes protestantisches Gesetz.»

Im Protestantismus ist in den letzten Jahren, wie etwa Diskussionen um die
Mosesstelle: «Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis machen .. .»
zeigen, eine neue Wertschiatzung von Bild und Symbol zu verzeichnen. Auf katho-
lischer Seite bestand hier keine grundsétzliche Schwierigkeit. Papst Pius XII.
stellte in seinen bekannten Ansprachen von 1955 liber den Film zwar die Frage:
Ist es erlaubt, bei Spielfilmen einen religiosen Stoff zu verwenden? — gibt aber
sofort die Antwort, «... daB nicht einzusehen ist, warum derartige Stoffe aus prin-
zipiellen Erwdgungen ausgeschlossen werden sollten»,

Die Frage «Wie soll der Film das Religiose gestalten?» ist damit aller-
dings noch nicht positiv beantwortet. Wenn sie uns unvorbereitet trifft, wer-
den wir wohl spontan zu Postulaten kommen, wie: «Der religiése Film muB
echt sein». Darin spiirt man vor allem den Protest gegen Beispiele religitser
Filme, die eben diesen Echtheitseindruck nicht machten. Was aber bringt
ihn hervor?

Amédée Ayfre faBt seine Untersuchungen in die Forderung zusammen,
der religiose Wert verlange in der Darstellung nach einem adaequaten
«milieu-moyen». Unter «milieu» versteht er einen konkreten Lebens-
raum. Er meint nun: es besteht eine unlésbare Bindung zwischen dem
Religiosen und diesem Raum. Tatsdchlich existiert es fiir uns Menschen nie
losgel&st von unsern irdischen Lebensbedingungen (gleichsam in Reinkultur),
es duBert sich immer in einem Milieu, in einem Kontext historischer, sozialer,
psychologischer Art. Es wurde schon darauf hingewiesen, daB das selbst fiir
das Wunder gilt: es ist nie ein Blitz aus heiterem Himmel, sondern als Zeichen
an die Menschen in einem menschlichen Lebenszusammenhang eingebettet.
Der Inkarnierung in einen solchen konkreten, «natirlichen» Boden entspricht
dann in der filmischen Erfassung eine dazu passende Art der Gestaltung, ein
kiinstierischer Stil. Der Stil ist vergleichbar einem photographischen
Filter, der einerseits etwas von der (duBeren, sinnenfilligen) Realitat absor-
biert, verhiillt — aber gerade so das Wesentliche, auf das es ankommt, den
Geist, zur inneren Anschauung bringt, ihn enthiillt. Die Photographie ist ein
zu scharfer Zugriff in die Vielfalt der ZuBBeren Erscheinungen, als dafB sie ohne
kiinstlerische Transposition angewendet werden dirfte. Das Religiose wird
erst «sichtbar» in der Anwendung der ihm entsprechenden Optik («moyen»).
Eine kurze Gegeniiberstellung zweier Filmschaffender mag die Forderungen
A. Ayfre’s verdeutlichen.

Cecil de Mille ist der unerreichte Regisseur historischer Riesengemailde.
Am bekanntesten sind seine Film mit religiésen Themen. In «The ten Command-
ments» von 1956 etwa will er uns Leben und Werk des Moses vor Augen fiihren.
Dieses historische Interesse kann durchaus zu einem geeigneten «Milieu», zu

einem lebensecht akzentuierten Wirklichkeitsausschnitt fithren und den konkreten
Rahmen bilden fiir die Behandlung eines religiosen Themas. Allerdings braucht

35



es viel Geist, um den Geist einer Epoche zu ahnen, das tote Arsenal der Ver-
gangenheit zu sichten, zu ordnen, die Kraftlinien des geistigen Geschehens zu
erspliren. Hier mifite die Art, in der die Geschicke des Moses und seines Volkes
dargestellt werden, die religiose Bedeutung der Ereignisse zum BewuBtsein brin-
gen. Zweifellos imponieren uns der Sinn De Milles fiir groBartige Dekoration, die
Fahigkeit, groBe Spielermassen optisch wirksam einzusetzen. Ist das schon reli-
gioser Stil? Wo tritt hier der ordnende Geist in Erscheinung — holt das Bedeu-
tungsvolle aus der erdriickenden Fiiile der Bilder, Episoden und Ereignisse? Ver-
liert sich nicht jede Innerlichkeit in diesem Riesenbilderbogen? Man kann ent-
gegenhalten: das religiése Element wird doch, im zweiten Teil, sehr deutlich
gezeigt (der brennende Dornbusch, die Ubergabe der Gesetzestafein usw.). Lei-
der! So sehr sonst der ganze Film das religidse Element vermissen |48t, so un-
haltbar direkt findet es sich hier, so wenig innerlich vorbereitet und unterbaut.
Ein vollstandiger Mangel an stilistischer Abstraktion |48t es zu nichts weiter kom-
men als zu einem Kinderbilderbuch, nur daB es auch in dieser Zweckbestimmung
dann viel zu konkret, phantasievergewaltigend wirkt.

De Mille bot den Augen ein Fest. Im Sinnenwirbel, in der ungeheuerlichen
Anhaufung historischen Materials ging der Geist unter. Jede tiefere Kristallisation,
wenn sie sich auch noch bilden wollte, Ioste sich sofort wieder auf. Die tech-
nischen Mdglichkeiten, ungehemmt verwendet, wurden das Grab eventueller
kiinstlerischer Inspiration.

Robert Bresson stellt unter dieser Riicksicht den groBtméglichsten Gegen-
pol zu De Mille dar. Dabei ist es vielleicht gar nicht so entscheidend, daB er das
Religiose nicht wie De Mille im historischen Kontext, sondern in der Ebene des
Psychologischen faBt, Entscheidend aber ist, daB Bresson einen dem Inhalt kon-
formen Stil entwickelt. Das Wort von der «kinstlerischen Askese» scheint am
besten den formalen Gesamteindruck seines Werkes und insbesondere auch von
«Le journal d’'un curé de campagne» wiederzugeben.

Die Askese beginnt in diesem Falle mit einer absoluten Treue zum Roman von
Georges Bernanos. Die Dialoge werden wértlich iibernommen. Das Tagebuch
selbst wird dramaturgischer und optischer Grundbestandteil des Films. Wir sehen
es immer wieder. Es wird uns teils direkt im Vorgang des Schreibens vom Schreiber
vorgesprochen, teils gelesen. Ereignis und Reflexion uber das Ereignis sind
gleichzeitig da. Diese Tatsache schafft Tiefenperspektive und einen geistigen
Raum: das Feld des inneren Diologs entsteht, das direkt nicht Darstellbare wird
indirekt ausgesagt. Das Tagebuch ist so nicht mehr servile Anleihe von der Vor-
lage, sondern souverdne Stilschépfung.

Eine strenge Beschrdankung zeigt sich in der Bildkomposition. Einmal gibt es
kaum Totalen, die situieren: der Eindruck von Einsamkeit und Verlorenheit ist
grundgelegt. In jeder Einstellung ist nur das absolut Notwendige gezeigt — im
diametralen Gegensatz zu einem Ausstattungsfilm. Umso stirker beginnen die
wenigen Dinge zu sprechen, werden zu einer Landschaft der Seele. Da ist der
immer triibe, bewolkte Himmel, die schwermiitige Landschaft, da ist das drmliche
Pfarrhaus mit der diirftigen Ausstattung, sind die schadhaften Kleidungsstiicke
des jungen Pfarrers. Nichts ist «schén» — alles fiihrt hin zur Meditation.

Wort und Ton ordnen sich in dieselbe strenge Linie ein. Die Stimme des Geist-
lichen ist verhalten, der Dialog selbst rar. Die Gerdusche: der hohle Schritt beim
Riickweg vom Altar, der auf dem Pflaster hallende Hufschlag, ein Hundebellen in
der Nacht, das magere Geldaut von Kuhglocken wéhrend der Unterhaltung mit
dem Pfarrer von Torcy in der Feldhiitte — vergroBern Einsamkeit und Passion des
Pfarrers.

Der ganze Rhythmus ist statisch, die Bewegung gleichsam vom Akt in die
Potenz zuriickgenommen. Die langen Einstellungen werden kaum durchbrochen
von schnellen Wechseln, von Anfang bis zum Schlufl herrscht eine angespannte
Stille.

Kraft dieser kiinstlerischen Askese stellt sich eine letzte Innerlichkeit ein, und
wir sind vorbereitet, aus dem Briefe des abgefallenen Kameraden die Worte zu

36



héren, die der Pfarrer von Ambricourt als letzte gesprochen hatte: «Tout est
grace» — Alles ist Gnade. Das Kreuz, das dabei auf hellem Grunde erscheint —
es wire in einem Dutzendfilm ein kitschiger Abgang gewesen —, faBt zwingend
glaubhaft die Aussage des Ganzen noch einmal ins Symbol zusammen.

*

Jean Epstein, der bedeutende franzésische Regisseur und Filmtheoreti-
ker, glaubte im Film, als einer dynamischen Kunst, eine Realitat von luziferisch-
diabolischem Wesen sehen zu kénnen (er wertet die Ausdriicke positiv). «Gott
ist die Kraft des Gewesenen, das Gewicht des Erworbenen, der bewahrende
Wille des Vergangenen, das sich behaupten will, unbeweglich sowohl in der
Gegenwart wie in der Zukunft... Gott verbietet und straft, im Namen einer
andern Kraft, derjenigen des Beharrungsvermégens, der statischen Male,
der ins MaBl gebrachten ausgewogenen Ruhe des Universums.» Epstein geht
hier von einer bestimmten Auffassung von Religion aus, und die so definierte
Welt des Religiosen sieht er in einem unvereinbaren Widerspruch zum Wesen
des filmischen Ausdrucks. In diesem Gottesbegriff wird nun allerdings kein
Christ den Inhalt seines eigenen Glaubens erkennen wollen. Aber Epstein
mag uns doch zeigen, was bei allen Diskussionen um den religiosen Film
immer wieder die Grundfrage sein wird: die Frage nach dem Gottesbild unse-
rer Zeit. Das religiése Leben und die Nachbildung dieses Lebens im Film
hangen davon ab. Ist unser Gottesbild heute nicht oft noch so vage und ohne
Kraft (wenn nicht sogar ein altes Zerrbild), daB der Anreiz und der Mut fehlen,
es in der konkreten Kunst des Films zu gestalten? Unser Gott ist doch auch
der Gott der ungeheuren Entwicklungen im inneren und duBeren Leben der
Menschheit von heute und morgen — und diesen Gott gélte es zu zeigen und
im Leben wirksam werden zu lassen! Das ist eine Forderung an den Christen
im Zuschauerraum wie an den Christen hinter der Kamera. Erst ein wirklich
zeitgeméBes Christentum wird den zeitgemadBen religiosen Film moglich
machen und der Forderung Hans Urs von Balthasars geniigen (Die Gottes-
frage des heutigen Menschen, S. 137): «So hat auch das Gottesbild unserer
Zeit einen Stil, und der Christ miite ihn erkennen und sich in ihm auszu-
driicken wissen. Und dies nicht eigentlich von auBlen, diplomatisch und apo-
logetisch, sondern von innen: als das Kind dieser Zeit, das teil hat an der
Lage, an Not und Reichtum der Epoche, und das dennoch aus dem Schatz
der ihm anvertrauten Offenbarung Gottes ,Neues und Altes’ zu ziehen weiB
(Matthaus 13, 52), um sie zu deuten und sich und ihr zu helfen.» SB

Zum Studium des Themas: 1. Die Redaktion des «Filmherater» verleiht
an Referenten einen zwanzigminitigen Stummfilm (16 .mm), der Ausschnitte aus
religiosen Filmen der Jahrhundertwende enthilt (Moses —TLeben Jesu—der heilige
Franz von Assisi). Miete Fr.10.—

2. Literatur: Papst Pius XII., Ansprachen vom 21. Juni und 28. Oktober 1955
an die Vertreter der Filmwirtschaft (in «Dokumente katholischer Filmarbeit», Diis-
seldorf, Verlag Haus Altenberg, 1956). — Charles Ford, Der Film-und-der-Glaube;
Nurnberg, Glock und Lutz, 1955 (eine nicht sehr gute Ubersetzung aus dem Fran-
zOsischen). — Waltermann Leo, Kino, Kunst, Kolportage, Séckingen, H. Stratz,
1953 (mit einer ausfiihrlichen Analyse von «Le’ journal d'un curé de campagne»). —

37



Edwin Arnet, Das Religitse im Film, Aufsatz in «Filmfragen», herausgegeben von
der Protestantischen Filmgemeinde Zirich, Wanderer-Verlag, 1942. — Mgr. Dr.
Jean Bernard, Religicse Werte im heutigen Spielfilm, Kdéln, Katholische Film-
Korrespondenz Nr, 2 und 3/4, 1960. — Amédée Ayfre, Dieu au cinéma, Paris,
Privat — Presses Universitaires de France, 1953. — Henri Agel, Le cinéma et le
sacré, Coll. 7e Art, Paris, Ed. du Cerf, 1953.

Bibliographie

Wir vom Film, 1300 Kurzbiographien aus aller Welt, mit rund 10000 Filmtiteln;
Herder-Biicherei, Herausgeber Charles Reinert, Redaktion Hanspeter Manz und
Theo Maria Werner, Freiburg im Breisgau, Herder Verlag, 488 Spalten, Fr. 2.55.

Das vorliegende, langerwartete Werk steht in der Nachfolge des 1946 vom selben
Herausgeber besorgten «Kleinen Filmlexikon» (Benziger Verlag, Einsiedeln). Es
wurde diesmal der Stoff in zwei Teile aufgeteilt: im «Lexikon des Films A—Z», das
noch zu erwarten ist, sollen die Fachausdriicke und grundsétzlichen Artikel Platz
finden, wéahrend hier die biographischen Angaben gesammelt wurden. Die Zweitei-
lung erscheint sinnvoll nicht nur, weil damit die Veroffentlichung in einer allen zu-
génglichen Taschenbiicherreihe moglich ist, sondern vor allem auch im Hinblick
auf Neuauflagen des rascher wechselnden biographischen Teils.

Wenn man die Schludrigkeit kennt, die noch oft in informatorischen Angaben liber
die Welt des Films herrscht, so liberzeugt man sich dankbar, dal hier die gréBte
Anstrengung unternommen wurde, Daten, Namen und Titel exakt zu ermitteln. Es ist
dies ja in der Welt des Films viel schwerer als in andern, seit vielen Jahrzehnten
durcharchivierten und von vielen Forschern gleichzeitig bearbeiteten Wissensgebie-
ten. Selbstverstindlich kann bei den Zehntausenden von Angaben nicht absolute
Makellosigkeit erwartet werden. Ein Film (Der Kaiser und die Nachtigall, von Jiry
Trnka) mag einmal falsch datiert sein — im Ganzen aber, so scheint uns, liegt der
Zuverlassigkeitsgrad weit liber den bisherigen Publikationen dhnlicher Art.

Selbstverstiandlich muliten bei einem Lexikon dieses Umfanges Stoffbeschrankun-
gen in Kauf genommen werden. Man entschied sich fiir eine Auswahl der bedeu-
tendsten Darsteller, Regisseure, Produzenten, Autoren, Filmkomponisten, Film-
techniker und Erfinder. Filmarchitekten und Ausstattungskiinstler wurden nicht be-
riicksichtigt. Unter den Angaben lber die einzelnen Filmschaffenden konnte nur bei
den wichtigsten Regisseuren Vollstiandigkeit erstrebt werden (und auch hier nur
dann, wenn die Zahl der Filme nicht sehr groB war, wie z. B. bei John Ford). Im
allgemeinen finden sich: der erste (bemerkenswerte) Film, die wesentlichen Werke
der ganzen Schaffensperiode, die Filme der letzten Jahre in mdglichster Vollstén-
digkeit. Dank dieser weisen Beschrankung ist ein Werk entstanden, das auf knap-
pem, ubersichtlichem Raum eine wesentliche Information bietet. Erstaunlich,
welche Fiille von Angaben sich in diesem Taschenbuch finden! AuBer den gewdhn-
lichen Informationen (Daten, Geburtsort, Ausbildung, Filme) sind der Hinweis auf
einen bedeutenden Lehrer und auf eine evtl. erschienene Biographie besonders
bemerkenswert.

Wie immer in solchen Fillen, kann man Uber die Auswahl sekundédrer Namen ver-
schiedener Meinung sein. Hier stellt sich etwa die Frage, wieweit die (aus ver-
standlichen Grinden unumgéangliche) besondere Beriicksichtigung deutscher und
osterreichischer Filmschaffender das objektive Wert-Gleichgewicht stéren kénnte.
Indes wird der Leser, der nicht Spezialstudien betreibt, keinen wirklich wesentlichen
Namen vermissen. Gegeniiber den dhnlichen Verdffentlichungen der letzten Jahre
fallt auch in bezug auf die Auswahl auf: hier wurde nach inneren Kriterien ausge-
wihlt und nicht nach dem Geschmack des Sensationspublikums. Endlich kommen
auch einmal in einer fiir weite Verbreitung bestimmten Ubersicht die entscheidenden
Leute hinter dem Scheinwerfer zur Geltung.

38



	Religion im Film [Schluss]

