
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 20 (1960)

Heft: 3

Artikel: Religion im Film

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964806

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964806
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmberater
Nr. 3 Februar 1960 20. Jahrgang

Inhalt:
Religion im Film 17
Das deutsche Institut für Film und Bild in Wissenschaft und

Unterricht 21

Kurzbesprechungen 23
Informationen 24

Bild:
Die Tragik einer ganzen Generation, die durch ein grauenhaftes
Regime in allen ihren Kräften in Beschlag genommen und
verblendet wurde... «Die Brücke», der neue Film von Bernhard
Wicki. (Cfr. Besprechung in dieser Nummer.)

Organ der Filmkommission des
Schweizerischen Katholischen
Volksvereins. Redaktion: Dr. Ch.
Reinert, Scheideggstraße 45,
Zürich 2, Tel. (051) 27 2612. Verlag
und Administration: Schweizerischer

Katholischer Volksverein,
Luzern, St. Karliquai 12, Telephon
(041) 2 6912, Postcheck VI 1/166.

Abonnementspreis per Jahr: für
Private Fr. 10.—, für filmwirtschaftliche

Unternehmen Fr. 14.—, im
Ausland Fr. 12.- bzw. Fr. 16.—.

Nachdruck, wenn nichts anderes
vermerkt, mit genauer Quellenangabe

gestattet.

Religion im Film

So sehr der gläubige Mensch sich freuen mag, wenn seine tiefsten
Anliegen nicht von der Leinwand ausgeschlossen bleiben, so sehr hat er anderseits

schier unerfüllbare Forderungen an religiöse Filme. Nichts dürfte schwieriger

sein als die Gestaltung dieser letzten Wirklichkeiten. Wenn ganz
allgemein das Hohe, Geistige nur selten ohne Verzerrung und Verfälschung zum
Ausdruck gebracht wird, so noch viel seltener das Heilige. Und kommt ein
gutes Werk nur zustande, wenn alle Teilmomente gut sind, so genügt hier ein
verhältnismäßig kleiner Mangel, um das Ganze in Gefahr zu bringen.

Der Christ darf allerdings nicht vergessen, daß seine Forderungen zuerst
und zuletzt an ihn selbst ergehen: die Weise, in der er dem religiösen Film
entgegentritt, ihn erwartet und trägt, ist auf weite Sicht von entscheidender
Bedeutung für den Weg des religiösen Films.

Im folgenden sollen einige Hinweise gegeben werden zur Geschichte und
Problematik des religiösen Films. Sie möchten bei Diskussionen Hilfe bieten
und anregen zu weiterer Lektüre. Für ein eingehenderes Studium des Themas
sei gleich hier verwiesen auf die einschlägigen Kapitel in «Der Film und der
Glaube» von Charles Ford und auf die wohl gründlichste, aber anspruchsvolle

Studie «Dieu au cinéma» von A. Ayfre.

Die Anfänge

Der Film hat gleich zu Beginn seiner Karriere auch das Religiöse entdeckt,
d. h. in dem Moment, da er seinen Charakter als Variéténummer abstreifte
und dem Sketch die verfilmte Geschichte folgte. Vermutlich kam er schon
aus dem Grunde darauf, daß — stumm wie er war — für die länger werdenden
Handlungen einige Kenntnis der Geschichte beim Zuschauer vorausgesetzt

17



werden mußte. Wenige Stoffkreise boten hier so viele Möglichkeiten wie
etwa Episoden aus der Bibel. So sind Filme mit religiösem Inhalt in diesen
ersten Jahren von einer gewissen Bedeutung geworden. Wenn A. Ayfre für
die Jahre 1897 bis 1908 eine Liste von vierzig Streifen aufzählt, so sind das
längst nicht alle. Allerdings kennen wir von den meisten Filmen aus dieser
Zeit kaum mehr als die Namen. Die Negative und Kopien haben die langen
Jahrzehnte, während der die seriöse Welt den Film mit Verachtung streifte,
nicht überlebt.

Was wurde an religiösen Stoffen verfilmt? Vor allem die Passion Christi.
Bereits im Sommer 1897 gab die Bonne Presse, ein katholisches
Verlagsunternehmen, den Auftrag zu einer Darstellung des Lebens Christi (unter dem
Titel «Passion» verbirgt sich oft ein Film, der das ganze Leben Jesu umfaßt).
Die Darsteller waren Jahrmarktschauspieler. Solche Auftragsproduktionen
von Seiten kirchlicher Kreise sind indes immer Ausnahmen geblieben. Die
Filmindustrie begann sich selbst für die Religion zu interessieren. Im Herbst
des gleichen Jahres 1897 drehte man bei Lumière's ebenfalls eine Passion.
Der Plan war, die Passionsspiele in Oberammergau aufzunehmen. Da
dieselben aber nur alle zehn Jahre stattfinden, ging man nach Horitz in Böhmen,
wo ebenfalls eine solche Spieltradition bestand.

Den erwähnten Streifen folgten bald andere. Die entstehenden Trusts der
Pathé und Gaumont in Frankreich, der Amerikaner und Italiener mußten aus
Gründen der Konkurrenz alle mindstens eine zugkräftige «Passion» haben
(genau wie heute «Quo vadis», «Die zehn Gebote», «König Salomon» und
«Ben Hur» sich auszustechen suchen). Der Pathé-Regisseur Zecca meinte
damals: «Die Filmtheaterbesitzer wissen wohl um die Bedeutung dieser Art
von Darbietungen. Sie sind ein immer neuer Anziehungspunkt und bieten den
Vorteil, selbst die ganz unreligiös eingestellten Menschen zu rühren.»

Als der Vertreter Pathés die Passion von 1897 (die mit einer Viertelstunde Dauer
als Riesenfilm galt), in den USA verkaufen wollte, fing der Amerikaner Hollaman
in aller Eile an, auf dem Dach eines New Yorker Building eine bessere Passion zu
drehen. Er benützte dazu ein 1880 für die Bühne geschriebenes Szenario und ebenso

die noch vorhandenen Kostümstücke. Hollaman brachte unerhörte 700 Meter
zustande und kam damit noch vor Pathé auf den Markt. Er hatte riesigen Erfolg, umso

mehr, als er ohne Scham die Meinung in Umlauf setzte, es handle sich bei seiner
Passion um authentische Oberammergauer Aufnahmen. Der amerikanische
Hauptdarsteller durfte deshalb nur die Leiter eines Notausganges benützen, um sich
selbst bei der Première bewundern zu können.

Es folgten andere Themen. Die Gestalten des Alten Testamentes hielten
ihren Einzug in den Film, die Serie der «Quo-vadis»-Verfilmungen begann.
Persönlichkeiten aus der Kirchengeschichte tauchten auf. Es gab eine «Sage
der hl. Elisabeth», mit dem Rosenwunder im Mittelpunkt. In einer «Legende
vom hl. Nikolaus» werden zwei Kinder von einem Zauberer entführt, getötet,
in Stücke geschnitten — St. Nikolaus erscheint, setzt die Kinder wieder
zusammen usw. Eigentliche Erbauungsgeschichten kommen auf die Leinwand.
«Bibel als Talisman» erzählt die Geschichte eines englischen Soldaten, der
in den Burenkrieg zieht und dank einer treu in der Brusttasche aufbewahrten
Bibel, in der die Kugel stecken bleibt, vor dem Tode bewahrt wird.

18



Erwähnen müßte man auch die religiösen Dokumentarfilme. Die Gebrüder
Pathé, die als Nachfolger der Gebrüder Lumière eine Dokumentarstiltradition
pflegten, schicken bereits 1897 einen Operateur ins Hl. Land. Von Leo XIII.
existiert noch eine Aktualitätenreportage über eine Audienz. Im selben Genre
gab es Berichte über eine «Prozession in Wien», «Heilige Woche in Spanien»,
«La grande Chartreuse», «Lourdes». Ein biographischer Film über Pius X.
schließt mit der Wahl Benedikts XV., von der aber nur Menschenansammlungen

und vor einer vatikanischen Pforte vorfahrende Fiaker zu sehen sind.
Um 1908 spricht man allgemein von einer tiefen Krise des Films. Er soll

avancieren vom Jahrmarktsspektakel zum Schauspiel der Gebildeten. Es
entstehen die «Films d'Art», die in der Anlehnung an die Stoffe der Literatur und
an die Gestaltung klassischer Gemälde auf Niveau zu kommen suchen. In
dieser Art werden jetzt auch religiöse Filme produziert. Die Zeit für einen
kolossalen «Quo vadis» ist gekommen. Die Unione Cinematografica Italians
liefert ihn 1911/12. Gabriele d'Annunzio arbeitet am Drehbuch mit.

David W. Griffith, der erste Filmschöpfer, der in die Zeitgeschichte eingeht,
schuf 1916, nach dem Riesenerfolg von «Die Geburt einer Nation», eine
leidenschaftliche Symphonie von der «die Liebe und Barmherzigkeit bekämpfenden

Intoleranz». Das Werk bestand aus vier Teilen, die gleichzeitig
entwickelt wurden — dem Fall Babylons, der Passion Christi, der Pariser
Bluthochzeit und einer Episode «Die Mutter und das Gesetz». Hier wurde filmisch
gestaltet, durch die alternierende Montage und den immer rascher werdenden

Rhythmus. Vielleicht, so vermutet A. Ayfre, hätte dieser Film den
Kolossalproduktionen der Italiener und anderer das Beispiel einer künstlerischen
Formgestaltung geben können, wenn nicht sein vollständiger finanzieller
Mißerfolg ein Tabu um ihn herum aufgerichtet hätte.

Erster Rückblick

Wir haben die äußere Schaffensatmosphäre für den religiösen Film der
Anfänge kurz gezeichnet. Eine große Skepsis muß dabei wach werden. Wer
je Gelegenheit hatte, alte religiöse Filme, oder doch Ausschnitte davon, zu
sehen, wird nun auch aus inneren Gründen in sie einstimmen.

Einer der ersten Eindrücke, die sich bei der Betrachtung dieser Filme
aufdrängen, ist der: diese Filme sind (im Gegensatz zu wirklichen Filmkunstwerken)

alt, in ihrer ganzen Art von einer vergangenen Epoche. Das gibt
ihnen fürs erste übrigens einen gewissen Schutz vor dem ungestümen
Zugriff des Urteils (wie alles Alte sich mit einer Patina schützt). Aber indem wir
dieses zeitgebundene Alter als eines der ersten Merkmale konstatieren, sprechen

wir bereits ein negatives Urteil aus. Ein Film sollte zwar, wie es Gunter
Groll fordert, normalerweise Spiegel und Zeichen seiner Zeit sein — aber
gleichzeitig müßte er das Signum des Allgemeingültigen, Überzeitlichen
aufweisen. Lebendige Gegenwart ist ja Anwesenheit der Ewigkeit in der Zeit,
oder, wie Ernst Wiechert sich ausdrückt: «In jeder Kunst geschieht die Ver-

19



Wandlung eines zeitlich Wirklichen in ein zeitlos Wahres.» in den ersten
religiösen Filmen — und in den meisten seither — ist diese Verwandlung nicht
zustande gekommen.

Es ist fair, hier festzustellen, daß das zutiefst nicht am Film als solchem liegt,
sondern am Christentum dieser Zeit. Die Jahrhundertwende war nicht ein Höhepunkt

in der Entfaltung des Christentums! Was im besonderen die Inkarnierung der
christlichen Botschaft in der Kunst betrifft — man sehe sich etwa die Erzeugnisse
der religiösen Kleinkunst von damals an! Hat das Christentum jener Jahre nicht zu
wenig «zeitlich Wirkliches» enthalten, das hätte in ein zeitlos Wahres umgewandelt
werden können?

Ein zweiter Eindruck, der sich sofort einstellt: diese Filme leben vom Theater

und von der Malerei. Wohl ihnen, wenn sie noch die Naivität des Laienspiels

haben. Meist atmen sie das schwülstige Pathos des akademischen
Theaters der Epoche. Es versagt nirgends mehr als in der Darstellung des
Übernatürlichen. Die Anlehnung an die Malerei führt zu rein statischen
Bildern, zu Reproduktionen des Abendmahls von Leonardo da Vinci, des
gekreuzigten Christus von Velasquez. Wer auch nur ein Minimum an filmischem
Gespür erworben hat, wird sich fragen, ob diese Stücke überhaupt als Filme
angesprochen werden können. Sind das nicht einfach Theater- oder
Gemäldekonserven? Wenn sie aber schwerlich überhaupt Filme sind, dann können sie
noch viel weniger religiöse Filme sein. Hier würde ja, bei der Delikatheit des
Stoffes, ein Maximum an mediumsgerechter Durchgeistigung und künstlerischer

Struktur nötig sein. Gottlob fehlt der Ton: so haben wir wenigstens
dieses eine Moment an, allerdings ungewollter, stilistischer Abstraktion.

Von einem theologischen Gesichtspunkt aus müßte man im Rückblick auf
diese Filme von drei Grund-Mißverständnissen reden:

1. Es wird versucht, das Religiöse in historischer Rekonstruktion
darzustellen (wie man sie damals verstand). Dem ist entgegenzuhalten: das
religiöse Ereignis zeigt sich zwar in der Geschichte, webt sich in die Zeit ein,
aber durchbricht sie anderseits ständig, hat immer Ewigkeitscharakter.

2. Das Religiöse wird in der Ebene des Gefühls lokalisiert. Hier ist der Einfluß

der zeitgenössischen religiösen Bilder besonders deutlich. Kritik: das
religiöse Erlebnis kann den ganzen Menschen ergreifen und sich bis in die
Kräfte des Gefühls auswirken, aber es hat, wenn es echt ist, sein Zentrum
niemals dort.

3. Das Übernatürliche wird direkt dargestellt (der brennende Dornbusch,
die Vision der Frau Armut eines hl. Franz von Assisi). Dagegen: so wirklich
Gott ist, so unzweifelhaft er auch auf außerordentliche Weise sich offenbaren

kann, so wahr ist Gott anderseits reiner Geist und darum nicht direkt
in diesen außerordentlichen Manifestationen abbildbar. Diese erfolgen nicht
in der Form von Zauberstücklein, sondern sind immer in einen sinngebenden
Zusammenhang eingebettet — und diesen gälte es vor allem einsichtig zu
machen.

Auf die Frage, warum denn oft kitschig fromme Bilder und Filme einfachen Leuten

etwas bedeuten, wäre kurz zu antworten: Es ist die Gegenfrage zu stellen, was
diese Produkte den betreffenden Leuten wirklich geben. Bieten sie ihnen positive
geistige Nahrung? — Nehmen wir einen gewissen positiven Einfluß an. Das Heiligen-

20



bildchen oder der «fromme» Film können in diesem Fall Gelegenheit zu einer
religiösen Regung sein, so wie schließlich alles und jedes einem disponierten Geist
Anlaß zur Besinnung werden kann (zwei kreuzweise übereinanderliegende Strohhalme

vermögen den Gedanken an das Kreuz auf Kaivaria zu erwecken). Erfüllt aber
ein zutiefst unschöpferisches Machwerk auf diese Weise die Sendung des
Kunstwerkes, Mittler neuen geistigen Lebens zu sein? SB

(Fortsetzung folgt)

Das deutsche Institut für Film und Bild in Wissenschaft
und Unterricht

Die Kleinheit unserer schweizerischen Verhältnisse darf uns nicht hindern,
ausländische Institutionen zu studieren und uns für die bei uns möglichen Lösungen
anregen zu lassen. Im Gebiet der Massenmedien insbesondere haben wir manches
zu lernen. Vor allem wird sich eine Koordinierung bereits tätiger Kräfte aufdrängen.
Wir geben im folgenden, ähnlich wie wir es in bezug auf das britische Filminstitut
getan haben (Nr. 16,1959), eine Obersicht über Organisation und Tätigkeit des
deutschen Instituts für Film und Bild in München. Die Angaben entstammen dem
Institutsprospekt und sind ergänzt worden durch ein Interview mit Dr. Fischer von der
Institutsleitung.

Das gegenwärtige Institut kann als Nachfolgerin der ehemaligen Reichsanstalt
für Film und Bild in Berlin angesprochen werden. Die nach 1945 gebildeten
Zoneninstitute in Hamburg und München wurden in der Neugründung vereinigt, und seit
August 1950 führt das Institut seine Arbeit für das gesamte Bundesgebiet durch.
Im Gegensatz zu früher ist die Einrichtung heute nicht von der Bundesrepublik,
sondern von den Ländern der Bundesrepublik Deutschland und Westberlins
getragen. Durch Gesellschaftsvertrag der Länder (in Analogie wären das bei uns die
Kantone) vom 6. März 1950 hat es die Rechtsform einer gemeinnützigen Gesellschaft

mit beschränkter Haftung erhalten. Nach der Satzung hat es den Auftrag,
die Verwendung optischer und akustischer Unterrichtsmittel für alle Schulen, die
freie Volksbildung und die Jugendpflege zu fördern und damit der Allgemeinheit
zu dienen. Es erfüllt diesen Auftrag insbesondere durch die Herstellung von Filmen,
Lichtbildreihen und Tonträgern.

Einige Zahlen mögen den Umfang der Tätigkeit andeuten. Das Institut
stellt gegenwärtig jedes Jahr 50 bis 70 Filme her. Dazu kommen mindestens so
viele Lichtbildserien und eine beträchtliche Anzahl von Schallplatten und Tonbändern.

Die Archivbestände führen 850 Filme, ungefähr 500 Lichtbildserien und über
100 Tonproduktionen (zuzüglich eine große Zahl von Einzelaufnahmen) auf. Durch
das Institut kommen jährlich zum Versand: 20000 Filmkopien, 23000 Lichtbildreihen,
1500 Tonbänder usw. Um die Breitenwirkung richtig einschätzen zu können, müßten
hier auch noch die Bestände der mit dem Institut in Verbindung stehenden dreizehn

Landesbildstellen und den 506 Kreis- und Stadtbildstellen angegeben werden.
Eine Aufstellung von 1959 spricht von insgesamt rund 400000 Filmkopien und einer
Verleihzahl von 1 700000. Die 378000 Lichtbildreihen wurden 768000 mal
ausgegeben, die 60 000 Tonträger durchschnittlich je einmal.

Zur Bewältigung seiner Arbeit stehen dem Institut in seinem Hauptsitz im
deutschen Museum in München 75 und in der Zweigstelle in Berlin 10 Angestellte zur
Verfügung.

Die Organisation ist die folgende: Vertreter der Länder sind deren
Kultusministerien. Diese entsenden Delegierte in die Gesellschafterversammlung, die als
oberstes Organ die Richtlinien für die Arbeit des Instituts festlegt. Jedes Land
verfügt über eine Stimme. Zur fachlichen Beratung der Versammlung wurde ein Kura-

21


	Religion im Film

