
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 18

Artikel: "Orfeu negro" und Orpheus

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964735

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Filmberater
Nr. 18 November 1959 19. Jahrgang

Inhalt

«Orfeu negro» und Orpheus 169

Uniformierter Luxus 173

Kurzbesprechungen 174

Informationen 175

Bild: Szenenbild aus «Les quatre cents coups», von François
Truffauf. Cfr. Bespr. in dieser Nummer.

Organ der Filmkommission des

Schweizerischen Katholischen
Volksvereins. Redaktion: Dr. Ch.

Reinert, Scheideggsfrafje 45,
Zürich 2, Tel. (051) 27 26 12. Verlag
und Administration: Schweizerischer

Katholischer Volksverein,
Luzern, St. Karliquai 12, Telephon
(041) 2 69 12, Posfcheck VII/166.
Abonnemenfspreis per Jahr: für
Private Fr. 10.—, für filmwirfschaft-
liche Unternehmen Fr. 14.—, im
Ausland Fr. 12.— bzw. Fr. 16.—.

Nachdruck, wenn nichts anderes
vermerkt, mit genauer Quellenangabe

gestattet.

«Orfeu negro» und Orpheus

In der Besprechung stand: «Unserer Ansicht nach hat der Film ,Orfeu
negro' die wirkliche Bedeutung des uralten Mythos mehrmals verraten,
gerade an Stellen, wo sie sich zur religiösen Aussage emporhebt.» Wir
wollten damit den Film nicht verurteilen. Die Gestalt des Orpheus ist
dermalen «vielsagend», dafy jede einzelne Deutung notwendigerweise
irgendwie zum Verrat wird. Es geschieht heute viel solcher Verrat. Die
Modernisierung antiker Mythen enthält viel Respektloses, nicht wegen
der Modernisierung an sich, sondern wegen unserer modernen
Respektlosigkeit.

Da sind zum Beispiel Theaterstück und Film von Cocteau («Orphée»).
Wer kann darin das Mythische, das Groteske, das Farcenhafte und das
Transzendente auseinanderhalten? Ein Mythos soll die Existenz deuten,
ihr den Weg weisen, soll bildhaft unsere Nöte und Hoffnungen aussprechen.

Er soll nicht Verwirrung stiften, sonst wird er seiner Aufgabe
untreu. Mag Rilke geschrieben haben: «Sagen Sie Jean Cocteau, dafj ich
ihn liebe, ihn, den einzigen, dem sich der Mythos öffnet, von dem er
zurückkommt, gebräunt, wie vom Strande des Meeres.» — Die «Duineser
Elegien» (und die zu den Elegien als «Kommentar» gedachten «Sonette
an Orpheus») stiften nicht viel mehr Klarheit für unsere Existenz als
Cocteaus «Orphée». Was aber nicht besagt, dafj beide keine Meisterwerke

sind.
Bei Anouilh dient die Gestalt des Orpheus als Beweis der existenziel-

len Ausweglosigkeit. In seiner «Euridice» wird die Tragödie dieser zwei

169



Wesen mit psychoanalytischer Methode zugrundegerichtet. Aus dem
Sieg über den Tod, der doch die große Tat von Orpheus war, wird bei
Anouilh eine Entwertung des Lebens. Wir kritisieren nicht, daf} in
Anouilhs Spiel Orpheus ein Kaffeehausmusikant ist und Eurydike eine
Wanderschauspielerin, und daß die beiden das erste Mal sich im Wartesaal

eines Bahnhofes treffen. Wir bedauern nur die Verfälschung, die der
Schicksalsgestalt von Orpheus dabei widerfährt. Sagen wir es bei dieser
Gelegenheit: ein Christ kann nicht ohne weiteres hinnehmen, daß man
mit «seinem» Orpheus beliebig herumhantiert.

Orpheus' Gestalt ist für uns Christen etwas Heiliges. Schon das
Frühchristentum hat Orpheus als Christussymbol gewertet. Es fand im
griechischen Sänger tiefe Entsprechungen zu Christus. Einmal: die ganze
Schöpfung lauscht im Innersten ihres Wesens ständig auf die Stimme
Christi, — hatte nicht Orpheus Vögel, Bäume, die wilden Tiere und die
Menschen, ja den ganzen Kosmos mit seinem Leierspiel bezaubert? —
Zweitens: Christus hat uns aus der Schreckensgewalt des Todes errettet,
indem er in seinem Tode in das Innerste aller Wirklichkeit hinunterstieg,
um uns aus reiner Liebe in seine Auferstehung miteinzubeziehen, — wie
denn Orpheus aus Liebe zu Eurydike ebenfalls den Tod besiegte.
Drittens: im Moment der endzeitlichen Neuschöpfung der Welt wird sich
das Weltall in eine einzige große Harmonie um Christus zusammenfinden,

— auch Orpheus' Erscheinen — nach der «orphischen» Deutung
der antiken Legende — hatte das ganze Weltall beruhigt und seines
eigenen Wesens innewerden lassen. In den frühchristlichen Bildwerken
vereinigte sich dann ohne Schwierigkeit die Gestalt des «Guten Hirten»
mit der des Harmoniestifters «Orpheus». Es ist uns Christen also nicht
gleichgültig, was man aus «unserem» Orpheus macht.

Fassen wir — mit allem Vorbehalt, der bei einem so problematischen
literarhistorischen Gegenstand geboten ist — die wesentlichen
Elemente des Orpheus-Mythos kurz zusammen. Das wird vielleicht
die Ideen klären. Orpheus war in der Vorstellung der Griechen ein
mythischer Sänger und Kitharaspieler, ein Thraker göttlichen oder
halbgöttlichen Ursprungs,der Erfinder der Musik. Seine Kunst war so meisterhaft,

daß er damit nicht nur die Menschen, sondern auch die Pflanzen
und die Tiere, ja sogar die unbelebte Natur verzauberte. Als seine Gattin
Eurydike durch Schlangenbiß getötet wurde, stieg er in die Unterwelt
hinab, um sie heraufzuholen. Es gelang ihm, den Herrscher der Unterwelt
mit seinem Gesang zu erweichen. Er durfte seine Gattin ins Reich der
Lebendigen mitnehmen — unter der Bedingung, nicht auf die ihm
folgende Eurydike zurückzublicken. Von Zweifel und Sehnsucht bezwungen,

handelte er diesem Gebot zuwider. Der Tod ergriff daraufhin seine
ihm erneut verfallene Beute, und Orpheus mußte allein hinaufsteigen. Er

trug fortan auf seiner Lyra heilige Gesänge vor, aus denen dann mit der
Zeit die orphischen Mysterien entstanden. Seine Lyra, deren sieben Saiten

die sieben Planeten und in ihnen «das Weltall» symbolisierten, be-

170



safj wundersame Zauberkraff. Vermöge dieser Kraff beherrschte Orpheus
alles. Als er schließlich durch die Hand rasender Weiber ein furchtbares
Ende fand, ging sein Wesen in ein Sternbild ein («Lyra»), Dort sitzt er
mit seiner Lyra in der Hand unter wilden Tieren und spielt das große
Lied des Alls, durch das alle Bewegungen der Gestirne und so auch alles
Schicksal auf Erden regiert wird. Man gewahrt in seiner Nähe die
Sternbilder des Widders, des Stiers und des Löwen. Er ist also derjenige, der
die große Harmonie des Kosmos schafft, ja selbst diese Harmonie ist.
(Zum Ganzen vgl. «Paulys Real-Encyclopädie der classischen
Altertumswissenschaft», Neue Bearbeitung. HB. 35. Olympia bis Orpheus. Sp. 1200
bis 1316.)

Was hat nun Marcel Camus in seinem «Orfeu negro» aus dieser
Orpheus-Sage gestaltet? Wir sahen, daß Orpheus seinem Wesen nach
eine kosmische Gestalf ist. Dieses Moment fehlt bei Camus radikal.
Die Kraft des schwarzen Orpheus ist keine kosmische Energie mehr,
sondern eine persönliche Kraft, Sympathien zu erwecken. Bei Frauen,
bei Tieren und bei Kindern. Schwerwiegend ist der Unterschied zwischen
Camus' Karneval und der Tragödie von Orpheus. Auf dem Hintergrund
des tropischen Karnevals, der doch ein Symbol des flutenden Meeres
der Menschheit, ja ein Symbol der kosmischen Kräfte ist, vollzieht sich
die Geschichte zweier Individuen. Diese zwei Wirklichkeiten gehen
handlungs-, bild- und vor allem tonmäßig oft ineinander, — ja, zeigen
eine außerordentliche, nur selten erreichte filmische Verflochtenheit —
bleiben aber trotzdem, eben weil die eine als Hintergrund und die
andere als Geschichte behandelt wird — besser gesagt, weil sie an
grundverschiedene Erlebnisqualitäten in uns appellieren — getrennt, ja
ihre Zusammenflechtung betont noch ihren Unterschied. Darüber hinaus
hat zwar die Photographie versucht, das Schicksal dieser zwei Wesen mit
der bezaubernd schönen, geheimnisvollen Landschaft zu verbinden. Die
Einheit vermag sie aber nicht herzustellen, kann uns jedenfalls nicht
überzeugen. Noch ein weiteres: Orpheus läßt die Sonne nicht «wirklich»
aufgehen, sondern schafft nur die musikalische Begleitung dazu. Camus
versucht in der letzten Szene, den Sonnenzauber gleichsam zu «verewigen»,
aber weder die Regie noch der Zuschauer sind überzeugt davon, daß
da etwas Wichtiges geschieht. Was bedeutet es schon, wenn jemand
zum Sonnenaufgang spielt, wenn die Sonne sowieso von sich aus
aufgeht? Orpheus wurde bei Camus «entmythologisiert». Wir haben dabei
viel verloren und nichts, fast nichts gewonnen.

Und dann, der Tanz. An den Mythos des Orpheus ist eine ganz
bestimmte Auffassung des Tanzes gebunden. Durch den Rhythmus des
Körpers vermag der Mensch das auszusprechen, was er im Innersten
seines Wesens ersehnt, aber nicht in Worte zu fassen wagt. Tanz und
Mysterium sind darum für die Griechen eng verwandt. Tanz ist ein
Begehen von «unsagbaren Dingen». Ahnungen werden dabei faßbar, die
man nie sagen, sondern nur mit dem Tun andeuten darf. Die Mysterien-

171



tänze ahmten den Reigen der Gestirne nach. So fügte sich der Mensch
in den Takt des Kosmischen und dadurch des Göttlichen ein. Lukian von
Samosafa gab dieser griechischen Auffassung Ausdruck, wenn er den
Tanz folgendermaßen definiert: «Kunst des Nachahmens und Andeutens,
Ausdeuterin des im Geist Verborgenen, faßbar machend das Unsichtbare.»

(Zu diesem Punkte vgl. Hugo Rahner, Der spielende Mensch.
Johannes Verlag, Einsiedeln, 1952.) Es ist überaus wichtig, zu sehen, daß
Orpheus der Anführer dieses Tanzes und der Schöpfer der Musik zu diesem

Tanz, zum Mysterientanz war. Man kann nicht ohne weiteres den
Mysterienfanz in ein auf den berückenden Takt der Trommel zuckendes
Gewimmel umwandeln. Das eine ist Lebensinnewerdung, das andere ist
Lebensfrenesie. Das eine ist Mittel schöpferischer Beruhigung,das andere
Mittel der Entfesselung. Das möchte einer der Gründe sein, warum der
schwarze Orpheus überhaupt kein Orpheus mehr ist.

Streng genommen drang der schwarze Orpheus nicht in die Unterwelt
ein. Auch nicht symbolisch. Wohin er ging, war nur die Welt, wo

die Hüllen derToten aufbewahrt sind,aber niemand «unter soviel Lidern»
schläft. Hinter die Fassaden der Großstadt zu dringen, heißt noch nicht
in die «Unterwelt» einzudringen. Er kann daher Eurydike auch nicht
finden, entdeckt nur ihre Stimme durch den Mund einer alten Frau. Was
ihm wirklich bleibt, ist nur ein Leichnam und eine Erinnerung. Das
ist nicht mehr Orpheus! Es gibt erst einen Orpheus, wenn es eine
transzendente Welt gibt, aus der bis dahin niemand zurückgekommen ist,
deren Schranken aber Orpheus jetzt durchbricht. Wer die Transzendenz
vernichtet, löst die Gestalt des Orpheus auf — weil er die innere Bedeutung

des Todes zugrunderichtet. Ist der Tod nur Untergang, dann hat
Orpheus keine «Aufgabe» mehr, den Tod zu besiegen. Und so ist er
nicht mehr Orpheus.

Damit hängt die Deutung der menschlichen Liebe zusammen.
Unsterblichkeif ist die Seele des Todes und der Liebe. Unsere Liebe
fordert, ja setzt die Unsterblichkeit. Wir sind unsterblich, weil in uns
Ansätze und Forderungen der Liebe vorhanden sind, für die unser Leben
keinen Raum der Entfaltung darstellt. Die innerste Meinung der Liebe
will ia Ewigkeit, damit sie sich in ihrer Fülle setzen kann. Darin besiegt
sie den Tod, gibt ihm eine wesentlich neue Bedeutung. Es ist dies
vielleicht das tiefste Geheimnis, das im Mythos von Orpheus ahnungsweise
enthalfen ist. Davon fanden wir bei Camus nichts. Vielleicht ist die Liebe
des schwarzen Orpheus nur eine Verliebtheit.

Kann er so für uns nicht zum Sternbild werden: «Orfeu negro» bleibt
ein bemerkenswerter Film.

Dr. L. B.

172


	"Orfeu negro" und Orpheus

