Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 18

Artikel: "Orfeu negro” und Orpheus

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964735

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964735
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

[ | Organ der Filmkommission des
D e r FI I m b e rate r Schweizerischen Katholischen
Volksvereins. Redaktion: Dr. Ch.
Reinert, Scheideggsirahe 45, Zi-
Nr. 18 November 1959 19. Jahrgang rich 2, Tel. (051) 272612, Verlag
und Administration: Schweizeri-
scher Katholischer Volksverein,
Luzern, St. Karliquai 12, Telephon

Inhalt (041) 26912, Posicheck VII/166.
Abonnementspreis per Jahr: far

«Orfeu negro» und Orpheus . . . . . . . . . . . . 169 ) -k g
Uniformierter LUXUS + o v o e e P.rlvaie Fr.10.—, fur fllmwu}scha.H—
Rurzhesprechungen 174 liche Unternehmen Fr, 14.—, im

Ausland Fr. 12.— bzw. Fr. 16.—.

Informationen . . . . . . . . . . . .« . . . . 175 .

Nachdruck, wenn nichis anderes
Bild: Szenenbild aus «Les qualre cents coups», von Francois vermerkt, mit genauer Quellen-
Truffaut. Cfr. Bespr. in dieser Nummer, angabe gestattet.

«Orfeu negro» und Orpheus

In der Besprechung stand: «Unserer Ansicht nach hat der Film ,Orfeu
negro’ die wirkliche Bedeutung des uralten Mythos mehrmals verraten,
gerade an Stellen, wo sie sich zur religiésen Aussage emporhebt.» Wir
wollten damit den Film nicht verurteilen. Die Gestalt des Orpheus ist
dermahen «vielsagend», dah jede einzelne Deutung notwendigerweise
irgendwie zum Verrat wird. Es geschieht heute viel solcher Verrat. Die
Modernisierung antiker Mythen enthélt viel Respektloses, nicht wegen
der Modernisierung an sich, sondern wegen unserer modernen Respeki-
losigkeit.

Da sind zum Beispiel Theaterstiick und Film von Cocteau («Orphée»).
Wer kann darin das Mythische, das Groteske, das Farcenhafte und das
Transzendente auseinanderhalten? Ein Mythos soll die Existenz deuten,
ihr den Weg weisen, soll bildhaft unsere Noéte und Hoffnungen ausspre-
chen. Er soll nicht Verwirrung stiften, sonst wird er seiner Aufgabe un-
treu. Mag Rilke geschrieben haben: «Sagen Sie Jean Cocteau, daf ich
ihn liebe, ihn, den einzigen, dem sich der Mythos o6ffnet, von dem er
zurlickkommt, gebraunt, wie vom Strande des Meeres.» — Die «Duineser
Elegien» (und die zu den Elegien als «Kommentar» gedachten «Sonette
an Orpheus») stiften nicht viel mehr Klarheit fir unsere Existenz als
Cocteaus «Orphée». Was aber nicht besagt, daff beide keine Meister-
werke sind.

Bei Anouilh dient die Gestalt des Orpheus als Beweis der existenziel-
len Ausweglosigkeit. In seiner «Euridice» wird die Tragodie dieser zwei

169



Wesen mit psychoanalytischer Methode zugrundegerichtet. Aus dem
Sieg Uber den Tod, der doch die grohke Tat von Orpheus war, wird bei
Anouilh eine Entwertung des Lebens. Wir kritisieren nicht, dafj in
Anouilhs Spiel Orpheus ein Kaffeehausmusikant ist und Eurydike eine
Wanderschauspielerin, und dafj die beiden das erste Mal sich im Warte-
saal eines Bahnhofes treften. Wir bedauern nur die Vertalschung, die der
Schicksalsgestalt von Orpheus dabei widerfdhrt. Sagen wir es bei dieser
Gelegenheit: ein Christ kann nicht ohne weiteres hinnehmen, dak man
mit «seinem» Orpheus beliebig herumhantiert.

Orpheus’ Gestalt ist tiir uns Christen etwas Heiliges. Schon das
Frihchristentum hat Orpheus als Christussymbol gewertet. Es fand im
griechischen Sénger tiete Entsprechungen zu Christus. Einmal: die ganze
Schopfung lauscht im Innersten ihres Wesens standig auf die Stimme
Christi, — hatte nicht Orpheus Vogel, Baume, die wilden Tiere und die
Menschen, ja den ganzen Kosmos mit seinem Leierspiel bezaubert? —
Zweitens: Christus hat uns aus der Schreckensgewalt des Todes errettet,
indem er in seinem Tode in das Innerste aller Wirklichkeit hinunterstieg,
um uns aus reiner Liebe in seine Auferstehung miteinzubeziehen, — wie
denn Orpheus aus Liebe zu Eurydike ebenfalls den Tod besiegte. Drit-
tens: im Moment der endzeitlichen Neuschopfung der Welt wird sich
das Weltall in eine einzige grofe Harmonie um Christus zusammenfin-
den, — auch Orpheus’ Erscheinen — nach der «orphischen» Deutung
der antiken Legende — hatte das ganze Weltall beruhigt und seines
eigenen Wesens innewerden lassen. In den frihchristlichen Bildwerken
vereinigte sich dann ohne Schwierigkeit die Gestalt des «Guten Hirten»
mit der des Harmoniestifters «Orpheus». Es ist uns Christen also nicht
gleichgliltig, was man aus «unserem» Orpheus macht.

Fassen wir — mit allem Vorbehalt, der bei einem so problematischen
literarhistorischen Gegenstand geboten ist — die wesentlichen Ele-
mente des Orpheus-Mythos kurz zusammen. Das wird vielleicht
die Ideen klaren. Orpheus war in der Vorstellung der Griechen ein
mythischer Sédnger und Kitharaspieler, ein Thraker gotilichen oder halb-
gottlichen Ursprungs, der Erfinder der Musik. Seine Kunst war so meister-
haft, dak er damit nicht nur die Menschen, sondern auch die Pilanzen
und die Tiere, ja sogar die unbelebte Natur verzauberte. Als seine Gattin
Eurydike durch Schlangenbify getotet wurde, stieg er in die Unterwelt
hinab, um sie heraufzuholen. Es gelang ihm, den Herrscher der Unterwelt
mit seinem Gesang zu erweichen. Er durfte seine Gattin ins Reich der
Lebendigen mitnehmen — unter der Bedingung, nicht auf die ihm fol-
gende Eurydike zurlickzublicken. Von Zweifel und Sehnsucht bezwun-
gen, handelte er diesem Gebot zuwider. Der Tod ergrift daraufhin seine
ihm erneut verfallene Beute, und Orpheus mufte allein hinaufsteigen. Er
trug fortan auf seiner Lyra heilige Gesénge vor, aus denen dann mit der
Zeit die orphischen Mysterien entstanden. Seine Lyra, deren sieben Sai-
ten die sieben Planeten und in ihnen «das Weltall» symbolisierten, be-

170



salf wundersame Zauberkraft, Vermdge dieser Kraft beherrschte Orpheus
alles. Als er schlieflich durch die Hand rasender Weiber ein furchtbares
Ende fand, ging sein Wesen in ein Sternbild ein («Lyra»). Dort sitzt er
mit seiner Lyra in der Hand unter wilden Tieren und spielt das grohe
Lied des Alls, durch das alle Bewegungen der Gestirne und so auch alles
Schicksal auf Erden regiert wird. Man gewahrt in seiner Nahe die Stern-
bilder des Widders, des Stiers und des Loéwen. Er ist also derjenige, der
die grohe Harmonie des Kosmos schaift, ja selbst diese Harmonie ist.
(Zum Ganzen vgl. «Paulys Real-Encyclopédie der classischen Altertums-
wissenschaft», Neue Bearbeitung. HB. 35. Olympia bis Orpheus. Sp. 1200
bis 1316.)

Was hat nun Marcel Camus in seinem «Orfeu negro» aus dieser
Orpheus Sage gestaltet? Wir sahen, dak Orpheus seinem Wesen nach
eine kosmische Gestalt ist. Dieses Moment fehlt bei Camus radikal.
Die Kraft des schwarzen Orpheus ist keine kosmische Energie mehr,
sondern eine personliche Kraft, Sympathien zu erwecken. Bei Frauen,
bei Tieren und bei Kindern. Schwerwiegend ist der Unterschied zwischen
Camus’ Karneval und der Tragédie von Orpheus. Auf dem Hintergrund
des tropischen Karnevals, der doch ein Symbol des flutenden Meeres
der Menschheit, ja ein Symbol der kosmischen Krafte ist, vollzieht sich
die Geschichte zweier Individuen. Diese zwei Wirklichkeiten gehen
handlungs-, bild- und vor allem tonmaéahig oft ineinander, — ja, zeigen
eine aukerordentliche, nur selten erreichte filmische Verflochtenheit —
bleiben aber trotzdem, eben weil die eine als Hintergrund und die
andere als Geschichte behandelt wird — besser gesagt, weil sie an
grundverschiedene Erlebnisqualitdten in uns appellieren — getrennt, ja
ihre Zusammenflechtung betont noch ihren Unterschied. Dariiber hinaus
hat zwar die Photographie versucht, das Schicksal dieser zwei Wesen mit
der bezaubernd schénen, geheimnisvollen Landschaft zu verbinden. Die
Einheit vermag sie aber nicht herzustellen, kann uns jedentalls nicht tiber-
zeugen. Noch ein weiteres: Orpheus |dhkt die Sonne nicht «wirklich» auf-
gehen, sondern schafft nur die musikalische Begleitung dazu. Camus ver-
sucht in der letzten Szene, den Sonnenzauber gleichsam zu «verewigen»,
aber weder die Reaie noch der Zuschauer sind lberzeugt davon, dah
da etwas Wichtiges geschieht. Was bedeutet es schon, wenn jemand
zum Sonnenaufgang spielt, wenn die Sonne sowieso von sich aus auf-
geht? Orpheus wurde bei Camus «entmythologisiert». Wir haben dabei
viel verloren und nichts, fast nichts gewonnen.

Und dann, der Tanz. An den Mythos des Orpheus ist eine ganz be-
stimmte Auffassung des Tanzes gebunden. Durch den Rhythmus des
Koérpers vermag der Mensch das auszusprechen, was er im Innersten
seines Wesens ersehnt, aber nicht in Worte zu fassen wagt. Tanz und
Mysterium sind darum fiir die Griechen eng verwandt. Tanz ist ein Be-
gehen von «unsagbaren Dingen». Ahnungen werden dabei fafbar, die
man nie sagen, sondern nur mit dem Tun andeuten darf. Die Mysterien-

171



tanze ahmten den Reigen der Gestirne nach. So fugte sich der Mensch
in den Takt des Kosmischen und dadurch des Géttlichen ein. Lukian von
Samosata gab dieser griechischen Auffassung Ausdruck, wenn er den
Tanz folgendermafhen definiert: «Kunst des Nachahmens und Andeutens,
Ausdeuterin des im Geist Verborgenen, fahbar machend das Unsicht-
bare.» (Zu diesem Punkte vgl. Hugo Rahner, Der spielende Mensch.
Johannes Verlag, Einsiedeln, 1952.) Es ist GUberaus wichtig, zu sehen, dafy
Orpheus der Anfiihrer dieses Tanzes und der Schopfer der Musik zu die-
sem Tanz, zum Mysterientanz war. Man kann nicht ohne weiteres den
Mysterientanz in ein auf den beriickenden Takt der Trommel zuckendes
Gewimmel umwandeln. Das eine ist Lebensinnewerdung, das andere ist
Lebensfrenesie. Das eine ist Mittel schopferischer Beruhigung, das andere
Mittel der Entfesselung. Das mochte einer der Griinde sein, warum der
schwarze Orpheus tberhaupt kein Orpheus mehr ist.

Streng genommen drang der schwarze Orpheus nicht in die Unter-
welt ein. Auch nicht symbolisch. Wohin er ging, war nur die Welt, wo
die Hillen derToten aufbewahrt sind, aber niemand «unter soviel Lidern»
schlaft. Hinter die Fassaden der GrofRstadt zu dringen, heilkt noch nicht
in die «Unferwelt» einzudringen. Er kann daher Eurydike auch nicht fin-
den, entdeckt nur ihre Stimme durch den Mund einer alten Frau. Was
ihm wirklich bleibt, ist nur ein Leichnam ... und eine Erinnerung. Das
ist nicht mehr Orpheus! Es gibt erst einen Orpheus, wenn es eine tran-
szendente Welt gibt, aus der bis dahin niemand zuriickgekommen ist,
deren Schranken aber Orpheus jetzt durchbricht. Wer die Transzendenz
vernichtet, |16st die Gestalt des Orpheus auf — weil er die innere Bedeu-
tung des Todes zugrunderichtet. Ist der Tod nur Untergang, dann hat
Orpheus keine «Aufgabe» mehr, den Tod zu besiegen. Und so ist er
nicht mehr Orpheus.

Damit héngt die Deutung der menschlichen Liebe zusammen.
Unsterblichkeit ist die Seele des Todes und der Liebe. Unsere Liebe
fordert, ja setzt die Unsterblichkeit. Wir sind unsterblich, weil in uns An-
satze und Forderungen der Liebe vorhanden sind, fir die unser Leben
keinen Raum der Entfaltung darstellt. Die innerste Meinung der Liebe
will ja Ewigkeit, damit sie sich in ihrer Fille setzen kann. Darin besiegt
sie den Tod, gibt ihm eine wesentlich neue Bedeutung. Es ist dies viel-
leicht das tiefste Geheimnis, das im Mythos von Orpheus ahnungsweise
enthalten ist. Davon fanden wir bei Camus nichts, Vielleicht ist die Liebe
des schwarzen Orpheus nur eine Verliebtheit.

Kann er so fiir uns nicht zum Sternbild werden: «Orfeu negro» bleibt

ein bemerkenswerter Film.
Dr. L. B.

172



	"Orfeu negro" und Orpheus

