Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Happy End? : Ein philosophisch-theologischer Essay
Autor: Boros, Ladislaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964725

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liebe zum jungen Madchen Uberféllt, mit Sicherheit dann aber doch die «Berufung»
— oder was die Filmhersteller sich darunter vorstellen — siegt. Weit entfernt von der
Anerkennung der Religion als Wert und Kraftquell sind auch jene zahlreichen Filme,
in denen um der Rithrung willen die sprichwortlich «mandelaugigen Chorknaben»
oder die dekorativ betenden Nonnen das Bild beherrschen. Es fallen darunter aber
auch jene — hin und wieder sicher sogar gutgemeinten — Filme, in denen Heiligen-
leben zur Anekdote degradiert oder «Wunder» chemisch-technisch erzeugt werden.

Die positiven wie die negativen Beispiele beweisen, dafy religiose Themen nicht
grundsatzlich aus der filmischen Gestaltung ausgeklammert zu werden brauchen, dak
sogar der christliche Film méglich ist, falls man ein solches Werk in der rechten Weise
angeht. Es bleibt trotzdem bestehen, daf gerade beim Film Zuriickhaltung dem Reli-
giésen gegeniiber mehr als alles andere am Platze ist. Vor allem kann gut und gerne
auf die Folie religiéser Requisiten verzichtet werden; denn im allgemeinen f{éllt
christliche Entscheidung doch in einem aller Requisiten baren Raum.

Happy End!
Ein philosophisch-theologischer Essay — Von Dr. Ladislaus Boros

Die Meinungen der Filmfachleute, wie man den Schluf eines Filmes
gestalten soll, mégen auseinandergehen. Daf aber der Schlufy, das Ende
des Filmes sehr wichtig ist, darliber sind sich alle einig. Ein Film ist
wesentlich vom Ende her bestimmt.

Diese Feststellung ist philosophisch durchaus begriindbar. Die Philo-
sophie betrachtet das «Wesen» eines Seins als «Entelechie», das heift,
als eine Art von «Vorverwirklichung des Endes». Die moderne Philo-
sophie heideggerscher Richtung wirde noch viel weiter gehen und
sagen, das Ende sei dermafen wesenhaft in den Existenzbereich ein-
gebaut, dafj jede Regung des Daseins ein Sich-ins-Ende-stellen be-
deutet,

Wie dem auch sei, das Ende gehort innerlich zum «Wesen» eines
Seins. Darum ist in einem Film das Ende nicht nur in dem Sinne wichtig,
dah es die ganze Handlung noch einmal «zusammenfaht», die einzelnen
Motive «ausklingen laht», und vielleicht eine «L&sung bringt» (oder
wenigstens andeutet), sondern daff es schon in der ganzen Handlung
wirksam ist, sie durchstrukturiert und deutet, das heift Wesensfunk-
tionen in ihr einnimmt. Die Filmkunst hat ihre eigenen Mittel, diese «Vor-
verwirklichung des Endes» zu erreichen. Das Ende kann in einem
kiinstlerisch gestalteten Film nicht nur in der Logik der Handlung vor-
gezeichnet sein, sondern auch (und vielleicht in erster Linie) durch den
Rhythmus und die Dynamik der Bilder, durch die optische Zusammen-
stellung der Motive und Sequenzen, durch die fortschreitende Um-
formung und Umdeutung der bildlichen Wirklichkeit usw.

Stellt man also die Frage nach dem Schluf eines Films, so wird da-
durch kein Teilproblem des filmkiinstlerischen Schatfens aufgeworfen,
sondern das Problem der Probleme, die zentrale Angelegenheit des
Kiinstlerischen im Film. Um die richtige Bedeutung des Endes in einem

11



Kunstwerk zu fassen, missen wir ein wenig ausholen und zuerst fragen,
was eigentlich ein Kunstwerk Gberhaupt sei, worin sein Wesen bestehe.

Noch eine kleine Vorbemerkung, die das Gewissen des Verfassers erleichtern
soll. Die folgende Betrachtung ist die eines Philosophen. Dieser versucht nun aber,
— sein Beruf besteht darin —, die Realitadt in gedankliche Schemata zu bergen, und
zwar auch dort, wo diese sich ins Irrationale verflichtigt. Darum kann dieser Versuch
unmoglich den Anspruch erheben, eine volle Deutung des kiinstlerischen Schaftfens
zu sein. Sein Verdienst (wenn uUberhaupt eines vorliegt) besteht nur darin, dem
Kiinstler einige Grundmomente bewuflit zu machen, die er aus seiner kiinstlerischen
inspiration heraus unreflektiert vollzieht. Die Philosophie hat nicht die Aufgabe, die
Kunst zu normieren, sie kann ihr keine Vorschriften machen. Sie vermag nur Teile
der kunstlerischen Urwirklichkeit in die Sphare der Bewufitheit zu bringen. Die fol-
gende Deutung ist also nicht als eine apodiktische Aussage zu nehmen, sondern
vieimehr als eine Frage: Kénnte das in der Kunst Vollbrachte die hier angegebene
metaphysische Deufung erfahren?

A. Das Wesen des Kunstwerks: die Neuschopfung

Das Kunstwerk ist eine Neuschopfung. Der Kinstler nimmt die Er-
scheinungen der «Welt» in sich auf und projiziert sie nachher, verwan-
delt und umgestaltet, in die objektive Realitat zuriick. Dadurch entsteht
eine «neue Welt», die zwar irgendwie aus der alten hervorgeht, ihre
Elemente beibehélt, aber mit ihr nicht einfach gleichzusetzen ist. Die
Kunst greift in die vieldeutige Welt der Erscheinungen deutend und sinn-
gebend ein. Sie schildert nicht, sie reproduziert nicht, vielmehr ver-
wandelt sie die Wirklichkeit und gibt ihr einen neuen Seinszustand. Die
«neue Welt» hat ihre eigene Gesetze, ihren eigenen Daseinsraum, in
dem wir uns anders verhalten als sonst, ihre eigene Zeitlichkeit, in der
unsere Existenzfunktionen anders verknlpft sind, einen anderen Lebens-
bezug, in dem wir anders lieben, hoffen, erkennen und verlangen als
in der alten Well. Alles hat sich bei dieser Umtormung an unserer alten
Welt geédndert; nicht nur dies oder jenes, sondern alles, die Existenz-
weise der Dinge. Und gleichzeitig ist alles geblieben. Der Kiinstler hat
etwas aus der Welt hervorgeholt, das in tiefster Verborgenheit schon
immer in ihr enthalten war. Er hat sich in die Dinge vertieft und sie von
innen heraus durchgestaltet. Er brachte alles in eine neue Ordnung,
die aber in den alten Ordnungen schon immer vorgezeichnet war. Das
Alte ist im Kunstwerk immer noch da, aber es ist wesenhafter, durch-
sichtiger und ausdrucksmachtiger geworden.

In meinen Studentenjahren bin ich einmal einem Seminar liber Brueghel gefolgt
und habe dabei das Thema durch eigenes Studium vertieft. Nach wenigen Tagen
fing ich an, lberall brueghelsche Gesichter zu sehen. Richtig zu sehen. Es war keine
blofke Einbildung. Durch eine intensive Einiibung habe ich die Wirklichkeit so zu
sehen gelernt, wie Brueghel sie sah. Und die Wirklichkeit war schon immer so. Nur
hatte ich vorher nicht jene Penetration gehabt, zu der mir schon wenige Tage Brueg-
hel-Studium verhalfen. ,

In der kunstlerischen Gestaltung wird also ein neuer Wesensraum ge-
schaffen, in dem sich die Wirklichkeit uns &ffnet. Der Kiinstler bringt

112



Dinge, Menschen und Ereignisse zum Sprechen, indem er sie von innen
heraus durchtormt. Was wir so von der Kunst im aligemeinen aussagen,
gilt, entgegen einer alten Behauptung, auch von der Filmkunst, Der
Film besitzt eigengesetzliche Mittel, um die Oberflache der Wirklichkeit
zu durchstohen. Einige seien angedeutet. Schon die Auswahl der Bilder
gibt der Erscheinungswelt eine neue Sinnrichtung. Ein weiterer Uber-
schritt geschieht, wenn die Erscheinungen in ein bestimmtes Span-
nungsgefliige bildhatt zusammenkomponiert werden; so entsteht der
spezitisch filmische Bildrhythmus. Es wird dadurch dem urspringlichen
Bildgeschehen ein zweites, nur irrational wahrgenommenes Rhythmus-
geschehen unterlegt. Kommt hinzu die Bildeinstellung, die das Darge-
stellte zu monumentalisieren, unbedeutend zu machen vermag, ihm den
Charakter des Ungewohnten oder des Banalen usw. verleihen kann.
Die Zeitlichkeit der Erscheinungswelt wird umgewandelt. Es ist méglich,
das Lebendige zum Erstarren, das Leblose zum Leben zu bringen. Man
kann durch die verschiedenen filmrhythmischen Mittel, durch die ein-
fache Wiederholung, durch die takiméhige Wiederkehr, durch filmi-
schen Kontrapunkt die Wirklichkeit von ihrer vordergriindigen Un-
durchlassigkeit befreien. Die Uberblendung, ja das einfache Nachein-
ander (im harten Schnitt), vermoégen Beziehungen herzustellen, wo die
einfache Betrachtung keine Verwandtschaft hatte entdecken kdnnen.
Unbewufite Assoziationen werden dadurch geschaffen, die das Ge-
schehen durchstruktuieren und einzelnen Momenten neue Bedeutung
geben. Das Tonelement kann die optischen Eindriicke einfach intensi-
vieren, oder aber erganzen, umgestalten. Die Farbe vermag Tiefen-
wirkungen zu erreichen, die das einfache Schwarz-weif-Bild nicht hatte.
So konnte etwa die griine Absynth-Szene in «Moulin Rouge» die ganze
Vertfallenheit eines hoffnungslosen Lebens ausdriicken. Wir sahen plotz-
lich «seines Inneren Wildnis, diesen Urwald in ihm, aut dessen stummem
Gestiirztsein lichtgriin sein Herz stand». — Durch solche und andere
Mittel vermag die Filmkunst die sichtbare Welt neuzuschépfen und das
Unsichtbare in dem Bekannt-Sichtbaren aufleuchten zu lassen.

B. Neuschépfung als endzeitliches Ereignis

Nun weify aber auch die christliche Theologie von einer «Neuschép-
fung», von jener nadmlich, die am Ende der Zeit die ganze Welt durch-
gestalten wird. Die Geheime Offenbarung des Apostels Johannes be-
schreibt die in der endzeitlichen Neuschopfung entstandene «neue Welt»
im Bilde einer Stadt. Die Stadt war fir den antiken Menschen der In-
begritf des Daseins, und folgerichtig (da der Mensch eine mikrokosmi-
sche Zusammenfassung des Universums ist) der Inbegriff der Welt. Von
dieser neuen Welt wird uns gesagt, dafy sie «aus dem Himmel von Gott
herabkommt». Sie ist also etwas vollkommen Neues, nicht aus dem
Wesen dieser Welt Entstandenes. |

113



Die apokalyptische Vision beschreibt diese himmlische Stadt in allen nur erdenk-
lichen Herrlichkeiten: «Er zeigte mir die heilige Stadt, herabkommend aus dem
Himmel von Gott, tragend die Herrlichkeit Gottes. lhr Glanz war der des kostbarsten
Edelsteins, wie kristallheller Jaspis... Die Grundsteine der Stadtmauer waren mit
Edelsteinen aller Art geschmickt: Der erste Grundstein war ein Jaspis, der zweite
ein Saphir, der dritte ein Chalzedon, der vierte ein Smaragd, der fiinfte ein Sardonyx,
der sechste ein Sardis, der siebente ein Chrysolith, der achte ein Beryll, der neunte
ein Topas, der zehnte ein Chrysopras, der elfte ein Hyazinth, der zwdlfte ein Ame-
thyst. Die zwolf Tore waren zwolf Perlen: jedes der Tore war aus einer Perle; und die
Straflen der Stadt waren reines Gold, wie durchsichtiges Glas... Und die Stadt
bedarf nicht der Sonne und nicht des Mondes, dak sie ihr scheinen; denn die Herr-
lichkeit Gottes erleuchtet sie... Gott der Herr leuchtet iiber ihnen, und sie werden
herrschen von Ewigkeit zu Ewigkeit.n (Offenb. 21,10—22, 5.)

Alles leuchtet in dieser Vision und strahlt unbesiegbaren Bestand aus.
Die Bilder tragen eine Wesensaussage: ein heiliges Liebesschicksal
zwischen Mensch und Gott wird sich am Ende der Zeit verwirklichen,
und zwar so, daff das ganze Universum ein Ausdruck dieser verklarten
Liebe wird und dadurch eine neue Struktur, eine neue Wesenheit, Klar-
heit, Leuchtkraft, ein neues Sein gewinnt.

Beim heiligen Paulus haben wir eine andere, ebenso wichtige Aussage
Uber diese neue Welt. Der folgende Text aus seinem Briefe an die Romer
mufy mit dem vorigen, johanndischen Text zusammengelesen werden.
Beide zusammen ergeben erst das vollkommen richtige Bild liber das
Endereignis. Der Text lautet folgendermahen:

«Wir sind Kinder Gottes. Wenn aber Kinder, so auch Erben: Erben Gottes und
Miterben Christi... Wir werden mit lhm verherrlicht. Darum halte ich dafir, dah
die Leiden unseres Lebens nicht zu vergleichen sind mit der kiinftigen Herrlichkeit,
die an uns wird offenbar werden. Die ganze Schépfung harrt der Offenbarung der
Kinder Gottes... Sie hat die Hoffnung, dak auch sie befreit wird von der Knecht-
schaft der Verganglichkeit zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes, Wir wissen,
dafy die ganze Schépfung mitseufzt und in Wehen liegt bis jetzt. Und nicht nur sie,
sondern auch wir selbst... seufzen in unserem Innern und erwarten, dahk wir zu
Kindern Gottes angenommen werden und unser Leib erl6st werde.» (Rém. 8, 17—23.)

Aus diesem Text wird klar, dak das Endereignis im Innern der Welt
schon da ist: das ganze Universum harrt einem Ende entgegen, das aber
schon zu wirken angefangen hat. Aus anderen Paulus-Texten steht ander-
seits fest, dak dieser Einbruch des Endes dann geschah, als Christus
vom Tode auferstand und die ganze Welt mit sich, in seiner auferstan-
denen Menschlichkeit, in den Himmel mitnahm. Die entscheidende
Wandlung ist also schon geschehen, sie ist aber noch nicht offenbar.
Hinter der Oberflache der Welt, in der wahren und entscheidenden
Tiete aller Dinge ist schon alles «anders» geworden. Das Ende der Welt
hat schon begonnen. Es wird aus dem Inneren des Universums hervor-
brechen. Vorher wurde gesagt, daff das Neue vom Himmel absteigen
wird. Jetzt wird gesagt, dafy dasselbe Neue aus dem Inneren der Wel{
hervorbricht. Beides ist wahr. Beides miissen wir zusammenhalten und
als eine unaufiosliche Spannungseinheit betrachten. Das Ende wird
von aufien her einfreten, durch eine souveran-durchgestaltende Hand-

114



lung Gottes; es kann also von den inneren Faktoren der Geschichte nicht
abgeleitet werden. Die grohe Wandlung ist mehr als die Summe der
Weltkrafte. — Und doch bricht das Endgtiltige von innen her, aus der
inneren Realitdat der Geschichte hervor. Das Ende wurde schon vorge-
bildet, vorverwirklicht und vorbereitet; es ist die Frucht des Geschicht-
lichen.

Die angedeutete unauflésliche Spannungseinheit wird uns wichtige
Folgerungen in bezug auf den Schlufy eines Kunstwerkes nahelegen.
Soll ein Kunstwerk uberhaupt eine Neuschopfung sein, so ist es ein
Symbol der endzeitlichen Neuschopfung. Das, was am Ende der Zeit
mit dem ganzen Universum geschehen wird, ist im Kunstwerk als Symbol
und Andeutung dargestellt. Der Kiinstler erfafft im Innern der Welt jene
Krafte, die am Ende der Zeit gemeinsam mit dem geheimnisvoll durch-
gestaltenden Wirken Gottes die neue Welt ergeben werden.

Dies alles mufy dem Kiinstler nicht bewuft sein. Er mufy nicht etwa ausgesprochen
«religiosen Kunst schaffen wollen, damit das Endzeitereignis symbolisiert werde.
Schon die Tatsache, daff er die Welt von ihrer vordergrindigen Verwachsenheit
befreit und sie geistig durchsichtig macht, reprasentiert das Kommende. Es waren
freilich hier noch genauer Fragen zu erdrtern, zum Beispiel die der wesenhaften

«Religiositat» jeglicher Kunst, insofern sie Kunst ist, und andere noch, die wir aber
jetzt auf sich beruhen lassen missen.

Ich fasse den bisherigen Gedankengang kurz zusammen. Das Ende
einer kinstlerisch dargestellten Handlung enthalt das Wesen des be-
treffenden Kunstwerks; das Kunstwerk selber symbolisiert aber die end-
zeitliche Neuschopfung der Welt. Folgerichtig: der Schluf einer kiinst-
lerisch dargestellten Handlung symbolisiert die endzeitliche Neuschop-
fung der Welt.

C. Die Wesensmomente des Endzeifereignisses

Wenn wir also wissen wollen, was das Ende, das wirklich klnstlerisch
gestaltete Ende einer filmischen Darstellung in sich birgt, dann ist zu
fragen, wie das Ende der Welt aussehen wird. Wir haben bereits ein
wesentliches Moment des Weltendes in einem zur Spannungseinheit
zusammengefahten Gegensatz erblickt: das Ende der Welt wachst aus
dem Innern des Geschichtlichen empor und gleichzeitig ist es ihm von
aufen her gegeben.

Ein anderer Spannungsgegensatz liegt in einer zweiten, wichtigen
Unterscheidung. Das grohe Finale der Geschichte, das «Happy End»,
gehort nicht mehr zur Geschichte, es ist sozusagen das «aufjergeschicht-
liche Ende». Die Bibel spricht aber auch von einem anderen Ende, das
nicht herrlich ist, sondern vielmehr schreckenerregend und bedrohend.
Es ist das «innergeschichtliche Ende». Vor der grohen Wandlung wird
nach der Schrift eine Endapostasie, ein flirchterlicher Abfall der Mensch-
heit von Gott eintreten. Der Antichrist, der «Mensch der Gesetzlosigkeit»
und der «Sohn des Verderbens» wird alle gottfeindlichen Méchte zu

115



einem letzten Angriff fihren. Die Bedrohung ist alsdann so grof, dafy
Gott die «Weltzeit» verkirzen wird, damit das Versagen nicht allgemein
werde. Die gegen Gott anstlirmende Macht ist satanischen Ursprungs.
Sie wird eine ungeheure Wirkung haben. Nach Paulus ist diese Endzeit
eine Zusammenballung aller Bosheit und Gottesfeindschaft der ganzen
Geschichte. Eine Endkatastrophe bereitet sich also durch die Geschichte
hindurch vor. Darum hat das Weltende den Charakter des Untergangs.
Alles wird gleichsam in Feuer aufgehen, besser gesagt, durch das
Feuer hindurchgehend die neue Gestalt gewinnen. So ist das Ende zu-
gleich auch Weltgericht, in dem das Bose fur ewig verworfen, das Gute
aber fir ewig verherrlicht wird.

Es ist demnach ein Unterschied, von welchem Gesichtspunkt her wir
das Ende der Geschichte betrachten. Einerseits ist es ein chaotischer
Untergang, anderseits aber eine unaussprechbare Verherrlichung. Beides
ist wahr. Beides mussen wir zusammenhalten in einer unauflosbaren
Spannungseinheit der Gegensatze.

D. Das Ende eines Films

Wenn unser Gedankengang bis jetzt richtig war, dann kénnen wir
mittels der beiden Spannungsgegensétze eine philosophische Theorie
vom kiinstlerischen Finale eines Films zu erarbeiten versuchen. Die Fol-
gerungen aus dem Gesagten ergeben sich von selbst: erst durch eine
unverstimmelte Verwirklichung der beiden Spannungsgegensatze wird
der Film zum Symbol der endzeitlichen Neuschépfung und dadurch zur
Kunst. Wir legen diese Aussage den Kiinstlern zur Uberpriifung vor.
Sie allein sind imstande, dieses Prinzip mit der aus ihrem Dasein elemen-
tar hervorbrechenden klinstlerischen Ergritffenheit zu konfrontieren und
uns zu sagen, ob dabei wirklich die Wesensstruktur der kiinstlerischen
Urwirklichkeit erfakt worden sei. Die konkrete Auswertung des Prinzips
stellen wir uns folgendermahen vor:

1. Die erste Moglichkeit wéare die uneingeschrdnkte Verwirklichung
der zwei Spannungsgegensatze. Der Schlufy ware dabei gleichzeitig aus
Untergang und Verherrlichung gebaut, wiirde gleichzeitig aus der
filmischen Handlung erwachsen und sie Uberschreiten. Dadurch wére der
Film ein vollkommenes Symbol des Endes der Geschichte und wiirde
folgerichtig sein klnstlerisches Wesen, Neuschépfung zu sein, voll er-
fullen.

Wir sehen in den Filmen Fellinis, besonders etwa in «Le Notti di Cabiria»n, die
Verwirklichung dieses Ideals. Der Schlufy dieses Filmes ist ohne Zweifel ein Unter-
gang, in dem aber gleichzeitig eine unaussprechbare Hoffnung in Erscheinung tritt.
Die Szene im ndchtlichen Wald (der an sich ein Ort des Schreckens und der Be-
drohung ist) geht in einer mysteridsen Freude, in Musik und ténzerischer Gel&stheit
auf. Cabirias Tranen spiegeln eine unirdische Frohlichkeit. Die Einzelelemente des
Filmes fiihrten zwar zu diesem Finale hin, es Ubersteigt aber doch die ganze Anlage
des Stoffes und hebt daher den ganzen Film strukturell auf. Die Serenade am Ende

116



ist ein Ausdruck der menschlichen Gnade und wurde aus der Logik der Handlung
so gedacht. Sie ist aber gleichzeitig eine von aufien hereinbrechende Gnade Gottes,
welche die immanente Logik des Filmes ins Ungreifbare auflést. — «Le Notti di
Cabiria»n verwirklicht dadurch die zwei Spannungsgegensdtze vollkommen und har-
monisch.

2. Als zweite Moglichkeit ergibt sich eine Gestaltung der Spannungs-
gegensatze, in der jeweils einer der Pole akzentuiert wird.

Wir haben vorhin genau zwischen dem «auhergeschichtlichen» und
dem «innergeschichtlichen» Ende der Weltgeschichte unterschieden.
Diese Unterscheidung ist in der Realitdt begriindet und nicht nur ein
logisches Gedankenspiel. Darum hat man das Recht, diese zwei Wirk-
lichkeiten zwar separat zum Ausdruck zu bringen, aber doch so, dah
die wesentliche Zusammengehorigkeit der beiden bewahrt bleibe.

Der ftragische Filmschluf wirde dann das innergeschichtliche Ende des Welt-
prozesses symbolisieren. Er ist dadurch Teilausdruck der Gesamtwirklichkeit, und
hat als solcher seine Berechtigung. Soll aber der Film seinen klnstlerischen Charakter
bewahren, dann muf er selbst im tragischen Filmschluf die dem aukergeschicht-
lichen Ende des Weliprozesses entsprechende Hoffnung in den filmoptischen Aus-
druck miteinbeziehen. Einen rein tragischen Filmschluf dirfte es so im klnstlerischen
Bereich nicht geben. Der Untergang kommt kinstlerisch nur in einer «Zentriertheit
auf das Tragische» zum Ausdruck, die aber eben durch das Tragische hindurch eine
Aufhebung des Tragischen anstrebt.

Der gliickliche Filmschluf, das «Happy End», wirde dagegen das «aukergeschicht-
liche Ende» des Weltprozesses symbolisieren. Er wirkt aber nur authentisch, falls
er als «Zentriertheit auf das Glickliche» wenigstens die Moéglichkeit des Tragischen
nicht ausschlieht und das Tragische in den Ausdruck des Gliickes miteinbezieht. Das
glickliche Ende ist erst dann kunstlerisch ertragbar, wenn es das Tragische mitent-
halt, wenn es sich dem Tragischen &ffnet.

Eine ahnliche Annaherung wirden wir in der Verwirklichung des
anderen Spannungsgegensatzes fir notwendig erachten, Das geschicht-
liche Ende erwachst aus der Geschichte selbst und ist ihr gleichzeitig von
aufien her auferlegt.

Wenn der Film das Ende aus den innerfilmischen Motiven erwachsen
laht, dann symbolisiert er das aus der Geschichte selbst emporsteigende
Weltende. Ein solches, der Handlung immanenfes Ende, ist dem Film
wesensnotwendig: es durchwirkt ja bereits das Ganze, und das Ganze
drangt zu ihm hin. Soll aber das Kunstlerische zu seinem Recht kommen,
dann ist es notwendig, daf der aus der Handlung erwachsende Schlufy
doch die Handlung selbst tbersteige. Die Mdglichkeit einer Weiter-
entwicklung, einer Uberschreitung der Handlungslogik mufy filmisch
angedeutet werden.

Wenn anderseits ein Filmschluf primar etwas Handlungsfremdes ist,
das heifit, wenn das Ende die Filmhandlung uUberschreitet, dann sym-
bolisiert der Film diejenige Realitat, die dem Geschichtlichen von auhken
her am Ende der Zeit auferlegt wird. Solch eine Gestaltung empfinden
wir als durchaus berechtigt, falls sie das von aufen her Auferlegte doch
irgendwie gleichzeitig aus der Handlung erwachsen |aht, oder es wenig-
stens auf die Handlung bezieht., Das Ende kann unméglich die ganze

117



Handlung transzendieren, sonst wére es eben kein «<Ende» der betreffen-
den Handlung. Der «handlungsfremde» Schluf muk also immer auch eine
gewisse Handlungsimmanenz aufweisen.

3. Der Filmschluf hort auf kinstlerisch zu sein, wenn er die Span-
nungsgegensatze verneint, das heift, wenn er entweder rein tragisch
oder rein gliicklich, entweder voll handlungsimmanent oder voll hand-
lungstranzendent gestaltet ist. Es ist wohl nicht notwendig, daf wir uns
lange dabei aufhalten: aus dem bisher Gesagten scheint festzustehen,
dafy jede Ausschliefung eines Spannungspoles den Film aus dem Be-
reich des Kiinstlerischen verbannt. — Das rein tragische Filmende macht
aus dem Film eine dokirinar-programmatische Aussage; er wird zur
démonischen Grimasse. Manche Verfilmungen der Dramen von Jean-Paul
Sartre gehoren zu dieser Kategorie, — Ebenso unkiinstlerisch wirkt der
rein «glickliche» Filmschluf, das, was man gewohnlich «Hollywood-
Happy-End» nennt, obwohl es heutzutage ebenso das Rezept etwa der
deutschsprachigen Heimatfilme darstellt. Hier ist der Film Betaubungs-
mittel, ein Ausdruck der Geistlosigkeit, ein Verstol gegen die tragische
Grohke des Menschen. — Der rein handlungsimmanente Filmschlufy
bremst die vom Film ausgeloste Dynamik ab und macht den Film zur
reinen Unterhaltung, die mit dem Film endet und nachher nicht mehr
weiterwirkt. — Der rein handlungstranszendente Ausgang |6st das dem
Kunstler innerlich aufgegebene Problem nicht, das Immanente in der
Transzendenz aufgehen zu lassen. Es entsteht keine Beziehung zwischen
Immanenz und Transzendenz, und so verschwindet das Symbolische
aus dem Film.

Unsere Kunst ist eschatologisch, das heilt wesenhaft endzeitbestimmt.
Durch sie entdecken wir, dahl unsere Existenz ihrerseits auch schon in
der Endzeit steht: sie ist ebenso wesenhaft aus Eingeschlossensein und
Uberragen, aus Untergang und Verherrlichung gebaut.

Notizen zu den Anfdangen katholischer Filmarbeit

Fir die Kenntnis der Geschichte katholischer Filmarheit sei hingewiesen
auf die Sammlung kirchlicher Dokumente durch die papstliche Kommis-
sion {ur Film, Radio und Fernsehen in «Le cinéma dans |'enseignement de
I'Eglise», Rom 1955, und auf eine in absehbarer Zeit erscheinende Publi-
kation von Msgr. Kochs, Leiter der Kirchlichen Hauptstelle fiir Bild- und
Filmarbeit, Kéln. Hier nun sollen lediglich ein paar Schlaglichter geselzt
werden.

1901: Ein Vorldufer

«Ende 1901 fiihrte Abbé loye seiner Sonntagsschule die ersten Filme vor, zu einer
Zeit, da weder in Basel, noch in irgendeiner Stadt der Schweiz ein feststehendes Kino
existierte. Filmhistorisch hat Abbé Joye mit dieser Tatsache Anspruch, als erster schwei-
zerischer Kino-«Unternehmer» zu gelten,

Natirlich handelte es sich zunachsi um harmlose, primitive Handlungsablaufe von
etwa einer Minute: ein Pferd, an einen Trabwagen gespannt, lief eine kreisrunde Volte.

118



	Happy End? : Ein philosophisch-theologischer Essay

