
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Happy End? : Ein philosophisch-theologischer Essay

Autor: Boros, Ladislaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liebe zum jungen Mädchen überfällt, mif Sicherheit dann aber doch die «Berufung»
— oder was die Filmhersteller sich darunter vorstellen — siegt. Weit entfernt von der
Anerkennung der Religion als Wert und Kraftquell sind auch jene zahlreichen Filme,
in denen um der Rührung willen die sprichwörtlich «mandeläugigen Chorknaben»
oder die dekorativ betenden Nonnen das Bild beherrschen. Es fallen darunter aber
auch jene — hin und wieder sicher sogar gutgemeinten — Filme, in denen Heiligenleben

zur Anekdote degradiert oder «Wunder» chemisch-technisch erzeugt werden.
Die positiven wie die negativen Beispiele beweisen, datj religiöse Themen nicht

grundsätzlich aus der filmischen Gestaltung ausgeklammert zu werden brauchen, datj
sogar der christliche Film möglich ist, falls man ein solches Werk in der rechten Weise
angeht. Es bleibt trotzdem bestehen, datj gerade beim Film Zurückhaltung dem
Religiösen gegenüber mehr als alles andere am Platze ist. Vor allem kann gut und gerne
auf die Folie religiöser Requisiten verzichtet werden; denn im allgemeinen fällt
christliche Entscheidung doch in einem aller Requisiten baren Raum.

Happy End!
Ein philosophisch-theologischer Essay — Von Dr. Ladislaus Boros

Die Meinungen der Filmfachleute, wie man den Schluß eines Filmes
gestalten soll, mögen auseinandergehen. Daß aber der Schlufj, das Ende
des Filmes sehr wichtig ist, darüber sind sich alle einig. Ein Film ist
wesentlich vom Ende her bestimmt.

Diese Feststellung ist philosophisch durchaus begründbar. Die
Philosophie betrachtet das «Wesen» eines Seins als «Entelechie», das heifjt,
als eine Art von «Vorverwirklichung des Endes». Die moderne
Philosophie heideggerscher Richtung würde noch viel weiter gehen und
sagen, das Ende sei dermafjen wesenhaft in den Existenzbereich
eingebaut, dafj jede Regung des Daseins ein Sich-ins-Ende-stellen
bedeutet.

Wie dem auch sei, das Ende gehört innerlich zum «Wesen» eines
Seins. Darum ist in einem Film das Ende nicht nur in dem Sinne wichtig,
dafj es die ganze Handlung noch einmal «zusammenfaßt», die einzelnen
Motive «ausklingen läßt», und vielleicht eine «Lösung bringt» (oder
wenigstens andeutet), sondern daß es schon in der ganzen Handlung
wirksam ist, sie durchstrukturiert und deutet, das heißt Wesensfunktionen

in ihr einnimmt. Die Filmkunst hat ihre eigenen Mittel, diese
«Vorverwirklichung des Endes» zu erreichen. Das Ende kann in einem
künstlerisch gestalteten Film nicht nur in der Logik der Handlung
vorgezeichnet sein, sondern auch (und vielleicht in erster Linie) durch den
Rhythmus und die Dynamik der Bilder, durch die optische Zusammenstellung

der Motive und Sequenzen, durch die fortschreitende
Umformung und Umdeutung der bildlichen Wirklichkeit usw.

Stellt man also die Frage nach dem Schluß eines Films, so wird
dadurch kein Teilproblem des filmkünstlerischen Schaffens aufgeworfen,
sondern das Problem der Probleme, die zentrale Angelegenheit des
Künstlerischen im Film. Um die richtige Bedeutung des Endes in einem

III



Kunstwerk zu fassen, müssen wir ein wenig ausholen und zuerst fragen,
was eigentlich ein Kunstwerk überhaupt sei, worin sein Wesen bestehe.

Noch eine kleine Vorbemerkung, die das Gewissen des Verfassers erleichtern
soll. Die folgende Betrachtung ist die eines Philosophen. Dieser versucht nun aber,
— sein Beruf besteht darin —, die Realität in gedankliche Schemata zu bergen, und
zwar auch dort, wo diese sich ins Irrationale verflüchtigt. Darum kann dieser Versuch
unmöglich den Anspruch erheben, eine volle Deutung des künstlerischen Schattens
zu sein. Sein Verdienst (wenn überhaupt eines vorliegt) besteht nur darin, dem
Künstler einige Grundmomenfe bewußt zu machen, die er aus seiner künstlerischen
Inspiration heraus unreflektiert vollzieht. Die Philosophie hat nicht die Aufgabe, die
Kunst zu normieren, sie kann ihr keine Vorschriften machen. Sie vermag nur Teile
der künstlerischen Urwirklichkeit in die Sphäre der Bewußtheit zu bringen. Die
folgende Deutung ist also nicht als eine apodiktische Aussage zu nehmen, sondern
vielmehr als eine Frage: Könnte das in der Kunst Vollbrachte die hier angegebene
metaphysische Deutung erfahren?

A. Das Wesen des Kunstwerks: die Neuschöpfung
Das Kunstwerk ist eine Neuschöpfung. Der Künstler nimmt die

Erscheinungen der «Welt» in sich auf und projiziert sie nachher, verwandelt
und umgestaltet, in die objektive Realität zurück. Dadurch entsteht

eine «neue Welt», die zwar irgendwie aus der alten hervorgeht, ihre
Elemente beibehält, aber mit ihr nicht einfach gleichzusetzen ist. Die
Kunst greift in die vieldeutige Welt der Erscheinungen deutend und
sinngebend ein. Sie schildert nicht, sie reproduziert nicht, vielmehr
verwandelt sie die Wirklichkeit und gibt ihr einen neuen Seinszustand. Die
«neue Welt» hat ihre eigene Gesetze, ihren eigenen Daseinsraum, in
dem wir uns anders verhalten als sonst, ihre eigene Zeitlichkeit, in der
unsere Existenzfunktionen anders verknüpft sind, einen anderen Lebensbezug,

in dem wir anders lieben, hoffen, erkennen und verlangen als
in der alfen Welt. Alles hat sich bei dieser Umformung an unserer alten
Welt geändert; nicht nur dies oder jenes, sondern alles, die Existenzweise

der Dinge. Und gleichzeitig ist alles geblieben. Der Künstler hat
etwas aus der Welt hervorgeholt, das in tiefster Verborgenheit schon
immer in ihr enthalfen war. Er hat sich in die Dinge vertieft und sie von
innen heraus durchgestaltet. Er brachte alles in eine neue Ordnung,
die aber in den alten Ordnungen schon immer vorgezeichnet war. Das
Alte ist im Kunstwerk immer noch da, aber es ist wesenhafter,
durchsichtiger und ausdrucksmächtiger geworden.

In meinen Studentenjahren bin ich einmal einem Seminar über Brueghel gefolgt
und habe dabei das Thema durch eigenes Studium vertieft. Nach wenigen Tagen
fing ich an, überall brueghelsche Gesichter zu sehen. Richtig zu sehen. Es war keine
bloße Einbildung. Durch eine intensive Einübung habe ich die Wirklichkeit so zu
sehen gelernt, wie Brueghel sie sah. Und die Wirklichkeit war schon immer so. Nur
hafte ich vorher nicht jene Penetration gehabt, zu der mir schon wenige Tage Brueg-
hel-Studium verhalfen.

In der künstlerischen Gestaltung wird also ein neuer Wesensraum
geschaffen, in dem sich die Wirklichkeit uns öffnet. Der Künsfler bringt

112



Dinge, Menschen und Ereignisse zum Sprechen, indem er sie von innen
heraus durchformt. Was wir so von der Kunst im allgemeinen aussagen,
gilt, entgegen einer alten Behauptung, auch von der Filmkunst. Der
Film besitzt eigengesetzliche Mittel, um die Oberfläche der Wirklichkeit
zu durchstoßen. Einige seien angedeutet. Schon die Auswahl der Bilder
gibt der Erscheinungswelt eine neue Sinnrichtung. Ein weiterer
Überschrift geschieht, wenn die Erscheinungen in ein bestimmtes Span-
nungsgefüge bildhaft zusammenkomponiert werden; so entsteht der
spezifisch filmische Bildrhythmus. Es wird dadurch dem ursprünglichen
Bildgeschehen ein zweites, nur irrational wahrgenommenes
Rhythmusgeschehen unterlegt. Kommt hinzu die Bildeinstellung, die das Dargestellte

zu monumentalisieren, unbedeutend zu machen vermag, ihm den
Charakter des Ungewohnten oder des Banalen usw. verleihen kann.
Die Zeiflichkeit der Erscheinungswelt wird umgewandelt. Es ist möglich,
das Lebendige zum Erstarren, das Leblose zum Leben zu bringen. Man
kann durch die verschiedenen filmrhythmischen Mittel, durch die
einfache Wiederholung, durch die taktmäßige Wiederkehr, durch
filmischen Kontrapunkt die Wirklichkeit von ihrer vordergründigen Un-
durchlässigkeit befreien. Die Überblendung, ja das einfache Nacheinander

(im harten Schnitt), vermögen Beziehungen herzustellen, wo die
einfache Betrachtung keine Verwandtschaft hätte entdecken können.
Unbewußte Assoziationen werden dadurch geschaffen, die das
Geschehen durchstruktuieren und einzelnen Momenten neue Bedeutung
geben. Das Tonelement kann die optischen Eindrücke einfach intensivieren,

oder aber ergänzen, umgestalten. Die Farbe vermag
Tiefenwirkungen zu erreichen, die das einfache Schwarz-weiß-Bild nicht hatte.
So konnte etwa die grüne Absynth-Szene in «Moulin Rouge» die ganze
Verfallenheit eines hoffnungslosen Lebens ausdrücken. Wir sahen plötzlich

«seines Inneren Wildnis, diesen Urwald in ihm, auf dessen stummem
Gestürztsein lichtgrün sein Herz stand». — Durch solche und andere
Mittel vermag die Filmkunst die sichtbare Welt neuzuschöpfen und das
Unsichtbare in dem Bekannt-Sichtbaren aufleuchten zu lassen.

B. Neuschöpfung als endzeitliches Ereignis

Nun weiß aber auch die christliche Theologie von einer «Neuschöpfung»,

von jener nämlich, die am Ende der Zeit die ganze Welt
durchgestalten wird. Die Geheime Offenbarung des Apostels Johannes
beschreibt die in der endzeitlichen Neuschöpfung entstandene «neue Welt»
im Bilde einer Stadt. Die Stadt war für den antiken Menschen der
Inbegriff des Daseins, und folgerichtig (da der Mensch eine mikrokosmische

Zusammenfassung des Universums ist) der Inbegriff der Welt. Von
dieser neuen Welt wird uns gesagt, daß sie «aus dem Himmel von Gott
herabkommt». Sie ist also etwas vollkommen Neues, nicht aus dem
Wesen dieser Welt Entstandenes.

113



Die apokalyptische Vision beschreibt diese himmlische Stadt in allen nur erdenklichen

Herrlichkeifen: «Er zeigte mir die heilige Stadt, herabkommend aus dem
Himmel von Gott, tragend die Herrlichkeit Gottes. Ihr Glanz war der des kostbarsten
Edelsteins, wie kristallheller Jaspis Die Grundsfeine der Stadtmauer waren mit
Edelsteinen aller Art geschmückt: Der erste Grundstein war ein Jaspis, der zweite
ein Saphir, der dritte ein Chalzedon, der vierte ein Smaragd, der fünfte ein Sardonyx,
der sechste ein Sardis, der siebente ein Chrysolith, der achte ein Beryll, der neunte
ein Topas, der zehnte ein Chrysopras, der elfte ein Hyazinth, der zwölfte ein Amethyst.

Die zwölf Tore waren zwölf Perlen: jedes der Tore war aus einer Perle; und die
Strafjen der Stadt waren reines Gold, wie durchsichtiges Glas Und die Stadt
bedarf nicht der Sonne und nicht des Mondes, dafj sie ihr scheinen; denn die
Herrlichkeit Gottes erleuchtet sie Gott der Herr leuchtet über ihnen, und sie werden
herrschen von Ewigkeit zu Ewigkeit.» (Offenb. 21, 10—22,5.)

Alles leuchte! in dieser Vision und strahlt unbesiegbaren Bestand aus.
Die Bilder tragen eine Wesensaussage: ein heiliges Liebesschicksal
zwischen Mensch und Gott wird sich am Ende der Zeit verwirklichen,
und zwar so, dafj das ganze Universum ein Ausdruck dieser verklärten
Liebe wird und dadurch eine neue Struktur, eine neue Wesenheit, Klarheit,

Leuchtkraft, ein neues Sein gewinnt.
Beim heiligen Paulus haben wir eine andere, ebenso wichtige Aussage

über diese neue Welt. Der folgende Text aus seinem Briefe an die Römer
muß mit dem vorigen, johannäischen Text zusammengelesen werden.
Beide zusammen ergeben erst das vollkommen richtige Bild über das
Endereignis. Der Text laufet folgendermaßen:

«Wir sind Kinder Gottes. Wenn aber Kinder, so auch Erben: Erben Gottes und
Miferben Christi Wir werden mit Ihm verherrlicht. Darum halte ich dafür, dafj
die Leiden unseres Lebens nicht zu vergleichen sind mit der künftigen Herrlichkeit,
die an uns wird offenbar werden. Die ganze Schöpfung harrt der Offenbarung der
Kinder Gottes Sie hat die Hoffnung, dalj auch sie befreit wird von der Knechtschaft

der Vergänglichkeit zur herrlichen Freiheit der Kinder Gottes. Wir wissen,
dafj die ganze Schöpfung mitseufzt und in Wehen liegt bis jetzt. Und nicht nur sie,
sondern auch wir selbst seufzen in unserem Innern und erwarten, dafj wir zu
Kindern Gottes angenommen werden und unser Leib erlöst werde.» (Rom. 8, 17—23.)

Aus diesem Text wird klar, daß das Endereignis im Innern der Welt
schon da ist: das ganze Universum harrt einem Ende entgegen, das aber
schon zu wirken angefangen hat. Aus anderen Paulus-Texten steht anderseits

fest, daß dieser Einbruch des Endes dann geschah, als Christus
vom Tode auferstand und die ganze Welt mit sich, in seiner auferstandenen

Menschlichkeit, in den Himmel mitnahm. Die entscheidende
Wandlung ist also schon geschehen, sie ist aber noch nicht offenbar.
Hinter der Oberfläche der Welt, in der wahren und entscheidenden
Tiefe aller Dinge ist schon alles «anders» geworden. Das Ende der Welt
hat schon begonnen. Es wird aus dem Inneren des Universums
hervorbrechen. Vorher wurde gesagt, daß das Neue vom Himmel absteigen
wird. Jetzt wird gesagt, daß dasselbe Neue aus dem Inneren der Well
hervorbricht. Beides ist wahr. Beides müssen wir zusammenhalten und
als eine unauflösliche Spannungseinheit betrachten. Das Ende wird
von außen her eintreten, durch eine souverän-durchgestaltende Hand-

114



lung Gottes; es kann also von den inneren Faktoren der Geschichte nicht
abgeleitet werden. Die große Wandlung ist mehr als die Summe der
Weltkräfte. — Und doch bricht das Endgültige von innen her, aus der
inneren Realität der Geschichte hervor. Das Ende wurde schon vorgebildet,

vorverwirklicht und vorbereitet; es ist die Frucht des Geschichtlichen.

Die angedeutete unauflösliche Spannungseinheit wird uns wichtige
Folgerungen in bezug auf den Schluß eines Kunstwerkes nahelegen.
Soll ein Kunstwerk überhaupt eine Neuschöpfung sein, so ist es ein
Symbol der endzeitlichen Neuschöpfung. Das, was am Ende der Zeit
mit dem ganzen Universum geschehen wird, isf im Kunstwerk als Symbol
und Andeutung dargestellt. Der Künstler erfaßt im Innern der Welt jene
Kräfte, die am Ende der Zeit gemeinsam mit dem geheimnisvoll
durchgestaltenden Wirken Gottes die neue Welt ergeben werden.

Dies alles mufj dem Künstler nicht bewußt sein. Er mutj nicht etwa ausgesprochen
«religiöse» Kunst schaffen wollen, damit das Endzeitereignis symbolisiert werde.
Schon die Tafsache, dafj er die Welt von ihrer vordergründigen Verwachsenheit
befreit und sie geistig durchsichtig macht, repräsentiert das Kommende. Es wären
freilich hier noch genauer Fragen zu erörtern, zum Beispiel die der wesenhaften
«Religiosität» jeglicher Kunst, insofern sie Kunst ist, und andere noch, die wir aber
jetzt auf sich beruhen lassen müssen.

Ich fasse den bisherigen Gedankengang kurz zusammen. Das Ende
einer künstlerisch dargestellten Handlung enthält das Wesen des
betreffenden Kunstwerks; das Kunstwerk selber symbolisiert aber die ehd-
zeitliche Neuschöpfung der Welt. Folgerichtig: der Schluß einer
künstlerisch dargestellten Handlung symbolisiert die endzeitliche Neuschöpfung

der Welt.

C. Die Wesensmomente des Endzeifereignisses

Wenn wir also wissen wollen, was das Ende, das wirklich künstlerisch
gestaltete Ende einer filmischen Darstellung in sich birgt, dann ist zu
fragen, wie das Ende der Welt aussehen wird. Wir haben bereits ein
wesentliches Moment des Weltendes in einem zur Spannungseinheit
zusammengefaßten Gegensatz erblickt: das Ende der Welt wächst aus
dem Innern des Geschichtlichen empor und gleichzeitig ist es ihm von
außen her gegeben.

Ein anderer Spannungsgegensatz liegt in einer zweiten, wichtigen
Unterscheidung. Das große Finale der Geschichte, das «Happy End»,
gehört nicht mehr zur Geschichte, es ist sozusagen das «außergeschichtliche

Ende». Die Bibel spricht aber auch von einem anderen Ende, das
nicht herrlich ist, sondern vielmehr schreckenerregend und bedrohend.
Es ist das «innergeschichtliche Ende». Vor der großen Wandlung wird
nach der Schrift eine Endapostasie, ein fürchterlicher Abfall der Menschheit

von Gott eintreten. Der Antichrist, der «Mensch der Gesetzlosigkeit»
und der «Sohn des Verderbens» wird alle gottfeindlichen Mächte zu

115



einem letzten Angriff führen. Die Bedrohung ist alsdann so groß, daß
Gott die «Weltzeit» verkürzen wird, damit das Versagen nicht allgemein
werde. Die gegen Gott anstürmende Macht ist satanischen Ursprungs.
Sie wird eine ungeheure Wirkung haben. Nach Paulus ist diese Endzeit
eine Zusammenballung aller Bosheit und Goftesfeindschaft der ganzen
Geschichte. Eine Endkatastrophe bereitet sich also durch die Geschichte
hindurch vor. Darum hat das Weltende den Charakter des Untergangs.
Alles wird gleichsam in Feuer aufgehen, besser gesagt, durch das
Feuer hindurchgehend die neue Gestalt gewinnen. So ist das Ende
zugleich auch Weltgericht, in dem das Böse für ewig verworfen, das Gute
aber für ewig verherrlicht wird.

Es ist demnach ein Unterschied, von welchem Gesichtspunkt her wir
das Ende der Geschichte betrachten. Einerseits ist es ein chaotischer
Untergang, anderseits aber eine unaussprechbare Verherrlichung. Beides
ist wahr. Beides müssen wir zusammenhalten in einer unauflösbaren
Spannungseinheit der Gegensätze.

D. Das Ende eines Films

Wenn unser Gedankengang bis jetzt richtig war, dann können wir
mittels der beiden Spannungsgegensätze eine philosophische Theorie
vom künstlerischen Finale eines Films zu erarbeiten versuchen. Die
Folgerungen aus dem Gesagten ergeben sich von selbst: erst durch eine
unverstümmelte Verwirklichung der beiden Spannungsgegensätze wird
der Film zum Symbol der endzeitlichen Neuschöpfung und dadurch zur
Kunst. Wir legen diese Aussage den Künstlern zur Überprüfung vor.
Sie allein sind imsfande, dieses Prinzip mit der aus ihrem Dasein elementar

hervorbrechenden künstlerischen Ergriffenheit zu konfrontieren und
uns zu sagen, ob dabei wirklich die Wesensstruktur der künstlerischen
Urwirklichkeit erfaßt worden sei. Die konkrete Auswertung des Prinzips
stellen wir uns folgendermaßen vor:

1. Die erste Möglichkeit wäre die uneingeschränkte Verwirklichung
der zwei Spannungsgegensätze. Der Schluß wäre dabei gleichzeitig aus
Untergang und Verherrlichung gebaut, würde gleichzeitig aus der
filmischen Handlung erwachsen und sie überschreiten. Dadurch wäre der
Film ein vollkommenes Symbol des Endes der Geschichte und würde
folgerichtig sein künstlerisches Wesen, Neuschöpfung zu sein, voll
erfüllen.

Wir sehen in den Filmen Fellinis, besonders etwa in «Le Notti di Cabiria», die
Verwirklichung dieses Ideals. Der Schlufj dieses Filmes ist ohne Zweifel ein Untergang,

in dem aber gleichzeitig eine unaussprechbare Hoffnung in Erscheinung tritt.
Die Szene im nächtlichen Wald (der an sich ein Ort des Schreckens und der
Bedrohung ist) geht in einer mysteriösen Freude, in Musik und tänzerischer Gelöstheit
auf. Cabirias Tränen spiegeln eine unirdische Fröhlichkeit. Die Einzelelemente des
Filmes führten zwar zu diesem Finale hin, es übersteigt aber doch die ganze Anlage
des Stoffes und hebt daher den ganzen Film strukturell auf. Die Serenade am Ende

116



ist ein Ausdruck der menschlichen Gnade und wurde aus der Logik der Handlung
so gedacht. Sie ist aber gleichzeitig eine von aufjen hereinbrechende Gnade Gottes,
welche die immanente Logik des Filmes ins Ungreifbare autlöst. — «Le Notti di
Cabiria» verwirklicht dadurch die zwei Spannungsgegensätze vollkommen und
harmonisch.

2. Als zweite Möglichkeit ergibt sich eine Gestaltung der
Spannungsgegensätze, in der jeweils einer der Pole akzentuiert wird.

Wir haben vorhin genau zwischen dem «aufjergeschichtlichen» und
dem «innergeschichtlichen» Ende der Weltgeschichte unterschieden.
Diese Unterscheidung ist in der Realität begründet und nicht nur ein
logisches Gedankenspiel. Darum hat man das Recht, diese zwei
Wirklichkeiten zwar separat zum Ausdruck zu bringen, aber doch so, dafj
die wesentliche Zusammengehörigkeit der beiden bewahrt bleibe.

Der tragische Filmschlufj würde dann das innergeschichtliche Ende des
Weltprozesses symbolisieren. Er ist dadurch Teilausdruck der Gesamtwirklichkeit, und
hat als solcher seine Berechtigung. Soll aber der Film seinen künstlerischen Charakter
bewahren, dann mufj er selbst im tragischen Filmschlufj die dem aufjergeschichf-
lichen Ende des Weifprozesses entsprechende Hoffnung in den filmoptischen
Ausdruck miteinbeziehen. Einen rein tragischen Filmschlufj dürffe es so im künstlerischen
Bereich nicht geben. Der Untergang kommt künstlerisch nur in einer «Zentriertheit
auf das Tragische» zum Ausdruck, die aber eben durch das Tragische hindurch eine
Aufhebung des Tragischen anstrebt.

Der glückliche Filmschluf, das «Happy End», würde dagegen das «aufjergeschicht-
liche Ende» des Weltprozesses symbolisieren. Er wirkt aber nur authentisch, falls
er als «Zentrierfheif auf das Glückliche» wenigstens die Möglichkeit des Tragischen
nicht ausschlieft und das Tragische in den Ausdruck des Glückes miteinbezieht. Das

glückliche Ende ist erst dann künstlerisch erfragbar, wenn es das Tragische mitent-
hälf, wenn es sich dem Tragischen öffnet.

Eine ähnliche Annäherung würden wir in der Verwirklichung des
anderen Spannungsgegensatzes für notwendig erachten. Das geschichtliche

Ende erwächst aus der Geschichte selbst und ist ihr gleichzeitig von
aufjen her auferlegt.

Wenn der Film das Ende aus den innerfilmischen Motiven erwachsen
läfjt, dann symbolisiert er das aus der Geschichte selbst emporsteigende
Weltende. Ein solches, der Handlung immanentes Ende, ist dem Film
wesensnotwendig: es durchwirkt ja bereits das Ganze, und das Ganze
drängt zu ihm hin. Soll aber das Künstlerische zu seinem Recht kommen,
dann ist es notwendig, dafj der aus der Handlung erwachsende Schluß
doch die Handlung selbst übersteige. Die Möglichkeit einer
Weiterentwicklung, einer Überschreitung der Handlungslogik mufj filmisch
angedeutet werden.

Wenn anderseits ein Filmschlufj primär etwas Handlungsfremdes ist,
das heifjt, wenn das Ende die Filmhandlung überschreitet, dann
symbolisiert der Film diejenige Realität, die dem Geschichtlichen von aufjen
her am Ende der Zeit auferlegt wird. Solch eine Gestaltung empfinden
wir als durchaus berechtigt, falls sie das von aufjen her Auferlegte doch
irgendwie gleichzeitig aus der Handlung erwachsen läfjt, oder es wenigstens

auf die Handlung bezieht. Das Ende kann unmöglich die ganze

117



Handlung transzendieren, sonst wäre es eben kein «Ende» der betreffenden

Handlung. Der «handlungsfremde» Schlufj mufj also immer auch eine
gewisse Handlungsimmanenz aufweisen.

3. Der Filmschlufj hört auf künstlerisch zu sein, wenn er die
Spannungsgegensätze verneint, das heifjt, wenn er entweder rein tragisch
oder rein glücklich, entweder voll handlungsimmanenf oder voll hand-
lungsfranzendent gestaltet ist. Es ist wohl nicht notwendig, dafj wir uns
lange dabei aufhalten: aus dem bisher Gesagten scheint festzustehen,
dafj jede Ausschliefjung eines Spannungspoles den Film aus dem
Bereich des Künstlerischen verbannt. — Das rein tragische Filmende macht
aus dem Film eine doktrinär-programmatische Aussage; er wird zur
dämonischen Grimasse. Manche Verfilmungen der Dramen von Jean-Paul
Sartre gehören zu dieser Kategorie. — Ebenso unkünstlerisch wirkt der
rein «glückliche» Filmschlufj, das, was man gewöhnlich «Hollywood-
Happy-End» nennt, obwohl es heutzutage ebenso das Rezept etwa der
deutschsprachigen Heimatfilme darstellt. Hier ist der Film Betäubungsmittel,

ein Ausdruck der Geistlosigkeit, ein Verstofj gegen die tragische
Gröfje des Menschen. — Der rein handlungsimmanente Filmschlufj
bremst die vom Film ausgelöste Dynamik ab und macht den Film zur
reinen Unterhaltung, die mit dem Film endet und nachher nicht mehr
weiterwirkt. — Der rein handlungstranszendente Ausgang löst das dem
Künstler innerlich aufgegebene Problem nicht, das Immanente in der
Transzendenz aufgehen zu lassen. Es entsteht keine Beziehung zwischen
Immanenz und Transzendenz, und so verschwindet das Symbolische
aus dem Film.

Unsere Kunst ist eschatologisch, das heifjt wesenhaft endzeitbestimmt.
Durch sie entdecken wir, dafj unsere Existenz ihrerseits auch schon in
der Endzeit steht: sie ist ebenso wesenhaft aus Eingeschlossensein und
überragen, aus Untergang und Verherrlichung gebaut.

Notizen zu den Anfängen katholischer Filmarbeit
Für die Kenntnis der Geschichte katholischer Filmarbeit sei hingewiesen
auf die Sammlung kirchlicher Dokumente durch die päpstliche Kommission

lür Film, Radio und Fernsehen in «Le cinéma dans l'enseignement de
l'Eglise», Rom 1955, und auf eine in absehbarer Zeit erscheinende
Publikation von Msgr. Kochs, Leiter der Kirchlichen Hauptstelle für Bild- und
Filmarbeif, Köln. Hier nun sollen lediglich ein paar Schlaglichter gesetzt
werden

1901 : Ein Vorläufer
«Ende 1901 führte Abbé Joye seiner Sonntagsschule die ersten Filme vor, zu einer

Zeit, da weder in Basel, noch in irgendeiner Stadt der Schweiz ein feststehendes Kino
existierte. Filmhistorisch hat Abbé Joye mit dieser Tatsache Anspruch, als erster
schweizerischer Kino-«Unternehmer» zu gelten.

Natürlich handelte es sich zunächst um harmlose, primitive Handlungsabläufe von
etwa einer Minute: ein Pferd, an einen Trabwagen gespannt, lief eine kreisrunde Volte.

118


	Happy End? : Ein philosophisch-theologischer Essay

