
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Gott lässt sich nicht photographieren

Autor: Mogge, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964724

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sten sind weit von diesem Ziel entfernt, ist eine schwere Aufgabe. Mari-
tain's Worte gelten auch für die Schaffung einer christlichen Filmkultur:
«An das katholische Denken tritt die Forderung heran, durch das Leben
die scheinbar widerspruchsvolle, schmerzliche Verbindung einer absoluten

Treue zum Ewigen und eines sorgsamsten Erfassens der zeitlichen
Nöte herzustellen und dadurch mitzuarbeiten an der Versöhnung der
Welt mit der Wahrheit.»

Gott läfyt sich nicht photographieren
Zur Problematik des Religiösen im Film
Von Redaktor Wilhelm Mogge, Berlin

Es ist zwar eine Binsenwahrheit, daß der Film eine Bildkunst ist, daß er das, was
er sagen will, so ausschließlich wie möglich durch das Bild auszudrücken hat. Sie sei
trotzdem hier ausgesprochen; ebenso die zweite Selbstverständlichkeit, daß die Religion

es mit dem Geist zu tun hat. Denn von diesen beiden Sätzen her ergibt sich die
Frage, ob geistige Entwicklungen und geistige Zusammenhänge überhaupt im Bild
dargestellt werden können, ob hier nicht das Wort in seine Rechte einzutreten hat.

Auf den Film bezogen scheint diese Frage, dieses Infragestellen, dadurch berechtigt,

daß — abgesehen von seltenen Ausnahmen, zu denen etwa «Die Passion der
Heiligen Johanna» des Dänen Carl Theodor Dreyer gezählt werden muß — im
allgemeinen die sogenannten Problem- und Thesenfilme sich weithin auf den Dialog,
auf das Wort stützen, daß sie im Grunde also «unfilmisch» sind. Damit ist jedoch
keineswegs gesagt, daß sie deswegen schon der Erschütterungs- oder gar der
Überzeugungskraft ermangeln müßten.

Die hier sich auftuenden Schwierigkeiten könnten möglicherweise durch das Symbol

überbrückt werden. Das setzte jedoch eine Gesellschaff voraus, die solche Symbole

als verbindlich kennt und anerkennt. Eine nüchterne Situationsaufnahme zeigt
jedoch, daß der Mensch von heute, wenn auch nicht erst seit heute, in einer Welt
lebt, die keine für alle gültigen und verpflichtenden Symbole kennt, die des manchmal

umständlichen Wortes bedarf, um sich auszudrücken — wobei es eine andere
Frage ist, wie weit das Wort noch Wert und Gültigkeif besitzt.

Auch der Film kann nicht umhin, diese Gegebenheiten anzuerkennen. Er darf sie
vor allem darum nicht ignorieren, um sich nicht der schwerwiegendsten Grenzverletzung

schuldig zu machen — der Verletzung jener Grenze, hinter der das nur mit
Ehrfurcht Sagbare, niemals aber Darstellbare und erst recht nicht Photographierbare
liegt.

Trotzdem ist die Verwendung religiöser Motive in Filmen und die Verfilmung
religiöser Themen fast so alt wie der Film selbst. In den seltensten Fällen hat gerade
der religiöse Filmbesucher sich dabei wohlgefühlt; denn allzu oft war das Religiöse
lediglich unorganische Zutat, reine Verzierung oder bare Spekulation. Allzu oft auch
zerrte die unerbittliche Kamera Dinge ans Licht, die dieses Licht nicht vertrugen,
sondern als unphotographierbares Geheimnis zwischen Gott und der Seele schwebten;

trat etwa an die Stelle des Gebetes, der vertrauten Zwiesprache mit Gott, die
geschauspielerte Betergebärde.

Manches davon konnte zur Not noch erfragen werden, wenn es wenigstens sachlich
richtig dargestellt wurde, wenn nicht jeder beliebige Erstkommunikant in der Lage
war, den Verantwortlichen für Drehbuch und Regie die haarsträubendste Unwissenheit
auf religiösem Gebiete nachzuweisen. Dabei sei auch die Kehrseite nicht vergessen,
daß in vielen sicher gutgemeinten Filmen das sachlich richtig dargestellte Religiöse
so dick aufgetragen war, daß dieses Übermaß nicht ertragen werden konnte.

108



Es darf und soll natürlich nicht übersehen werden, dafj die Verfilmung von Stoffen,
Dingen und Begebenheiten, die über das Gegenständliche hinausgehen, ein äußerst
schwieriges Unterfangen ist — woraus sich die Forderung ergibt, datj nur derjenige,
der über genügend religiöse Substanz (und zugleich über genügend filmfachliches
Können) verfügt, sich an die Verfilmung religiöser Themen wagen dürfte. Es kann
anderseits auf einige Filme verwiesen werden, die — wenn auch nicht in allem
zufriedenstellend — die Möglichkeit, das Religiöse in die filmische Gestaltung einzu-
beziehen, beweisen. Dabei darf niemals aufjer acht gelassen werden, dafj das
Religiöse an sich unanschaulich ist, unsichtbar und ungreifbar. Es ist daher auch immer
nur in seinen Auswirkungen zu erkennen — und die Darstellung mut) das
berücksichtigen.

Hier ergibt sich ein entscheidender Einwand gegen einen grofjen Teil der bisher
inszenierten Filme mit religiösen Themen. Hier ist auch die Frage zu stellen, was
denn nun ein christlicher Film ist. Ist es der, der sich in den Gottesdienst, in das Gebet,

in die Lebensgewohnheiten der Klöster, die Berufsaufgaben der Priester, in die
Augenblicke wunderbarer, gnadenhafter Begebnisse versteigt? Oder ist der als ein
christlicher Film zu bezeichnen, der seinen Stoff aus der nüchternen Wirklichkeit des
Alltags, aus den Spannungsverhälfnissen zwischen den Menschen und den Völkern
bezieht und dabei zeigt, wie alle die hier auftretenden Probleme und Schwierigkeiten
aus den Kräften des Glaubens gemeistert werden?

Aus der Natur der Sache heraus ist es zweifellos richtig, datj das Religiöse in der
filmischen Handlung dort sichtbar wird, wo es auch sachlich sichtbar ist: in der
Auswirkung auf das Handeln des Menschen. Der Film ist weit eher als vieles, was unter
der Flagge der Religion segelt, als Film mit religiöser Thematik zu bezeichnen, der
den Menschen im Kampf und vor allem in der Bewährung zeigt. Der Kampf wird ja
auch dem aus den Kräften des Glaubens lebenden Menschen nicht erspart, und die
Bewährung ist ganz besonders ihm als Aufgabe auferlegt, da er ja ein Ordnungsbild
besitzt, das zwar immer wieder auch vom Christen verletzt wird, immer wieder aber
erneuert werden mufj.

Handelnde in solchen Filmen können natürlich auch Priester und Nonnen und zur
Heiligkeit Berufene sein, überzeugender wäre jedoch, nicht den besonders
auserwählten und herausgestellten Menschen zu zeigen, sondern den, der im täglichen
und kleinen Leben off hart um seinen Glauben und den daraus resultierenden
Ordnungsbegriff kämpfen mufj. Das sollte jedoch nicht unentwegt doziert, sondern ganz
beiläufig sichtbar gemacht werden — auch wenn sich die Hersteller des Films
dadurch diesen oder jenen Effekt entgehen lassen müfjten.

Beispiele mögen das bisher Gesagte erläutern und verdeutlichen — wobei
vorweggenommen sei, datj immer dann von einem geglückten Film mit religiösem Thema
gesprochen werden kann, wenn die Verantwortlichen für einen derartigen Film die
Religion ernst nahmen in ihrer Forderung an Welt und Mensch; wenn sie aufjerdem
den Menschen ernst nahmen, der sich mit der Religion auseinandersetzt. Geschah
das nicht, wurde die Religion verniedlicht, versimpelt, verkitscht, dann mochte der
Film noch so gut gemeint sein — er war und ist von Übel, sei es auch nur dadurch,
datj religionsfremde Kinobesucher von diesen unzulänglichen und verzerrten
Darstellungen Rückschlüsse ziehen auf die Religion und auf den Menschen, der aus der
Religion lebt.

So war es durchaus verständlich, und außerdem ein gutes Zeichen für ein in breiten

Schichten trotz allem vorhandenes gesundes Qualitätsgefühl, datj der an sich
recht beachtliche Film «Das Lied von Bernadette» in katholischen Kreisen
nicht rückhaltlos anerkannt wurde, nicht anerkannt werden konnte, weil das Wunderereignis

nicht darstellbar und nicht phofographierbar ist, sondern durch einen Trick
ausgespielt werden mutjte. Dabei hätte der Widerschein der Erscheinung auf dem
Gesicht des Mädchens zur Verdeutlichung ausreichen müssen und — bei den
unbestrittenen Qualitäten des Films — auch ausgereicht, um dem Zuschauer zu sagen,
was in den betreffenden Szenen vorging.

109



Die Klippe, an der der «Bernadette»-Film letztlich scheiterte, wurde glücklich vermieden

bei der Verfilmung des «Tagebuch eines L a n d p f a r r e r s » von Bernanos,
wenn man über viele Einzelheiten dieses Films auch verschiedener Meinung sein kann.
In seinen entscheidenden Szenen ist jedoch den Gesichtern der Handelnden
abzulesen, dafj der Böse gegenwärtig ist und die Menschen in seiner Botmäfjigkeit hält,
ohne das nun ausdrücklich zu sagen oder gar durch das Erscheinen eines «Filmge-
spensfes» — wie etwa in dem amerikanischen Farbfilm «Die Heilige von Fatima» —
zu verdeutlichen.

Besonders gute Beispiele für einen geglückten und einen verfehlten religiösen
Film sind zwei Filme über die Heilige Johanna. Dem einen, dem bereits
erwähnten Werk Carl Theodor Dreyers, gelang nicht nur, die Buchstaben,
sondern auch den Geist der Geschichte zu beschwören und vor allem etwas vom Wesen
der Heiligkeit deutlich zu machen. Den anderen, Victor Flemings «Johanna
von Orleans» mit Ingrid Bergman, zeichnet zwar historische Treue bis ins Detail
aus: bei den Bauten, bei den Waffen, den Kostümen. Nichts ist aber zu spüren von
der Poesie, die zwischen den Zeilen der Geschichtsbücher steht. Was dieser Orgie
in Farben, dieser Textilschau jedoch vor allem fehlt, ist das Fromme, das aus dem
Dreyer-Film so überzeugend entgegentritt. Aus diesem 1928 entstandenen Film spricht
außerdem wie vorher und nachher ganz selten der unverwechselbare persönliche
Ausdruckswillen eines Mannes, der es verstand, die Technik, an die der Film nun
einmal unlösbar gebunden ist, zur Kunst, zur neuen Sprache zu verwandeln.

«Gott braucht Menschen» sei genannt — ein Film, der meilenweit davon
entfernt ist, ein gängiges Modellchristentum vorzuführen, der wie kaum ein anderer
Film beweist, dafj Religion mehr ist als eine Angelegenheit der Wohlanständigkeit
und kirchlicher Verwaltung, sondern dafj es unter Umständen gilt, Gott zu riskieren,
um Ihn so erst wirklich zu gewinnen.

«Die Faust im Nacken» sei angeführt — nicht etwa, weil hier ein Priester
eine wesentliche Rolle spielt, weil er den verzweifelten Kampf der Arbeiter im New
Yorker Hafen gegen eine verbrecherische Gewerkschaff getreu den päpstlichen
Sozial-Enzykliken zu seinem Kampf macht, sondern weil in diesem Film in so
überzeugender Weise die Darstellung des angesichts der Gewalt erwachenden Gewissens
gelang.

Die spannende und humorvolle Handlung in «Die seltsamen Wege des
Pater Brown» ist auch nichts anderes als die Einkleidung für etwas spezifisch
Christliches: dafj der Gesetzesübertreter zwar nicht der sühnenden Strafe entzogen
werden darf, dafj es aber wichtiger ist, ihn vom Gewissen her zur Einsicht und
Umkehr (und damit zur freiwilligen Annahme der Strafe) zu bewegen. Aufjerdem
verkündet dieser Film die alte christliche Wahrheit, nach der es Gottes Wille ist, dafj
der Mensch seine Freude habe.

«Nachtwache» ist einer der ganz spärlichen deutschen Beiträge zum religiösen
Film. An ihm ist viel Kritik geübt worden — vor allem, weil seine unbestreitbar starke
Wirkung nicht ausging von der Frage: Glaubst du an Gott, auch wenn du alles
verloren hast, wenn alles dir sinnlos erscheint? und von der Antwort, die der Film hierauf

gibt; sondern von einer Reihe erprobter und wirksam eingesetzter, das Sentimentale

reizender Mittel, über aller mehr oder weniger berechtigten Kritik sollte aber
nicht übersehen werden, dafj «Nachtwache» der erste Beitrag des Films ist zum
Gespräch, zur Begegnung zwischen den Konfessionen und damit zu einer Existenzfrage
der Christenheit.

Zu den nicht nur mifjlungenen, sondern katastrophalen und zum Teil geradezu
blasphemischen religiösen Filmen gehören alle amerikanischen sogenannten Bibel-
Filme einschliefjlich des Monstrefilms «Die zehn Gebote», der besser als «Das
Liebesleben des Moses» zu bezeichnen wäre. In allen diesen Filmen triumphiert
unverhüllt das Äufjerliche, wird im allgemeinen eine abenteuerliche Geschichte erzählt
und wird die Religion auf die Stufe der Zauberei und der Magie herabgedrückt.

Reiner Spekulation entstammen im allgemeinen jene Filme, in denen der Priester
oder die Nonne mit der Prostitution konfrontiert werden; in denen den Priester die

110



Liebe zum jungen Mädchen überfällt, mif Sicherheit dann aber doch die «Berufung»
— oder was die Filmhersteller sich darunter vorstellen — siegt. Weit entfernt von der
Anerkennung der Religion als Wert und Kraftquell sind auch jene zahlreichen Filme,
in denen um der Rührung willen die sprichwörtlich «mandeläugigen Chorknaben»
oder die dekorativ betenden Nonnen das Bild beherrschen. Es fallen darunter aber
auch jene — hin und wieder sicher sogar gutgemeinten — Filme, in denen Heiligenleben

zur Anekdote degradiert oder «Wunder» chemisch-technisch erzeugt werden.
Die positiven wie die negativen Beispiele beweisen, datj religiöse Themen nicht

grundsätzlich aus der filmischen Gestaltung ausgeklammert zu werden brauchen, datj
sogar der christliche Film möglich ist, falls man ein solches Werk in der rechten Weise
angeht. Es bleibt trotzdem bestehen, datj gerade beim Film Zurückhaltung dem
Religiösen gegenüber mehr als alles andere am Platze ist. Vor allem kann gut und gerne
auf die Folie religiöser Requisiten verzichtet werden; denn im allgemeinen fällt
christliche Entscheidung doch in einem aller Requisiten baren Raum.

Happy End!
Ein philosophisch-theologischer Essay — Von Dr. Ladislaus Boros

Die Meinungen der Filmfachleute, wie man den Schluß eines Filmes
gestalten soll, mögen auseinandergehen. Daß aber der Schlufj, das Ende
des Filmes sehr wichtig ist, darüber sind sich alle einig. Ein Film ist
wesentlich vom Ende her bestimmt.

Diese Feststellung ist philosophisch durchaus begründbar. Die
Philosophie betrachtet das «Wesen» eines Seins als «Entelechie», das heifjt,
als eine Art von «Vorverwirklichung des Endes». Die moderne
Philosophie heideggerscher Richtung würde noch viel weiter gehen und
sagen, das Ende sei dermafjen wesenhaft in den Existenzbereich
eingebaut, dafj jede Regung des Daseins ein Sich-ins-Ende-stellen
bedeutet.

Wie dem auch sei, das Ende gehört innerlich zum «Wesen» eines
Seins. Darum ist in einem Film das Ende nicht nur in dem Sinne wichtig,
dafj es die ganze Handlung noch einmal «zusammenfaßt», die einzelnen
Motive «ausklingen läßt», und vielleicht eine «Lösung bringt» (oder
wenigstens andeutet), sondern daß es schon in der ganzen Handlung
wirksam ist, sie durchstrukturiert und deutet, das heißt Wesensfunktionen

in ihr einnimmt. Die Filmkunst hat ihre eigenen Mittel, diese
«Vorverwirklichung des Endes» zu erreichen. Das Ende kann in einem
künstlerisch gestalteten Film nicht nur in der Logik der Handlung
vorgezeichnet sein, sondern auch (und vielleicht in erster Linie) durch den
Rhythmus und die Dynamik der Bilder, durch die optische Zusammenstellung

der Motive und Sequenzen, durch die fortschreitende
Umformung und Umdeutung der bildlichen Wirklichkeit usw.

Stellt man also die Frage nach dem Schluß eines Films, so wird
dadurch kein Teilproblem des filmkünstlerischen Schaffens aufgeworfen,
sondern das Problem der Probleme, die zentrale Angelegenheit des
Künstlerischen im Film. Um die richtige Bedeutung des Endes in einem

III


	Gott lässt sich nicht photographieren

