Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Gott lasst sich nicht photographieren
Autor: Mogge, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964724

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964724
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sten sind weit von diesem Ziel enifernt, ist eine schwere Aufgabe. Mari-
tain’'s Worte gelten auch fir die Schatfung einer christlichen Filmkultur:
«An das katholische Denken tritt die Forderung heran, durch das Leben
die scheinbar widerspruchsvolle, schmerzliche Verbindung einer abso-
luten Treue zum Ewigen und eines sorgsamsten Erfassens der zeitlichen
Note herzustellen und dadurch mitzuarbeiten an der Verséhnung der
Welt mit der Wahrheit.»

Gott ldfyt sich nicht photographieren

Zur Problematik des Religiosen im Film
Von Redaktor Wilhelm Mogge, Berlin

Es ist zwar eine Binsenwahrheit, dafy der Film eine Bildkunst ist, daf er das, was
er sagen will, so ausschlieflich wie méglich durch das Bild auszudriicken hat. Sie sei
trotzdem hier ausgesprochen; ebenso die zweite Selbstverstandlichkeit, daly die Reli-
gion es mit dem Geist zu tun hat. Denn von diesen beiden Satzen her ergibt sich die
Frage, ob geistige Entwicklungen und geistige Zusammenhdnge lberhaupt im Bild
dargestellt werden kénnen, ob hier nicht das Wort in seine Rechte einzutreten hat.

Auf den Film bezogen scheint diese Frage, dieses Infragestellen, dadurch berech-
tigt, da — abgesehen von seltenen Ausnahmen, zu denen etwa «Die Passion der
Heiligen Johanna» des Dénen Carl Theodor Dreyer gezdhlt werden mulk — im all-
gemeinen die sogenannten Problem- und Thesenfilme sich weithin auf den Dialog,
auf das Wort stiitzen, daf sie im Grunde also «unfilmisch» sind. Damit ist jedoch kei-
neswegs gesagf, daf sie deswegen schon der Erschitterungs- oder gar der Uber-
zeugungskraft ermangeln miiften.

Die hier sich auftuenden Schwierigkeiten kénnten moglicherweise durch das Sym-
bol iberbriickt werden. Das setzte jedoch eine Gesellschaft voraus, die solche Sym-
bole als verbindlich kennt und anerkennt, Eine niichterne Situationsaufnahme zeigt
jedoch, dak der Mensch von heute, wenn auch nicht erst seit heute, in einer Welt
lebt, die keine fiir alle giltigen und verpflichtenden Symbole kennt, die des manch-
mal umstandlichen Wortes bedarf, um sich auszudriicken — wobei es eine andere
Frage ist, wie weit das Wort noch Wert und Giultigkeit besitzt.

Auch der Film kann nicht umhin, diese Gegebenheiten anzuerkennen. Er darf sie
vor allem darum nicht ignorieren, um sich nicht der schwerwiegendsten Grenzver-
letzung schuldig zu machen — der Verletzung jener Grenze, hinter der das nur mit
Ehrfurcht Sagbare, niemals aber Darstellbare und erst recht nicht Photographierbare
liegt.

Trotzdem ist die Verwendung religidser Motive in Filmen und die Verfilmung
religiéser Themen fast so alt wie der Film selbst. In den seltensten Fallen hat gerade
der religidse Filmbesucher sich dabei wohlgefiihlt; denn allzu oft war das Religidse
lediglich unorganische Zutat, reine Verzierung oder bare Spekulation. Allzu oft auch
zerrte die unerbittliche Kamera Dinge ans Licht, die dieses Licht nicht vertrugen,
sondern als unphotographierbares Geheimnis zwischen Gott und der Seele schweb-
ten; trat etwa an die Stelle des Gebetes, der vertrauten Zwiesprache mit Gott, die
geschauspielerte Betergebarde.

Manches davon konnte zur Not noch ertragen werden, wenn es wenigstens sachlich
richtig dargestellt wurde, wenn nicht jeder beliebige Erstkommunikant in der Lage
war, den Verantwortlichen fir Drehbuch und Regie die haarstraubendste Unwissenheit
auf religidsem Gebiete nachzuweisen. Dabei sei auch die Kehrseite nicht vergessen,
dak in vielen sicher gutgemeinten Filmen das sachlich richtig dargestellte Religiose
so dick aufgetragen war, dafy dieses Ubermaly nicht ertragen werden konnfe.

108



Es darf und soll natlrlich nicht Ubersehen werden, dafy die Verfilmung von Stoffen,
Dingen und Begebenheiten, die liber das Gegensténdliche hinausgehen, ein auherst
schwieriges Unterfangen ist — woraus sich die Forderung ergibt, dak nur derjenige,
der (iber geniigend religidse Substanz (und zugleich iiber genligend filmfachliches
Kénnen) verfugt, sich an die Verfilmung religioser Themen wagen dirfte. Es kann
anderseits auf einige Filme verwiesen werden, die — wenn auch nicht in allem zu-
friedenstellend — die Méglichkeit, das Religiése in die filmische Gestaltung einzu-
beziehen, beweisen. Dabei darf niemals auker acht gelassen werden, dak das Reli-
giose an sich unanschaulich ist, unsichtbar und ungreifbar. Es ist daher auch immer
nur in seinen Auswirkungen zu erkennen — und die Darstellung muf das beriick-
sichtigen.

Hier ergibt sich ein entscheidender Einwand gegen einen grohken Teil der bisher
inszenierten Filme mit religidsen Themen. Hier ist auch die Frage zu stellen, was
denn nun ein christlicher Film ist. Ist es der, der sich in den Gottesdienst, in das Ge-
bet, in die Lebensgewohnheiten der Kléster, die Berufsaufgaben der Priester, in die
Augenblicke wunderbarer, gnadenhafter Begebnisse versteigt? Oder ist der als ein
christlicher Film zu bezeichnen, der seinen Stoff aus der nlichternen Wirklichkeit des
Alltags, aus den Spannungsverhaltnissen zwischen den Menschen und den Vélkern
bezieht und dabei zeigt, wie alle die hier auftretenden Probleme und Schwierigkeiten
aus den Kraften des Glaubens gemeistert werden?

Aus der Natur der Sache heraus ist es zweifellos richtig, dak das Religiése in der
filmischen Handlung dort sichtbar wird, wo es auch sachlich sichtbar ist: in der Aus-
wirkung auf das Handeln des Menschen. Der Film ist weit eher als vieles, was unter
der Flagge der Religion segelf, als Film mit religioser Thematik zu bezeichnen, der
den Menschen im Kampf und vor allem in der Bewahrung zeigt. Der Kampf wird ja
auch dem aus den Kraften des Glaubens lebenden Menschen nicht erspart, und die
Bewdhrung ist ganz besonders ihm als Aufgabe auferlegt, da er ja ein Ordnungsbild
besitzt, das zwar immer wieder auch vom Christen verletzt wird, immer wieder aber
erneuert werden mubh.

Handelnde in solchen Filmen kénnen natirlich auch Priester und Nonnen und zur
Heiligkeit Berufene sein. Uberzeugender wéare jedoch, nicht den besonders auser-
wdahlten und herausgestellten Menschen zu zeigen, sondern den, der im téaglichen
und kleinen Leben oft hart um seinen Glauben und den daraus resultierenden Ord-
nungsbegriff kampfen muf. Das sollte jedoch nicht unentwegt doziert, sondern ganz
beilaufig sichtbar gemacht werden — auch wenn sich die Hersteller des Films da-
durch diesen oder jenen Eifekt entgehen lassen mifkten.

Beispiele mégen das bisher Gesagte erldutern und verdeutlichen — wobei vor-
weggenommen sei, daf immer dann von einem gegliickfen Film mit religiosem Thema
gesprochen werden kann, wenn die Verantwortlichen fiir einen derartigen Film die
Religion ernst nahmen in ihrer Forderung an Welt und Mensch; wenn sie auferdem
den Menschen ernst nahmen, der sich mit der Religion auseinandersetzt. Geschah
das nicht, wurde die Religion verniedlicht, versimpelt, verkitscht, dann mochte der
Film noch so gut gemeint sein — er war und ist von Ubel, sei es auch nur dadurch,
daf religionsfremde Kinobesucher von diesen unzulédnglichen und verzerrten Dar-
stellungen Riickschlisse ziehen auf die Religion und auf den Menschen, der aus der
Religion lebt.

So war es durchaus verstandlich, und aukerdem ein gutes Zeichen flr ein in brei-
ten Schichten trotz allem vorhandenes gesundes Qualitdtsgefiihl, dafy der an sich
recht beachtliche Film «Das Lied von Bernadette» in katholischen Kreisen
nicht riickhaltlos anerkannt wurde, nicht anerkannt werden konnte, weil das Wunder-
ereignis nicht darstellbar und nicht photographierbar ist, sondern durch einen Trick
ausgespielt werden muhite. Dabei hatte der Widerschein der Erscheinung auf dem
Gesicht des Madchens zur Verdeutlichung ausreichen miissen und — bei den unbe-
strittenen Qualitaten des Films — auch ausgereicht, um dem Zuschauer zu sagen,
was in den betreffenden Szenen vorging.

109



Die Klippe, an der der «Bernadetten-Film letztlich scheiterte, wurde gliicklich vermie-
den bei der Verfilmung des «Tagebuch eines Landpfarrers» von Bernanos,
wenn man uber viele Einzelheiten dieses Films auch verschiedener Meinung sein kann.
In seinen entscheidenden Szenen ist jedoch den Gesichtern der Handelnden abzu-
lesen, daf der Bose gegenwartig ist und die Menschen in seiner Botmahigkeit halt,
chne das nun ausdricklich zu sagen oder gar durch das Erscheinen eines «Filmge-
spenstes» — wie etwa in dem amerikanischen Farbfilm «Die Heilige von Fatima» —
zu verdeutlichen.

Besonders gute Beispiele fiir einen gegliickten und einen verfehlten religiésen
Film sind zwei Filme iiber die Heilige Johanna. Dem einen, dem bereits er-
wahnten Werk Carl Theodor Dreyers, gelang nicht nur, die Buchstaben, son-
dern auch den Geist der Geschichte zu beschwéren und vor allem etwas vom Wesen
der Heiligkeit deutlich zu machen. Den anderen, Victor Flemings «Johanna
von Orleans» mit Ingrid Bergman, zeichnet zwar historische Treue bis ins Detail
aus: bei den Bauten, bei den Wafien, den Kostiumen. Nichis ist aber zu spiren von
der Poesie, die zwischen den Zeilen der Geschichisblicher steht. Was dieser Orgie
in Farben, dieser Textilschau jedoch vor allem fehlt, ist das Fromme, das aus dem
Dreyer-Film so liberzeugend entgegentritt. Aus diesem 1928 entstandenen Film spricht
aufferdem wie vorher und nachher ganz selten der unverwechselbare persénliche
Ausdruckswillen eines Mannes, der es verstand, die Technik, an die der Film nun
einmal unlésbar gebunden ist, zur Kunst, zur neuen Sprache zu verwandeln.

«Gott braucht Menschen» sei genannt — ein Film, der meilenweit davon
entfernt ist, ein gangiges Modellchristentum vorzufiihren, der wie kaum ein anderer
Film beweist, dak Religion mehr ist als eine Angelegenheit der Wohlansténdigkeit
und kirchlicher Verwaltung, sondern dafj es unter Umstanden gilt, Gott zu riskieren,
um lhn so erst wirklich zu gewinnen.

«Die Faust im Nacken» sei angefihrt — nicht etwa, weil hier ein Priester
eine wesentliche Rolle spielt, weil er den verzweifelten Kampf der Arbeiter im New
Yorker Hafen gegen eine verbrecherische Gewerkschaft getreu den pépstlichen
Sozial-Enzykliken zu seinem Kampf macht, sondern weil in diesem Film in so tber-
zeugender Weise die Darstellung des angesichts der Gewalt erwachenden Gewissens
gelang.

Die spannende und humorvolle Handlung in «Die seltsamen Wege des
Pater Brown» ist auch nichts anderes als die Einkleidung fiur etwas spezifisch
Christliches: dal der Gesetzestbertreter zwar nicht der sihnenden Strafe entzogen
werden darf, dak es aber wichtiger ist, ihn vom Gewissen her zur Einsicht und Um-
kehr (und damit zur freiwilligen Annahme der Strafe) zu bewegen. Auhlerdem ver-
kiindet dieser Film die alte christliche Wahrheit, nach der es Gottes Wille ist, dah
der Mensch seine Freude habe.

«Nachtwachen» ist einer der ganz sparlichen deutschen Beitrage zum religiésen
Film. An ihm ist viel Kritik gelibt worden — vor allem, weil seine unbestreitbar starke
Wirkung nicht ausging von der Frage: Glaubst du an Gott, auch wenn du alles ver-
loren hast, wenn alles dir sinnlos erscheint? und von der Antwort, die der Film hier-
auf gibt; sondern von einer Reihe erprobter und wirksam eingesetzter, das Sentimen-
tale reizender Mittel. Uber aller mehr oder weniger berechtigten Kritik sollte aber
nicht (ibersehen werden, daff «Nachtwache» der erste Beitrag des Films ist zum Ge-
sprach, zur Begegnung zwischen den Konfessionen und damit zu einer Existenzfrage
der Christenheit.

Zu den nicht nur miklungenen, sondern katastrophalen und zum Teil geradezu
blasphemischen religiésen Filmen gehodren alle amerikanischen sogenannten Bibel-
Filme einschlieflich des Monstrefilms «Die zehn Gebote», der besser als «Das
Liebesleben des Moses» zu bezeichnen wire, In allen diesen Filmen triumphiert un-
verhiillt das Aukerliche, wird im allgemeinen eine abenfeuerliche Geschichte erzahlt
und wird die Religion auf die Stufe der Zauberei und der Magie herabgedriickt.

Reiner Spekulation entstammen im allgemeinen jene Filme, in denen der Priester
oder die Nonne mit der Prostitution konfrontiert werden; in denen den Priester die

110



Liebe zum jungen Madchen Uberféllt, mit Sicherheit dann aber doch die «Berufung»
— oder was die Filmhersteller sich darunter vorstellen — siegt. Weit entfernt von der
Anerkennung der Religion als Wert und Kraftquell sind auch jene zahlreichen Filme,
in denen um der Rithrung willen die sprichwortlich «mandelaugigen Chorknaben»
oder die dekorativ betenden Nonnen das Bild beherrschen. Es fallen darunter aber
auch jene — hin und wieder sicher sogar gutgemeinten — Filme, in denen Heiligen-
leben zur Anekdote degradiert oder «Wunder» chemisch-technisch erzeugt werden.

Die positiven wie die negativen Beispiele beweisen, dafy religiose Themen nicht
grundsatzlich aus der filmischen Gestaltung ausgeklammert zu werden brauchen, dak
sogar der christliche Film méglich ist, falls man ein solches Werk in der rechten Weise
angeht. Es bleibt trotzdem bestehen, daf gerade beim Film Zuriickhaltung dem Reli-
giésen gegeniiber mehr als alles andere am Platze ist. Vor allem kann gut und gerne
auf die Folie religiéser Requisiten verzichtet werden; denn im allgemeinen f{éllt
christliche Entscheidung doch in einem aller Requisiten baren Raum.

Happy End!
Ein philosophisch-theologischer Essay — Von Dr. Ladislaus Boros

Die Meinungen der Filmfachleute, wie man den Schluf eines Filmes
gestalten soll, mégen auseinandergehen. Daf aber der Schlufy, das Ende
des Filmes sehr wichtig ist, darliber sind sich alle einig. Ein Film ist
wesentlich vom Ende her bestimmt.

Diese Feststellung ist philosophisch durchaus begriindbar. Die Philo-
sophie betrachtet das «Wesen» eines Seins als «Entelechie», das heift,
als eine Art von «Vorverwirklichung des Endes». Die moderne Philo-
sophie heideggerscher Richtung wirde noch viel weiter gehen und
sagen, das Ende sei dermafen wesenhaft in den Existenzbereich ein-
gebaut, dafj jede Regung des Daseins ein Sich-ins-Ende-stellen be-
deutet,

Wie dem auch sei, das Ende gehort innerlich zum «Wesen» eines
Seins. Darum ist in einem Film das Ende nicht nur in dem Sinne wichtig,
dah es die ganze Handlung noch einmal «zusammenfaht», die einzelnen
Motive «ausklingen laht», und vielleicht eine «L&sung bringt» (oder
wenigstens andeutet), sondern daff es schon in der ganzen Handlung
wirksam ist, sie durchstrukturiert und deutet, das heift Wesensfunk-
tionen in ihr einnimmt. Die Filmkunst hat ihre eigenen Mittel, diese «Vor-
verwirklichung des Endes» zu erreichen. Das Ende kann in einem
kiinstlerisch gestalteten Film nicht nur in der Logik der Handlung vor-
gezeichnet sein, sondern auch (und vielleicht in erster Linie) durch den
Rhythmus und die Dynamik der Bilder, durch die optische Zusammen-
stellung der Motive und Sequenzen, durch die fortschreitende Um-
formung und Umdeutung der bildlichen Wirklichkeit usw.

Stellt man also die Frage nach dem Schluf eines Films, so wird da-
durch kein Teilproblem des filmkiinstlerischen Schatfens aufgeworfen,
sondern das Problem der Probleme, die zentrale Angelegenheit des
Kiinstlerischen im Film. Um die richtige Bedeutung des Endes in einem

11



	Gott lässt sich nicht photographieren

