
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Zu einer christlichen Filmkultur

Autor: Bamberger, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964723

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


die von herrlichem Optimismus getragenen Seiten, die Pius XII. diesem
Thema gewidmet hat.

Dafj unser glorreich regierender Hl. Vater Johannes XXIII. nicht anders
denkt, dafür bürgen die jährlichen Ansprachen, die Er als Patriarch von
Venedig an die zu den Festspielen anwesenden Vertreter der internationalen

Filmwelt gerichtet hat. Dafür bürgt vor allem auch Sein «Motu
Proprio» vom 12. März 1959, «Boni Pastoris», das jüngste Glied in der
langen Kette kirchlicher Stellungnahmen zum Film, mit dem der Hl. Vater
der Päpstlichen Kommission für Film, Rundfunk und Fernsehen neue
Aufgaben zuweist und erweiterte Aktionsmöglichkeiten verleiht.

Welch weitherzige Lehre gibt uns mit dieser Einstellung der Vater
der Christenheit! Oder ist etwa das «Ja», das wir Katholiken heute wohl
allgemein dem Film gegenüber sprechen, nicht doch noch so manchmal
nur das Nachgeben von Menschen, die nach langem Zögern eingesehen
haben, «dafj es ja doch nicht anders geht»? Das ist bei allem positiven
Firnis dennoch eine negative und schon deshalb keine christliche
Einstellung. Christ sein heifjt nicht, den Fortschritt von aufjen her
begutachten, sondern treibende Kraft bei allem sein, was immer in der Linie
jenes Lirauftrages liegt, den der Schöpfer mit dem ersten Wort, das er
zu Menschen sprach, unseren Stammeltern mit auf den langen Weg des
Menschengeschlechfes durch die Jahrtausende gab: «Machet euch die
Erde Untertan!»

Unser «Ja» zum Film ist ein Akt des Glaubens, des Vertrauens gegen
Gott, der alles lenkt und leitet, von dem jeder Fortschritt ausgeht und
zu dem jeder Fortschritt letztlich zurückführt. Ein Akt des Vertrauens in
unsere heilige Religion und in die katholische Kirche, die wohl ausgerüstet

ist, der modernen Weltsituation gerecht zu werden.
Wohl mag und wird uns der Film noch manche schwierige Probleme

auferlegen. Doch hat Christus der von ihm gestifteten Kirche nie
versprochen, dafj einmal eingelaufene und in der Vergangenheit bewährte
Arbeitsmethoden ewig und für alle Zeiten gültig sind. Nicht Hemmung
des Fortschritts noch Zurückdrehen des Rades der Entwicklung ist die
Lösung, sondern Anpassung unserer Arbeitsweise an neue Gegebenheiten,

an neue Mittel, die ebensowohl dem Guten als dem Bösen zu
dienen geeignet sind.

Zu einer christlichen Filmkulfur
Von Dr. Stefan Bamberger

In der Welt des Films, so wie sie allgemein beschaffen ist, kann die
Frage nach einer christlichen Filmkulfur sofort Bedenken auslösen.
Einzelne werden hinter dieser Frage — sofern sie von Katholiken aufge-

101



worfen wird — einen neuen Versuch machtmäfyiger Beeinflussung dieses
modernen Lebenssektors erblicken. Andere, wohl ernstzunehmendere
Stimmen, werden den Sinn der Frage einschränken wollen. Sie sagen:
es gibt nur eine Filmkultur, die von den Gegebenheiten des Films her
bestimmt ist; alle zusätzlichen Bezeichnungen, «christlich» in unserem
Falle, sind eine Getahr für die Filmkultur. Sie tragen nämlich von aufyen
her Gesichtspunkte an den Film heran, die seiner eigengesetzlichen
Entwicklung Hindernisse bereiten. Es wird höchstens in dem Sinne das
Thema einer christlichen Fiimkultur abzuhandeln sein, dafj man sich
trägt, ob in der bisherigen Entwicklung christlicher Geist in Filmschöpfern
tätig gewesen und in deren Werken zum Ausdruck gekommen ist. So
ähnlich wie man von christlichen Strömungen in der Literatur, in der
Malerei usw. spricht. — Die folgenden Bemerkungen zeigen, so scheint
uns, dafj es berechtigt ist, die Frage nicht nur historisch, sondern
grundsätzlich, wesentlich, auszurichten.

Wir werden übrigens dazu veranlagt durch die Anwesenheit andersartiger
Bestrebungen im filmkulfurellen Leben, gleichgültig, ob diese Bestrebungen sich ihrer selbst
bewußt sind oder von außen her Namen erhalten: ganz selbstverständlich werden sich
in der filmkulturellen Arbeit etwa hinter dem Eisernen Vorhang oder in einer von
liberaler Tradition her genährten Atmosphäre Grundhaltungen auswirken, die weif
über Formprobleme oder ähnliches hinaus ihre Bedeutung haben. Richtig verstandene
Kultur fordert nun unabdingbar, dafj diese Grundhaltungen ins Bewußtsein erhoben
und geklärt werden. Vielleicht ist es eines der größten Hemmnisse in der bisherigen
Entwicklung filmkultureller Anstrengungen gewesen, daß man zu sehr die geistigen
Voraussetzungen übersah, die jeder Tätigkeit des Menschen zugrunde liegen und
also auch das Fimschaffen entscheidend mitbestimmen.

Wir sind damit bei einer wesentlichen Frage jeder Kulturbetätigung
überhaupt und also auch der Film-Kultur angelangt: der Frage nämlich
nach dem zugrundeliegenden Menschenbild.

Bekenntnis zu einem Menschenbild

Die Weise, wie ich den Menschen sehe und ihn einordne in das
Universum, ist bewufjt oder unbewußt die Orientierungsgrundlage für alle
meine Tätigkeit, nicht zuletzt im kulturellen Schaffen. Es ist nun einmal
so: Kulturbemühung birgt in ihrem Kern die Entscheidung zu einer Idee,
zu einem Humanismus.

Das katholische Menschenbild, das hier nicht im einzelnen zu
zeichnen ist, versucht den Menschen umfassend zu begreifen, ihn in
die Gesamtordnung der Schöpfung hineinzustellen. Als fundamentale
Tatsache beinhaltet es dessen Geschöpflichkeit, womit sofort seine
Abhängigkeit vom Schöpfer und seine Ausrichtung auf ihn hin mitgesagt
ist. Einordnung in ein umfassend Ganzes, Ausrichtung auf ein letztes Ziel
bedingen aber eine Wertordnung, die Maßstab wird für Verhalten und
Tun. Indem der Christ diese Grundaussage heraushebt, steht er bereits
im Gegensatz zur These von der absoluten Autonomie des modernen

102



Menschen, wie sie gerade auch inbezug auf das Kunstschaffen
vertreten wird. Er glaubt, daß eine Kunst, die absieht von ethischen und
religiösen Bezügen, die ihre Verbindung zur Seins- und Wertordnung leugnet,

nicht möglich oder mindestens nicht fruchtbar ist — ganz einfach,
weil sie den Menschen nicht als Ganzheit nimmt. Solches Kunstschaffen
oder solche Kunstkritik müssen früher oder später beim «Ausgefallenen»
enden, Wildwuchs schaffen und den Menschen irreführen. Es soll damit
selbstverständlich die wesenhafte Spontaneität des Kunstschaffens nicht
mit einem Fragezeichen versehen, sondern nur die Autfassung in Frage
gestellt werden, die glaubt, eine vollkommene innere Ungebundenheit
sei ihre Voraussetzung. Die Folge wird notwendig eine Auslieferung an
anonyme Mächte sein, die das Entstehen einer geistigen Gestalt im Werk
verhindern und schließlich nur ein Chaos zustandebringen, das nicht
Mutterboden ist, sondern Trümmerfeld, Totenstätte.

Hier kommt ein zweiter Grundzug des christlichen Menschenbildes
zu zwingender Geltung: wenn der Mensch einerseits kraft seiner
Erschaffung durch Gott, kraft seiner Gottebenbildlichkeit und kraft seiner
erhabenen ewigen Bestimmung groß vor uns steht, so erscheint er anderseits

in der Geschichte als gefallenes und immer wieder gefährdetes
Wesen. Zwar ist ihm durch die Erlösung der Weg zu seinem ewigen Ziel
wieder geöffnet worden, aber in seiner Natur blieb eine Schwäche
zurück, die ihm dauernd eine Gefahr bedeutet. Die selbstverständliche
Erkenntnis und Einhaltung der Wertordnung ist nicht mehr ohne weiteres
sichergestellt. Aus diesem Grunde sieht der Katholik bei allem grundsätzlichen

Kulturoptimismus immer auch die möglichen Gefahren der
Abweichung von höchster, menschlicher Bestimmung und mischt deshalb
in seine Haltung einen Zug von Wachsamkeit. Zweifellos ist er damit
seinerseits gewissen Gefahren augesetzt: er kann in seiner Sorge den
Grundoptimismus seiner Haltung, wie sie ihm die Lehre von der Schöpfung

und der Erlösung mitgeben, überschatten lassen durch einen
formalistischen Moralismus, der gerade nicht mehr die großen
Zusammenhänge sieht, sondern die Einzelerscheinung, die wirklich oder
vermeintlich gefährliche, isoliert betrachtet. Eine solche Verengung und
Verfälschung christlicher Weltanschauung kann es verhindern, daß der
Eindruck des Christlichen als eines Besonderen, Exklusiven, als was es
Andersdenkenden zuerst erscheinen mag, sich weite zu dem des
Universellen, «Katholischen».

Aus dem bisher Gesagten müssen die Grundsatzparagraphen mancher filmkultureller

Vereinigungen, die ausdrücklich deren weltanschauliche Neutralität erklären,
sich gelegentlich als Geist- und Kulturfeinde auswirken, in dem Falle nämlich, da ihnen
eine unreflex-oberflächliche und damit notwendig unschöpferische Haltung zugrundeliegt.

Tatächlich kann einem dieser Argwohn kommen, wenn man beobachtet, wie oft
die Tätigkeit eines Filmklubs in ein nurmehr snobistisches Filmevorzeigen mündet,
wie wenig deren Mitglieder eine geistige Anstrengung auf sich zu nehmen geneigt
sind (man vergegenwärtige sich etwa die lächerlichen Auflagezahlen seriöser
filmkultureller Zeitschriften). Wir möchten nun Vereinigungen mit dem erwähnten Neutrali-

103



tätsparagraphen nicht als unmöglich erklären. Hingegen müfjte in vielen Fällen versucht
werden, von einer «verneinenden» d. h. alle besonderen Geistesrichtungen doch
letztlich bekämpfenden Neutralität, zu einer «offenen» Neutralität zu gelangen, die es
nicht blofj bis zu einem «technischen Service« für Filmvorführungen kommen läfjt,
sondern ausdrücklich Forum einer geistigen Begegnung sein will.

Erwähnen wir hier auch, daf5 die Zusammenarbeit mit unsern protestantischen
Brüdern (abgesehen von der oben erwähnten, wenig katholischen Haltung mancher
Katholiken) ein Haupthindernis hat — nicht so sehr darin, dafj das protestantische
Menschenbild (bei wesentlichen Übereinstimmungen) andere Ausprägungen zeigt,
sondern darin, dafj viele Protestanten überhaupt nicht mehr ein eindeutig christliches
Menschenbild zu vertreten wagen. Wenn man, in Gegenüberstellung zur katholischen
Determiniertheit, manchmal aus dem Fehlen eines solchen, eindeutigen Bildes ein
Positivum machen will, so kann darin zwar etwas vom Evangelium anklingen, — oft
erscheint solches Reden aber als Ausflucht.

Wille zum Kulfurschaffen

Die Lexikas verstehen unter Kultur alle auf die materielle und geistige
Vervollkommnung der menschlichen Gesellschaft gerichteten
Bestrebungen und deren Ergebnis. Das Christentum hat von jeher das «Machet
euch die Erde Untertan» auch in diesem Sinne verstanden und Kulturarbeit

geleistet. Es ist dies nicht gleichsam ein «Hobby» der Kirche.
Ihre Botschaft wendet sich an den Menschen, der wesentlich aus Leib und
Seele besteht — sie mufj also den Sauerteig des Evangeliums fruchtbar
werden lassen in alle Lebensbereiche hinein. Die mangelnde Kulturkraft
des Katholizismus in den letzten hundert Jahren ist denn auch als Zeichen
einer innerkirchlichen Lebenskrise zu werten. Alierdings fällt sie zusammen

mit einer Wachstumskrise der ganzen Menschheit überhaupt. Für
die Kirche ergab sich das Problem, dafj sie sich nun endgültig nicht mehr
nur einem Kulturraum, dem abendländischen, gegenübersah, sondern
Stellung zu nehmen hatte zu anderen, großen Kulturen. Gleichzeitig
mufjte mit neuen, entscheidenden Kulturgegebenheifen gerechnet werden.

Die modernen Massenmedien Presse, Film, Radio, Fernsehen etwa
sind für die Entwicklung des geistigen Haushalfes der Menschen von

ungeheurer Bedeutung.
Wenn der grundsätzliche Kulturoptimismus des Katholizismus nicht

immer rechtzeitig seine Breitenwirkung entfalten konnte, so gab er doch
einer Elite die Kraft, neue Wege christlicher Kulturgestaltung zu suchen.
Bei ihr hat auch die Bildkultur in ihren vielen modernen Formen, u. a. der
Film, nie grundsätzlichen Widerstand gefunden. Die Stelle der hl. Schrift
(2. Buch Moses, 20, 4): «Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleichnis

machen...» wurde richtig nur als Verbot götzendienerischer
Bildverwendung erkannt und nicht als allgemeine Disqualifikation des Bildes. Es

kommt mehr und mehr die allgemeine Einsicht hinzu, dafj die überspitzte
Anwendung des «Wort»-Prinzips, dieser «absolute Litterarismus», in dem
die Welt der Worte anstelle der Welt der Dinge tritt, gebieterisch der
Pflege des Bildes ruft. Darunter ist selbstverständlich zuerst das innere
Bild verstanden, die lebendige Vorstellung des Erkannten im Geiste

104



des Menschen. Die Eigenart unserer Erkenntnis, die auf den äußeren
Sinneseindruck angewiesen ist, verlangt aber auch die Ptlege des sinnlichen
«Schauens». Nicht zuletzt wird die Fähigkeit des richtigen Sehens von
Bedeutung bei der Aufnahme von Kunstwerken. Bietet sich Gottes Natur
dem Menschen mit einer gewissen Unmittelbarkeit an, kann sie außerdem
jeder Stufe der Aufnahmefähigkeit etwas bieten, so haben wir es beim
Kunstwerk mit einer hinter vielen Filtern sich gleichzeitig verbergenden
und offenbarenden Aussage zu tun. Der Sinn für die Tiefe der subjektiv-
irrationellen Welt des Künstlers (positiv verstanden) ist nicht einfach da:
er ist bildungsfähig und bildungsbedürftig. So wie der Verstand für
die Aufnahme begrifflich logischer Wirklichkeitserfassung geschult werden

mufj, so gibt es eine Einübung für das äußere und innere «Schauen»
der Dinge. Der Verlust dieser Fähigkeit in der breiten Masse erklärt es
u. a., daß in den letzten Jahrzehnten der «Kitsch», diese substanzentleerte
Pseudokunst, in solchen Mengen angeboten werden konnte.

Diese innere geistige Anstrengung zur «Kultivierung» der modernen
Massenmedien ist von christlichen Kräften in einem viel größeren Maße
als bisher noch zu leisten. Eine organisatorische Anstrengung ist nötig und
sinnvoll (schon allein deshalb, weil wir, etwa im Film, es mit ihrerseits
organisierten, großen Machtgruppen, der Produzenten, Verleiher,
Kinobesitzer usw., zu tun haben) — wesentliche Kulturarbeit geschieht indes
nur, wenn ihr ein geistiger Einsatz zugrundeliegt. Kulturpolitik, äußere
Mittel entbehren des Sinnes und führen leicht zu einem geistwidrigen
Kulturimperialismus, wenn sie nicht von der geistigen Arbeit getragen werden.

Nicht äußere Machtmittel, sondern die Waffen des Geistes, die
«irdisch-armen» Mittel, wie sie Maritain genannt hat, entscheiden: «Sie
haben keinen Auftrag zu greifbarem Gelingen, in ihrem Wesen liegt
kein Bedürfnis nach weltlichem Erfolg, sie nehmen zur Erreichung der
geistigen Wirkungen teil an der Wirksamkeit des Geistes. Wenn
Rembrandt malte, Mozart und Satie komponierten, der hl. Thomas die Summa
und Dante die Göttliche Komödie schrieb, der Verfasser der Imitatio sein
Buch niederschrieb und der hl. Paulus seine Briefe abfaßte, wenn Plato
und Aristoteles sich mit ihren Schülern unterhielten, wenn Homer dichtete,

wenn David sang und die Propheten weissagten, so waren das
alles zeitlich arme Mittel» (Religion und Kultur, Freiburg, 1936, Seiten
77/78).

Bejahung der positiven Möglichkeiten des Films

Der Film ist, als ganz neue Kulturmaterie, ein Test für die Lebendigkeit
des christlichen Bewußtseins und des christlichen Kulturwillens geworden.
Er hat als solcher die oben angedeutete Krise noch einmal bestätigt,
aber ebenso als Seismograph gedient für neue, wenn auch noch längst
nicht allgemeine, Ansätze. Sie sind heute so weit gediehen, übrigens
von den offiziellen kirchlichen Stellen so oft und so eindrücklich gebilligt

tos



worden, dafj Fragen wie «Ist der Film gut oder schlecht?», «Ist der Film
Kunst?» als antiquiert und lächerlich erscheinen. Wir können heute einen
Diskussionspartner nicht mehr ernst nehmen, der trägt, ob der Film
«etwas sei», sondern nur den, der trägt, wie er denn eigentlich «kultiviert»

werden müsse.
Christliche Filmkultur wird also ganz zuerst den Film ernst nehmen.

Nicht nach Art des erwähnten «Imperialismus». Auch hier ist das erste
ein aufgeschlossener Kontakt mit dem Film und mit den Menschen, die
mit dem Film zu tun haben. Die «zeitlich-arr.ren» Mittel, unseren Sen-
dungsauffrag zu erfüllen, sind hier eine aktive Bereitschaft und eine
geistige Anstrengung, die Welt des Films in ihren mannigfaltigen Aspekten,
den künstlerischen, psychologisch-soziologischen und technisch-wirtschaftlichen,

zu ergründen. Zu der Sachkompetenz hinzu kommt der
spezifisch christliche Kulturwille, wie er sich auf Grund des christlichen
Menschen- und Ordnungsbildes ergibt. Halten wir einige seiner
konkreten Ausprägungen test:

Wenn einerseits der Film Kunst sein kann und anderseits das Merkmal
einer jeden Kunst darin liegt, eine unersetzbare Ausdrucksmöglichkeit
zu sein, dann wird der Christ im Film «ein neues Lied» begrüben, eine
neue Art, die Schöpfung (und darin den Schöpfer) zu sehen (und zu
loben). Neue Art heifyt sofort auch: er wird vom Film neue Erkenntnisse
erwarten, bereit sein, seinen Horizont durch den Film erweitern zu lassen.
Die menschlich-sozialen Analysen des italienischen Neorealismus, das
Dokumentarfilmschaffen von Flaherty bis hin zu den mit modernsten
technischen Mitteln arbeitenden Filmberichten fremder Nafur- und
Menschenwelten, die grofjen dramatischen Werke der Filmkunst aller Dezennien

nimmt er an als Angebote, seine Kenntnisse und Einsichten zu
mehren. Eine Welt, in der er, als Christ, sich noch viel zu wenig gründlich
umgesehen hat, öffnet sich ihm und öffnet dabei ihn selbst, disponiert
ihn zur Erkenntnis seiner Aufgabe. Indem er so zuerst Empfangender ist,
kann er dann auch Gebender werden. Er erkennt im Film ein neues
Instrument, dessen sich der spezifisch christliche Geist zur Erfüllung seiner
Sendung bedienen kann. Er wird ihm eine umso gröfjere Aufmerksamkeit
zuwenden, als er eines der modernen Massenmedien ist, das es möglich
macht, einen Gdanken sofort auf der ganzen Erde in Millionen von
Menschen wirksam werden zu lassen.

Es mufj erstaunen, wie oft man heute über die Schwierigkeit klagen hört, den
modernen Menschen anzusprechen, und wie wenig dieselben Kreise oft noch Verständnis

haben für eine effektive Förderung der Filmkultur. Wenn die heutige Zeit der
Verkündigung Hindernisse aller Art in den Weg stellt, so bietet sie, providentiell,
auch ganz neue Möglichkeiten. Souverän christlicher Geist sollte sie ebenso zu
durchdringen und sich ihrer zu bedienen wissen, wie es seit Paulus die grofjen Verkünder
immer wieder getan haben.

So ist die so oft beklagte «Invasion des Bildes» in den letzten hundert Jahren
keineswegs nur als Dekadenz oder gar als durch technische Erfindungen bedingte
Zufälligkeit zu sehen, sondern auch als eine Nafurreaktion gegen einen die
Lebenswirklichkeiten blofj zerredenden und nicht mehr wirklich tassenden Rationalismus.

106



Der Welt des Films gegenüber, wie sie faktisch geworden ist, und die
sehr wenig christliche Züge an sich trägt, wird gelten müssen: «christlich»

zielt hier nach zwei Richtungen: nach innen möchte es alle
unchristliche Enge bannen — nach außen alle menschlich-echten Bemühungen

unterstützen. Es wendet sich also gegen allen denkfaulen Formalismus

in den eigenen Reihen und anerkennt ehrliche Wahrheifssuche,
ganz gleich, wo sie angetroffen wird. Nicht aus hinterhältiger Opportunität

heraus, sondern im Bewußtsein, daß viel Wahrheit in der Welt
zerstreut ist und alle Wahrheit Weg sein kann zu der Wahrheit (auf
die er übrigens, als einzelner, kein Privileg hat). Die gleiche Haltung
brüderlicher Weltverantwortung wird den Christen allerdings auch
zwingen, mit Freimut, wenn es nötig ist, seine Opposition anzumelden.
Er wird dem Filmkünstler sagen, daß nicht jede Exteriorisierung seiner
inneren Welt, sofern sie nur treffend ins Bild gesetzt ist, schon Anspruch
auf unsern Beifall hat. Nicht jede Autenthizität vermehrt das Wahre und
das Gute in der Welt! Entsprechend ist eine Kritik der Kritik am Platze,
welche glaubt, ihre Aufgabe bestehe nur darin, gleichsam den Abstand
zu messen zwischen der Absicht des Künstlers und dem Grad der
Verwirklichung: Ein Werk beurteilen heißt zwar zuerst das Universum des
Künstlers ernst nehmen und ihm auf seinen Wegen zu folgen suchen —
es heißt aber ebenso, dessen Idee von Welt und Mensch mit der Idee
zu konfrontieren, der Welt und Mensch Entstehen und Dasein verdanken.

Wie die ganze Weltgeschichte im Zeichen der göttlichen Heilsgeschichte

steht, so sind auch alle «Geschichten», die der Künstler uns
erzählt, unter dieses Zeichen beschlossen. Manche Werke werden dem
Katholiken von dieser Sicht her fragwürdig, und nicht (oder sollten es
wenigstens nicht) von verengten Moralerwägungen aus. Er wendet sich

gegen eine Verabsolutierung des Sexus, aber ebenso gegen einen in
der Neuzeit aufgetretenen und keineswegs überwundenen Manichäismus.
Jenen, die regelmäßig aus der Darstellung von etwas Schlechtem im
Film einen schlechten Film machen, ist entgegenzuhalten: der Film soll
nicht ein rosafarbenes, unrealistisches Bild des Lebens geben, er muß
gegebenenfalls das Böse zeigen. Allerdings wird der Christ sofort
zusehen, ob es eine innerlich berechtigte und notwendige Darstellung ist,
oder eine kommerziell spekulierende. Hier ist Übereinstimmung mit
nicht ausdrücklich christlicher Mentalität verhältnismäßig leicht möglich.
Viel isolierter ist der Christ — er darf sich nicht darum herumdrücken —,
wenn er über alle Relativismen hinweg immer wieder hinweisen muß
auf einen absoluten Urgrund alles Seins und Denkens, der von vielen
nicht mehr gespürt wird. Er kann sich mit einem Irgendwie-Humanismus
umso weniger zufrieden geben, als gerade durch den Film, über den
Weg des universell verständlichen Bildes, den Menschen ein Mittel
gegeben ist, zu einer neuen Gemeinschaft zusammenzuwachsen. Hier
genügt als Grundlage nur der Humanismus, der seinerseits im Bild Gottes
vom Menschen wurzelt. Ihn zeitbezogen herauszuarbeiten — die Chri-

107



sten sind weit von diesem Ziel entfernt, ist eine schwere Aufgabe. Mari-
tain's Worte gelten auch für die Schaffung einer christlichen Filmkultur:
«An das katholische Denken tritt die Forderung heran, durch das Leben
die scheinbar widerspruchsvolle, schmerzliche Verbindung einer absoluten

Treue zum Ewigen und eines sorgsamsten Erfassens der zeitlichen
Nöte herzustellen und dadurch mitzuarbeiten an der Versöhnung der
Welt mit der Wahrheit.»

Gott läfyt sich nicht photographieren
Zur Problematik des Religiösen im Film
Von Redaktor Wilhelm Mogge, Berlin

Es ist zwar eine Binsenwahrheit, daß der Film eine Bildkunst ist, daß er das, was
er sagen will, so ausschließlich wie möglich durch das Bild auszudrücken hat. Sie sei
trotzdem hier ausgesprochen; ebenso die zweite Selbstverständlichkeit, daß die Religion

es mit dem Geist zu tun hat. Denn von diesen beiden Sätzen her ergibt sich die
Frage, ob geistige Entwicklungen und geistige Zusammenhänge überhaupt im Bild
dargestellt werden können, ob hier nicht das Wort in seine Rechte einzutreten hat.

Auf den Film bezogen scheint diese Frage, dieses Infragestellen, dadurch berechtigt,

daß — abgesehen von seltenen Ausnahmen, zu denen etwa «Die Passion der
Heiligen Johanna» des Dänen Carl Theodor Dreyer gezählt werden muß — im
allgemeinen die sogenannten Problem- und Thesenfilme sich weithin auf den Dialog,
auf das Wort stützen, daß sie im Grunde also «unfilmisch» sind. Damit ist jedoch
keineswegs gesagt, daß sie deswegen schon der Erschütterungs- oder gar der
Überzeugungskraft ermangeln müßten.

Die hier sich auftuenden Schwierigkeiten könnten möglicherweise durch das Symbol

überbrückt werden. Das setzte jedoch eine Gesellschaff voraus, die solche Symbole

als verbindlich kennt und anerkennt. Eine nüchterne Situationsaufnahme zeigt
jedoch, daß der Mensch von heute, wenn auch nicht erst seit heute, in einer Welt
lebt, die keine für alle gültigen und verpflichtenden Symbole kennt, die des manchmal

umständlichen Wortes bedarf, um sich auszudrücken — wobei es eine andere
Frage ist, wie weit das Wort noch Wert und Gültigkeif besitzt.

Auch der Film kann nicht umhin, diese Gegebenheiten anzuerkennen. Er darf sie
vor allem darum nicht ignorieren, um sich nicht der schwerwiegendsten Grenzverletzung

schuldig zu machen — der Verletzung jener Grenze, hinter der das nur mit
Ehrfurcht Sagbare, niemals aber Darstellbare und erst recht nicht Photographierbare
liegt.

Trotzdem ist die Verwendung religiöser Motive in Filmen und die Verfilmung
religiöser Themen fast so alt wie der Film selbst. In den seltensten Fällen hat gerade
der religiöse Filmbesucher sich dabei wohlgefühlt; denn allzu oft war das Religiöse
lediglich unorganische Zutat, reine Verzierung oder bare Spekulation. Allzu oft auch
zerrte die unerbittliche Kamera Dinge ans Licht, die dieses Licht nicht vertrugen,
sondern als unphotographierbares Geheimnis zwischen Gott und der Seele schwebten;

trat etwa an die Stelle des Gebetes, der vertrauten Zwiesprache mit Gott, die
geschauspielerte Betergebärde.

Manches davon konnte zur Not noch erfragen werden, wenn es wenigstens sachlich
richtig dargestellt wurde, wenn nicht jeder beliebige Erstkommunikant in der Lage
war, den Verantwortlichen für Drehbuch und Regie die haarsträubendste Unwissenheit
auf religiösem Gebiete nachzuweisen. Dabei sei auch die Kehrseite nicht vergessen,
daß in vielen sicher gutgemeinten Filmen das sachlich richtig dargestellte Religiöse
so dick aufgetragen war, daß dieses Übermaß nicht ertragen werden konnte.

108


	Zu einer christlichen Filmkultur

