Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Zu einer christlichen Filmkultur
Autor: Bamberger, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964723

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964723
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

die von herrlichem Optimismus getragenen Seiten, die Pius XIl. diesem
Thema gewidmet hat.

Dafy unser glorreich regierender HI. Vater Johannes XXIIl, nicht anders
denkt, dafiir burgen die jahrlichen Ansprachen, die Er als Patriarch von
Venedig an die zu den Festspielen anwesenden Vertreter der internatio-
nalen Filmwelt gerichtet hat. Dafir biirgt vor allem auch Sein «Motu
Proprio» vom 12. Marz 1959, «Boni Pastoris», das jliingste Glied in der
langen Kette kirchlicher Stellungnahmen zum Film, mit dem der HI. Vater
der Papstlichen Kommission fur Film, Rundfunk und Fernsehen neue
Aufgaben zuweist und erweiterte Aktionsmoglichkeiten verleiht.

Welch weitherzige Lehre gibt uns mit dieser Einstellung der Vater
der Christenheit! Oder ist etwa das «Ja», das wir Katholiken heute wohl
allgemein dem Film gegeniiber sprechen, nicht doch noch so manchmal
nur das Nachgeben von Menschen, die nach langem Zogern eingesehen
haben, «dafy es ja doch nicht anders gehi»? Das ist bei allem positiven
Firnis dennoch eine negative und schon deshalb keine christliche Ein-
stellung. Christ sein heikt nicht, den Fortschritt von aufen her begut-
achten, sondern treibende Kraft bei allem sein, was immer in der Linie
jenes Urauftrages liegt, den der Schopfer mit dem ersten Wort, das er
zu Menschen sprach, unseren Stammeltern mit auf den langen Weg des
Menschengeschlechtes durch die Jahrtausende gab: «Machet euch die
Erde untertan!»

Unser «Ja» zum Film ist ein Akt des Glaubens, des Vertrauens gegen
Gott, der alles lenkt und leitet, von dem jeder Fortschritt ausgeht und
zu dem jeder Fortschritt letztlich zurlickfihrt. Ein Akt des Vertrauens in
unsere heilige Religion und in die katholische Kirche, die wohl ausge-
ristet ist, der modernen Weltsituation gerecht zu werden.

Wohl mag und wird uns der Film noch manche schwierige Probleme
auferlegen. Doch hat Christus der von ihm gestifteten Kirche nie ver-
sprochen, dak einmal eingelaufene und in der Vergangenheit bewéhrte
Arbeitsmethoden ewig und fir alle Zeiten gultig sind. Nicht Hemmung
des Fortschritts noch Zuriickdrehen des Rades der Entwicklung ist die
Losung, sondern Anpassung unserer Arbeitsweise an neue Gegeben-
heiten, an neue Mittel, die ebensowohl dem Guten als dem Bosen zu
dienen geeignet sind.

Zu einer christlichen Filmkulfur
Von Dr. Stefan Bamberger

In der Welt des Films, so wie sie allgemein beschaffen ist, kann die
Frage nach einer christlichen Filmkultur sofort Bedenken auslésen. Ein-
zelne werden hinter dieser Frage — sofern sie von Katholiken autge-

101



worfen wird — einen neuen Versuch machtméhiger Beeinflussung dieses
modernen Lebenssektors erblicken. Andere, wohl ernstzunehmendere
Stimmen, werden den Sinn der Frage einschranken wollen. Sie sagen:
es gibt nur eine Filmkultur, die von den Gegebenheiten des Films her
bestimmt ist; alle zusétzlichen Bezeichnungen, «christlich» in unserem
Falle, sind eine Gefahr fir die Filmkultur. Sie tragen némlich von aufen
her Gesichtspunkfe an den Film heran, die seiner eigengesetzlichen Ent-
wicklung Hindernisse bereiten. Es wird hochstens in dem Sinne das
Thema einer christlichen Filmkultur abzuhandeln sein, dak man sich
fragt, ob in der bisherigen Entwicklung christlicher Geist in Filmschépfern
tatig gewesen und in deren Werken zum Ausdruck gekommen ist. So
dhnlich wie man von christlichen Stromungen in der Literatur, in der
Malerei usw. spricht. — Die folgenden Bemerkungen zeigen, so scheint
uns, dafy es berechtigt ist, die Frage nicht nur historisch, sondern grund-
satzlich, wesentlich, auszurichten.

Wir werden lbrigens dazu veranlaht durch die Anwesenheit andersartiger Bestre-
bungen im filmkulturellen Leben, gleichgiiltig, ob diese Bestrebungen sich ihrer selbst
bewufit sind oder von auhen her Namen erhalten: ganz selbstverstdandlich werden sich
in der filmkulturellen Arbeit etwa hinter dem Eisernen Vorhang oder in einer von
liberaler Tradition her gendhrten Atmosphdre Grundhaltungen auswirken, die weit
tiber Formprobleme oder &hnliches hinaus ihre Bedeutung haben. Richtig verstandene
Kultur fordert nun unabdingbar, dafy diese Grundhaltungen ins Bewufjtsein erhobsn
und geklart werden. Vielleicht ist es eines der grohten Hemmnisse in der bisherigen
Entwicklung filmkultureller Anstrengungen gewesen, daly man zu sehr die geistigen
Voraussetzungen Ulbersah, die jeder Tatigkeit des Menschen zugrunde liegen und
also auch das Fimschaffen entscheidend mitbestimmen.

Wir sind damit bei einer wesentlichen Frage jeder Kulturbetatigung
Uberhaupt und also auch der Film-Kultur angelangt: der Frage namlich
nach dem zugrundeliegenden Menschenbild.

Bekenntnis zu einem Menschenbild

Die Weise, wie ich den Menschen sehe und ihn einordne in das Uni-
versum, ist bewuht oder unbewuft die Orientierungsgrundlage fir alle
meine Tatigkeit, nicht zuletzt im kulturellen Schaffen. Es ist nun einmal
so: Kulturbemihung birgt in ihrem Kern die Entscheidung zu einer Idee,
zu einem Humanismus.

Das katholische Menschenbild, das hier nicht im einzelnen zu
zeichnen ist, versucht den Menschen umfassend zu begreifen, ihn in
die Gesamiordnung der Schépfung hineinzustellen. Als fundamentale
Tatsache beinhaltet es dessen Geschopfilichkeit, womit sofort seine Ab-
héngigkeit vom Schépfer und seine Ausrichtung auf ihn hin mitgesagt
ist. Einordnung in ein umfassend Ganzes, Ausrichtung auf ein letztes Ziel
bedingen aber eine Wertordnung, die Mafstab wird far Verhalten und
Tun. Indem der Christ diese Grundaussage heraushebt, steht er bereits
im Gegensatz zur These von der absoluten Autonomie des modernen

102



Menschen, wie sie gerade auch inbezug auf das Kunstschaffen ver-
treten wird. Er glaubt, dafy eine Kunst, die absieht von ethischen und reli-
giosen Bezlgen, die ihre Verbindung zur Seins- und Wertordnung leug-
net, nicht moglich oder mindestens nicht fruchtbar ist — ganz einfach,
weil sie den Menschen nicht als Ganzheit nimmt. Solches Kunstschaffen
oder solche Kunstkritik mussen friiher oder spater beim «Ausgefallenen»
enden, Wildwuchs schaffen und den Menschen irrefiihren. Es soll damit
selbstverstandlich die wesenhafte Spontaneitat des Kunstschaffens nicht
mit einem Fragezeichen versehen, sondern nur die Auifassung in Frage
gestellt werden, die glaubt, eine vollkommene innere Ungebundenheit
sei ihre Voraussetzung. Die Folge wird notwendig eine Auslieferung an
anonyme Machte sein, die das Entstehen einer geistigen Gestalt im Werk
verhindern und schlieflich nur ein Chaos zustandebringen, das nicht
Mutterboden ist, sondern Trimmerfeld, Totenstatte.

Hier kommt ein zweiter Grundzug des christlichen Menschenbildes
zu zwingender Geltung: wenn der Mensch einerseits kraft seiner Er-
schaffung durch Gott, kraft seiner Gottebenbildlichkeit und kraft seiner
erhabenen ewigen Bestimmung grol vor uns steht, so erscheint er ander-
seits in der Geschichte als gefallenes und immer wieder gefahrdetes
Wesen. Zwar ist ihm durch die Erlésung der Weg zu seinem ewigen Ziel
wieder geoffnet worden, aber in seiner Natur blieb eine Schwache zu-
rick, die ihm dauernd eine Gefahr bedeutet. Die selbstverstandliche Er-
kenntnis und Einhaltung der Wertordnung ist nicht mehr ohne weiteres
sichergestellt. Aus diesem Grunde sieht der Katholik bei allem grundsatz-
lichen Kulturoptimismus immer auch die méglichen Gefahren der Ab-
weichung von hochster, menschlicher Bestimmung und mischt deshalb
in seine Haltung einen Zug von Wachsamkeit. Zweifellos ist er damit
seinerseits gewissen Gefahren augesetzt: er kann in seiner Sorge den
Grundoptimismus seiner Haltung, wie sie ihm die Lehre von der Schép-
fung und der Erlésung mitgeben, Uberschatten lassen durch einen
formalistischen Moralismus, der gerade nicht mehr die grofen Zusam-
menhange sieht, sondern die Einzelerscheinung, die wirklich oder ver-
meintlich gefdhrliche, isoliert betrachtet. Eine solche Verengung und
Vertalschung christlicher Weltanschauung kann es verhindern, dafy der
Eindruck des Christlichen als eines Besonderen, Exklusiven, als was es
Andersdenkenden zuerst erscheinen mag, sich weite zu dem des Uni-
versellen, «Katholischen».

Aus dem bisher Gesagten missen die Grundsatzparagraphen mancher filmkultu-
reller Vereinigungen, die ausdriicklich deren weltanschauliche Neutralitat erklaren,
sich gelegentlich als Geist- und Kulturfeinde auswirken, in dem Falle namlich, da ihnen
eine unreflex-oberflichliche und damit notwendig unschépferische Haltung zugrunde-
liegt. Tatachlich kann einem dieser Argwohn kommen, wenn man beobachtet, wie oft
die Tatigkeit eines Filmklubs in ein nurmehr snobistisches Filmevorzeigen miindet,
wie wenig deren Mitglieder eine geistige Anstrengung auf sich zu nehmen geneigt
sind (man vergegenwartige sich etwa die lacherlichen Auflagezahlen serigser film-
kultureller Zeitschriften). Wir méchten nun Vereinigungen mit dem erwdhnten Neutrali-

103



tatsparagraphen nicht als unméglich erkldren. Hingegen mifte in vielen Fallen versucht
werden, von einer «verneinenden» d.h. alle besonderen Geistesrichtungen doch
letztlich bekampfenden Neutralitat, zu einer «offenen» Neutralitat zu gelangen, die es
nicht blof bis zu einem «technischen Service« fiir Filmvorfihrungen kommen lakt, son-
dern ausdriicklich Forum einer geistigen Begegnung sein will.

Erwdhnen wir hier auch, dak die Zusammenarbeit mit unsern protestantischen
Bridern (abgesehen von der oben erwahnten, wenig katholischen Haltung mancher
Katholiken) ein Haupthindernis hat — nicht so sehr darin, dahy das protestantische Men-
schenbild (bei wesentlichen Ubereinstimmungen) andere Auspragungen zeigt, son-
dern darin, dak viele Protestanten Uberhaupt nicht mehr ein eindeutig christliches
Menschenbild zu vertreten wagen. Wenn man, in Gegeniiberstellung zur katholischen
Determiniertheit, manchmal aus dem Fehlen eines solchen, eindeutigen Bildes ein
Positivum machen will, so kann darin zwar etwas vom Evangelium anklingen, — oft
erscheint solches Reden aber als Ausflucht.

Wille zum Kulturschaften

Die Lexikas verstehen unter Kultur alle auf die materielle und geistige
Vervollkommnung der menschlichen Gesellschaft gerichteten Bestre-
bungen und deren Ergebnis. Das Christentum hat von jeher das «Machet
euch die Erde untertan» auch in diesem Sinne verstanden und Kultur-
arbeit geleistet. Es ist dies nicht gleichsam ein «Hobby» der Kirche.
lhre Botschaft wendet sich an den Menschen, der wesentlich aus Leib und
Seele besteht — sie mufy also den Sauerteig des Evangeliums fruchtbar
werden lassen in alle Lebensbereiche hinein. Die mangelnde Kulturkraft
des Katholizismus in den letzten hundert Jahren ist denn auch als Zeichen
einer innerkirchlichen Lebenskrise zu werten. Allerdings fallt sie zusam-
men mit einer Wachstumskrise der ganzen Menschheit tGberhaupt. Fur
die Kirche ergab sich das Problem, dak sie sich nun endgiiltig nicht mehr
nur einem Kulturraum, dem abendléndischen, gegeniibersah, sondern
Stellung zu nehmen hatte zu anderen, grofyen Kulturen. Gleichzeitig
mufite mit neuen, entscheidenden Kulturgegebenheiten gerechnet wer-
den. Die modernen Massenmedien Presse, Film, Radio, Fernsehen etwa
sind fur die Entwicklung des geistigen Haushaltes der Menschen von un-
geheurer Bedeutung.

Wenn der grundsatzliche Kulturoptimismus des Katholizismus nicht
immer rechtzeitig seine Breitenwirkung entfalten konnte, so gab er doch
einer Elite die Kraft, neue Wege christlicher Kulturgestaltung zu suchen.
Bei ihr hat auch die Bildkultur in ihren vielen modernen Formen, u. a. der
Film, nie grundsatzlichen Widerstand gefunden. Die Stelle der hl. Schrift
(2. Buch Moses, 20, 4): «Du sollst dir kein Bildnis noch irgendein Gleich-
nis machen...» wurde richtig nur als Verbot gotzendienerischer Bildver-
wendung erkannt und nicht als allgemeine Disqualifikation des Bildes. Es
kommt mehr und mehr die allgemeine Einsicht hinzu, dak die Gberspitzte
Anwendung des «Wort»-Prinzips, dieser «absolute Litterarismus», in dem
die Welt der Worte anstelle der Welt der Dinge ftritt, gebieterisch der
Pflege des Bildes ruft. Darunter ist selbstverstandlich zuerst das innere
Bild verstanden, die lebendige Vorstellung des Erkannten im Geiste

104



des Menschen. Die Eigenart unserer Erkenntnis, die auf den &ufieren Sin-
neseindruck angewiesen ist, verlangt aber auch die Pflege des sinnlichen
«Schauens». Nicht zuletzt wird die Fahigkeit des richtigen Sehens von
Bedeutung bei der Aufnahme von Kunstwerken. Bietet sich Gottes Natur
dem Menschen mit einer gewissen Unmittelbarkeit an, kann sie aufjerdem
jeder Stufe der Aufnahmefshigkeit etwas bieten, so haben wir es beim
Kunstwerk mit einer hinter vielen Filtern sich gleichzeitig verbergenden
und offenbarenden Aussage zu tun. Der Sinn fir die Tiefe der subjektiv-
irrationellen Welt des Kiinstlers (positiv verstanden) ist nicht einfach da:
er ist bildungstdahig und bildungsbedirftig. So wie der Verstand far
die Aufnahme begrifflich logischer Wirklichkeitserfassung geschult wer-
den muh, so gibt es eine Einlibung fur das &ulere und innere «Schauen»
der Dinge. Der Verlust dieser Féhigkeit in der breiten Masse erklart es
u. a., dafy in den letzten Jahrzehnten der «Kitsch», diese substanzentleerte
Pseudokunst, in solchen Mengen angeboten werden konnte.

Diese innere geistige Anstrengung zur «Kultivierung» der modernen
Massenmedien ist von christlichen Kraften in einem viel groferen Mafe
als bisher noch zu leisten. Eine organisatorische Anstrengung ist nétig und
sinnvoll (schon allein deshalb, weil wir, etwa im Film, es mit ihrerseits
organisierten, groffen Machtgruppen, der Produzenten, Verleiher, Kino-
besitzer usw., zu tun haben) — wesentliche Kulturarbeit geschieht indes
nur, wenn ihr ein geistiger Einsafz zugrundeliegt. Kulturpolitik, aukere
Mittel entbehren des Sinnes und fiihren leicht zu einem geistwidrigen Kul-
turimperialismus, wenn sie nicht von der geistigen Arbeit getragen wer-
den. Nicht duhere Machimittel, sondern die Waffen des Geistes, die
«irdisch-armen» Mittel, wie sie Maritain genannt hat, entscheiden: «Sie
haben keinen Auftrag zu greifbarem Gelingen, in ihrem Wesen liegt
kein Bediirfnis nach weltlichem Erfolg, sie nehmen zur Erreichung der
geistigen Wirkungen teil an der Wirksamkeit des Geistes. Wenn Rem-
brandt malte, Mozart und Satie komponierten, der hl. Thomas die Summa
und Dante die Gottliche Komodie schrieb, der Verfasser der Imitatio sein
Buch niederschrieb und der hl. Paulus seine Briefe abfahte, wenn Plato
und Aristoteles sich mit ihren Schiilern unterhielten, wenn Homer dich-
tete, wenn David sang und die Propheten weissagten, so waren das
alles zeitlich arme Mittel» (Religion und Kultur, Freiburg, 1936, Seiten
77/78).

Bejahung der positiven Moglichkeiten des Films

Der Film ist, als ganz neue Kulturmaterie, ein Test fir die Lebendigkeit
des christlichen Bewubtseins und des christlichen Kulturwillens geworden.
Er hat als solcher die oben angedeutete Krise noch einmal bestatigt,
aber ebenso als Seismograph gedient fiur neue, wenn auch noch langst
nicht allgemeine, Ansatze. Sie sind heute so weit gediehen, ubrigens
von denr offiziellen kirchlichen Stellen so oft und so eindriicklich gebilligt

105



worden, dafy Fragen wie «Ist der Film gut oder schlechi?», «Ist der Film
Kunst?» als antiquiert und lacherlich erscheinen. Wir kénnen heute einen
Diskussionspartner nicht mehr ernst nehmen, der fragt, ob der Film
«etwas sei», sondern nur den, der fragt, wie er denn eigentlich «kulti-
viert» werden miisse.

Christliche Filmkultur wird also ganz zuerst den Film ernst nehmen.
Nicht nach Art des erwahnten «Imperialismus». Auch hier ist das erste
ein aufgeschlossener Kontakt mit dem Film und mit den Menschen, die
mit dem Film zu tun haben. Die «zeitlich-arr.sen» Mittel, unseren Sen-
dungsauftrag zu erfillen, sind hier eine aktive Bereitschaft und eine gei-
stige Anstrengung, die Welt des Films in ihren mannigfaltigen Aspekten,
den kinstlerischen, psychologisch-soziologischen und technisch-wirt-
schaftlichen, zu ergriinden. Zu der Sachkompetenz hinzu kommt der
spezifisch christliche Kulturwille, wie er sich auf Grund des christlichen
Menschen- und Ordnungsbildes ergibt. Halten wir einige seiner kon-
kreten Auspragungen fest:

Wenn einerseits der Film Kunst sein kann und anderseits das Merkmal
einer jeden Kunst darin liegt, eine unersetzbare Ausdrucksmoglichkeit
zu sein, dann wird der Christ im Film «ein neues Lied» begrihken, eine
neue Art, die Schopfung (und darin den Schépfer) zu sehen (und zu
loben). Neue Art heift sofort auch: er wird vom Film neue Erkenntnisse
erwarten, bereit sein, seinen Horizont durch den Film erweitern zu lassen.
Die menschlich-sozialen Analysen des italienischen Neorealismus, das
Dokumentarfilmschaffen von Flaherty bis hin zu den mit modernsten
technischen Mitteln arbeitenden Filmberichten fremder Natur- und Men-
schenwelten, die grohen dramatischen Werke der Filmkunst aller Dezen-
nien nimmt er an als Angebote, seine Kenntnisse und Einsichten zu
mehren. Eine Well, in der er, als Christ, sich noch viel zu wenig grindlich
umgesehen hat, offnet sich ihm und 6ifnet dabei ihn selbst, disponiert
ihn zur Erkenntnis seiner Aufgabe. Indem er so zuerst Empfangender ist,
kann er dann auch Gebender werden. Er erkennt im Film ein neues In-
strument, dessen sich der spezifisch christliche Geist zur Erflllung seiner
Sendung bedienen kann. Er wird ihm eine umso grohere Aufmerksamkeit
zuwenden, als er eines der modernen Massenmedien ist, das es moglich
macht, einen Gdanken sofort auf der ganzen Erde in Millionen von
Menschen wirksam werden zu lassen.

Es mufy erstaunen, wie oft man heute Uber die Schwierigkeit klagen hort, den mo-
dernen Menschen anzusprechen, und wie wenig dieselben Kreise oft noch Verstand-
nis haben fiir eine effektive Férderung der Filmkultur. Wenn die heutige Zeit der
Verkiindigung Hindernisse aller Art in den Weg stellt, so bietet sie, providentiell,
auch ganz neue Maglichkeiten. Souveran christlicher Geist sollte sie ebenso zu durch-
dringen und sich ihrer zu bedienen wissen, wie es seit Paulus die groffen Verkiinder
immer wieder getan haben,

So ist die so oft beklagte «Invasion des Bildes» in den letzten hundert Jahren
keineswegs nur als Dekadenz oder gar als durch technische Erfindungen bedingte
Zufalligkeit zu sehen, sondern auch als eine Naturreaktion gegen einen die Lebens-
wirklichkeiten blok zerredenden und nicht mehr wirklich fassenden Rationalismus.

106



Der Welt des Films gegeniiber, wie sie faktisch geworden ist, und die
sehr wenig christliche Ziige an sich tréagt, wird gelten mussen: «christ-
lich» zielt hier nach zwei Richtungen: nach innen mochte es alle un-
christliche Enge bannen — nach aufen alle menschlich-echten Bemiihun-
gen untersiutzen. Es wendet sich also gegen allen denkfaulen Formalis-
mus in den eigenen Reihen und anerkennt ehrliche Wahrheitssuche,
ganz gleich, wo sie angetroffen wird. Nicht aus hinterhaltiger Oppor-
tunitdt heraus, sondern im Bewuftsein, daf viel Wahrheit in der Welt
zerstreut ist und alle Wahrheit Weg sein kann zu der Wahrheit (auf
die er lbrigens, als einzelner, kein Privileg hat). Die gleiche Haltung
briderlicher Weltverantwortung wird den Christen allerdings auch
zwingen, mit Freimut, wenn es notig ist, seine Opposition anzumelden.
Er wird dem Filmkinstler sagen, daf nicht jede Exteriorisierung seiner
inneren Welt, sofern sie nur treffend ins Bild gesetzt ist, schon Anspruch
auf unsern Beifall hat. Nicht jede Autenthizitdt vermehrt das Wahre und
das Gute in der Welt! Entsprechend ist eine Kritik der Kritik am Platze,
welche glaubt, ihre Aufgabe bestehe nur darin, gleichsam den Abstand
zu messen zwischen der Absicht des Kinstlers und dem Grad der Ver-
wirklichung: Ein Werk beurteilen heilt zwar zuerst das Universum des
Kinstlers ernst nehmen und ihm auf seinen Wegen zu folgen suchen —
es heikt aber ebenso, dessen Idee von Welt und Mensch mit der Idee
zu konfrontieren, der Welt und Mensch Entstehen und Dasein verdanken.

Wie die ganze Weltgeschichte im Zeichen der géttlichen Heilsge-
schichte steht, so sind auch alle «Geschichten», die der Kiinstler uns er-
zahlt, unter dieses Zeichen beschlossen. Manche Werke werden dem
Katholiken von dieser Sicht her fragwirdig, und nicht (oder sollten es
wenigstens nicht) von verengten Moralerwdgungen aus. Er wendet sich
gegen eine Verabsolutierung des Sexus, aber ebenso gegen einen in
der Neuzeit autgetretenen und keineswegs liberwundenen Manichaismus.
Jenen, die regelmékig aus der Darstellung von etwas Schlechtem im
Film einen schlechten Film machen, ist entgegenzuhalten: der Film soll
nicht ein rosafarbenes, unrealistisches Bild des Lebens geben, er mufy
gegebenenfalls das Bose zeigen. Allerdings wird der Christ sofort zu-
sehen, ob es eine innerlich berechtigte und notwendige Darstellung ist,
oder eine kommerziell spekulierende. Hier ist Ubereinstimmung mit
nicht ausdrlcklich christlicher Mentalitat verhaltnismakig leicht moglich.
Viel isolierter ist der Christ — er darf sich nicht darum herumdricken —,
wenn er Uber alle Relativismen hinweg immer wieder hinweisen mufy
auf einen absoluten Urgrund alles Seins und Denkens, der von vielen
nicht mehr gespurt wird. Er kann sich mit einem Irgendwie-Humanismus
umso weniger zufrieden geben, als gerade durch den Film, Gber den
Weg des universell verstandlichen Bildes, den Menschen ein Mittel
dgegeben ist, zu einer neuen Gemeinschaft zusammenzuwachsen. Hier
genligt als Grundlage nur der Humanismus, der seinerseits im Bild Gottes
vom Menschen wurzelt. |hn zeitbezogen herauszuarbeilen — die Chri-

107



sten sind weit von diesem Ziel enifernt, ist eine schwere Aufgabe. Mari-
tain’'s Worte gelten auch fir die Schatfung einer christlichen Filmkultur:
«An das katholische Denken tritt die Forderung heran, durch das Leben
die scheinbar widerspruchsvolle, schmerzliche Verbindung einer abso-
luten Treue zum Ewigen und eines sorgsamsten Erfassens der zeitlichen
Note herzustellen und dadurch mitzuarbeiten an der Verséhnung der
Welt mit der Wahrheit.»

Gott ldfyt sich nicht photographieren

Zur Problematik des Religiosen im Film
Von Redaktor Wilhelm Mogge, Berlin

Es ist zwar eine Binsenwahrheit, dafy der Film eine Bildkunst ist, daf er das, was
er sagen will, so ausschlieflich wie méglich durch das Bild auszudriicken hat. Sie sei
trotzdem hier ausgesprochen; ebenso die zweite Selbstverstandlichkeit, daly die Reli-
gion es mit dem Geist zu tun hat. Denn von diesen beiden Satzen her ergibt sich die
Frage, ob geistige Entwicklungen und geistige Zusammenhdnge lberhaupt im Bild
dargestellt werden kénnen, ob hier nicht das Wort in seine Rechte einzutreten hat.

Auf den Film bezogen scheint diese Frage, dieses Infragestellen, dadurch berech-
tigt, da — abgesehen von seltenen Ausnahmen, zu denen etwa «Die Passion der
Heiligen Johanna» des Dénen Carl Theodor Dreyer gezdhlt werden mulk — im all-
gemeinen die sogenannten Problem- und Thesenfilme sich weithin auf den Dialog,
auf das Wort stiitzen, daf sie im Grunde also «unfilmisch» sind. Damit ist jedoch kei-
neswegs gesagf, daf sie deswegen schon der Erschitterungs- oder gar der Uber-
zeugungskraft ermangeln miiften.

Die hier sich auftuenden Schwierigkeiten kénnten moglicherweise durch das Sym-
bol iberbriickt werden. Das setzte jedoch eine Gesellschaft voraus, die solche Sym-
bole als verbindlich kennt und anerkennt, Eine niichterne Situationsaufnahme zeigt
jedoch, dak der Mensch von heute, wenn auch nicht erst seit heute, in einer Welt
lebt, die keine fiir alle giltigen und verpflichtenden Symbole kennt, die des manch-
mal umstandlichen Wortes bedarf, um sich auszudriicken — wobei es eine andere
Frage ist, wie weit das Wort noch Wert und Giultigkeit besitzt.

Auch der Film kann nicht umhin, diese Gegebenheiten anzuerkennen. Er darf sie
vor allem darum nicht ignorieren, um sich nicht der schwerwiegendsten Grenzver-
letzung schuldig zu machen — der Verletzung jener Grenze, hinter der das nur mit
Ehrfurcht Sagbare, niemals aber Darstellbare und erst recht nicht Photographierbare
liegt.

Trotzdem ist die Verwendung religidser Motive in Filmen und die Verfilmung
religiéser Themen fast so alt wie der Film selbst. In den seltensten Fallen hat gerade
der religidse Filmbesucher sich dabei wohlgefiihlt; denn allzu oft war das Religidse
lediglich unorganische Zutat, reine Verzierung oder bare Spekulation. Allzu oft auch
zerrte die unerbittliche Kamera Dinge ans Licht, die dieses Licht nicht vertrugen,
sondern als unphotographierbares Geheimnis zwischen Gott und der Seele schweb-
ten; trat etwa an die Stelle des Gebetes, der vertrauten Zwiesprache mit Gott, die
geschauspielerte Betergebarde.

Manches davon konnte zur Not noch ertragen werden, wenn es wenigstens sachlich
richtig dargestellt wurde, wenn nicht jeder beliebige Erstkommunikant in der Lage
war, den Verantwortlichen fir Drehbuch und Regie die haarstraubendste Unwissenheit
auf religidsem Gebiete nachzuweisen. Dabei sei auch die Kehrseite nicht vergessen,
dak in vielen sicher gutgemeinten Filmen das sachlich richtig dargestellte Religiose
so dick aufgetragen war, dafy dieses Ubermaly nicht ertragen werden konnfe.

108



	Zu einer christlichen Filmkultur

