
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Der Film im Blickfeld der Kirche

Autor: Bernard, Jean

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964722

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Office Catholique International du Cinéma findet sich der Name Dr. Rei-
nerts in führenden Positionen, und die Teilnahme an Kongressen und
Festivals an allen Ecken der Welt ist verzeichnet. Nicht in trockene Worte
und starre Begriffe kann gefaxt werden, was viele Menschen, die mit
Dr. Reinert im weiten Bereich der Filmarbeit zusammengekommen sind
und ihn als Kollegen und Freund und Berater kennenlernen durften, ins
Aktivkonfo ihres Lebens einschreiben dürfen: die Gaben des Herzens,
freigebig gespendet, eine mit Ironie gewürzte, Verständnis suchende
und stets zur offenen Verständigung bereite Menschenfreundlichkeit.
Und in allem eine wache Sorge um die Seele des Films und die Seelen
derer, die sich dem Film aussetzen und anvertrauen.

Der Erfolg, den dieses Mühen um ein großes Postulat und Apostolat
davongetragen hat, ist beträchtlich und verdient. Aber Dr. Reinert weif}
am besten, daf} er immer neu errungen werden muf}. Dieses Heft des
«Filmberafer» steckt nicht nur einige Bereiche ab, die zu des Jubilaren
Pflichten und Anliegen gehören, sondern zeigt auch, wie grof} für ihn
und seine Mitarbeiter die Aufgabe bleibt, damit die Chance des Films
immer größer werde, die Chance nämlich, «die Welt unseren äußeren
und inneren, abgestumpften Sinnen neu zu erschließen» und uns den
Mitmenschen als Bruder zur liebevollen Auf- und Annahme
nahezubringen.

Für den Anteil an der Erreichung dieses Zieles, den Dr. Reinert mit
Kraft und Können geleistet hat und noch leisten will und wird, danken
ihm alle, die sich die gleiche Aufgabe gestellt haben, und alle, die daraus

reichen Nutzen davontragen dürfen.

Heinz Löhrer
Präsident der Filmkommission SKVV.

Der Film im Blickfeld der Kirche
Von Msgr. Jean Bernard, Präsident des OCIC

«Es gibt wenige Probleme der modernen Zeit, zu denen sich die
Kirche so oft, so ausdrücklich und so feierlich geäußert hat, wie zur
Frage des Films.» (Dr. Charles Reinert in «Orientierung» 1957.)

Wenn ich diesen Ausspruch unseres Jubilars und geschätzten Geistlichen

Beirates des OCIC an die Spitze der nachfolgenden Ausführungen

stelle, so weil man kaum prägnanter die erste Feststellung formulieren

kann, die selbst bei oberflächlichem Durchblättern der einschlägigen

Dokumente in die Augen springt. Fünfhundert Seifen füllt die
Wiedergabe der wichtigsten päpstlichen und bischöflichen
Verlautbarungen (letztere meist nur auszugsweise) zum Thema Film in dem
1955 erschienenen Monumentalwerk der Päpstlichen Film-, Rundfunk-
und Fernsehkommission «Le Cinéma dans l'Enseignement de l'Eglise».

95



Wir dürfen heute die inzwischen herausgekommene Enzyklika «Miranda
Prorsus» von Pius XII., die richtungweisenden Briefe des päpstlichen
Staatssekretariates an die beiden OCIC-Kongresse in La Habana und
Paris, sowie zahlreiche bischöfliche Erlasse diesem imposanten Reper-
torium hinzufügen.

Damit umfaßt dieses letztere zwei grotje päpstliche Enzykliken («Vigilanti Cura»
1936 und «Miranda Prorsus» 1957), mehr oder weniger ausführliche Kapitel in drei
weiteren Enzykliken («Divini Illius Magistri» 1929, «Casti Connubii» 1930 und «Sacra
Virginitas» 1954), drei Apostolische Rundschreiben an den Episkopat Mexikos (1934),
der Philippinen (1939) und Italiens (1954), 19 Papstansprachen, davon 9 ganz und
10 teilweise dem Film gewidmet; weiter 10 Briefe des Päpstlichen Staatssekrefariates
an das Internationale Katholische Filmbüro (von 1934 bis 1958), vier Briefe desselben
an andere Adressaten, sowie eine ausführliche Instruktion der Religiosen-Kongre-
gafion (1953) und ein Schreiben des Präsidenten der Päpstlichen Filmkommission an
die Bischöfe Italiens (1953). Schlagen wir das Kapitel der bischöflichen Verlautbarungen

auf, so stofjen wir auf 25 Hirtenschreiben, die ganz dem Film gewidmet sind,
davon mehrere als Kollektivschreiben des Episkopates ganzer Länder, zahllose Reden
und Ansprachen, Einzeldekrete, Erklärungen, Beschlüsse von Provinzialkonzilien,
Synodalbestimmungen usw. usw.

Es wäre eine reizvolle Aufgabe, einmal rückblickend dieses
Aktenmaterial in seiner Gesamtheit zu verfolgen. Fast ein halbes Jahrhundert
kirchlicher Verlautbarungen zum Filmproblem dürfte hierzu eine historisch

und geographisch gesicherte Basis liefern. So verlockend jedoch
das Thema, es würde völlig den Rahmen dieses Beitrages sprengen. Es

seien darum die nachfolgenden Zeilen einigen wenigen Gedankengängen

gewidmet, die uns — zum Teil schon rein äußerlich geschaut —
die vorliegenden kirchlichen Stellungnahmen nahelegen.

*

Eine erste Feststellung haben wir bereits eingangs getroffen: Die
offizielle Kirche hat zum Filmproblem gesprochen, und zwar schon recht
früh! Ich möchte hiermit einer Auffassung entgegentreten, die man
immer wieder, gewissermaßen als Standard-Einleitung zu Ansprachen
und Artikeln über den Film in christlicher Schau, zu hören und zu lesen
bekommt. Die Kirche, so heißt es, hat den aufkommenden Film zu
Anfang verkannt, ignoriert, totgeschwiegen und damit eine Unterlassungssünde

begangen, deren Folgen wir noch heute zu tragen haben. Zur
Erhärtung wird dann noch auf die «viel verständnisvollere und
aufgeschlossenere» Haltung hingewiesen, welche die Kirche um die Mitte
des 15. Jahrhunderts gegenüber der eben erfundenen Buchdruckerkunst
eingenommen habe, worauf denn auch die heutige, immerhin beachtliche

Präsenz des Christentums auf dem Gebiet von Buch und Presse
zurückzuführen sei.

Abgesehen von der Frage, ob sich hinfer dieser äußerlichen
Selbstanklage nicht in Wirklichkeit die Tendenz verbirgt, die Schuld auf andere
— sei es nun die offizielle Kirche, sei es die vorausgegangene Generation

— abzuschieben, scheint mir der Ausgangspunkt unzutreffend
oder doch einer Berichtigung bedürftig zu sein: Das erste kirchliche

96



Dokument über Filmfragen — ein Dekret der Konzilskongregation —
datiert aus dem Jahre 1912, d. h. kaum zwei Jahre nach dem Auftreten
der ersten zusammenhängenden (Spiel-) Filme im heutigen Sinne des
Wortes! Wohl handelt es sich dabei nur um eine Stellungnahme am
Rande: Die Kongregation, welcher die Sorge um den Gottesdienst
obliegt, verbietet die Vorführung von Filmen im Innern der Kirchen. Scheint
nun dieses Dekret auf den ersten Blick rein negativ zu sein, so gewinnt es
doch bei näherem Zusehen einen recht positiven Aspekt: Die genannten
Vorführungen sind im kirchlichen Raum, der einzig dem Gottesdienst dienen

soll, verboten, «selbst wenn sie einwandfrei und fromm sind» und «in
der Absicht veranstaltet werden, die religiöse Belehrung der Gläubigen
zu fördern». Damit ist der Film als solcher in keiner Weise abgelehnt,
im Gegenteil; und es ist über Kino und Film so ziemlich das ausgesagt,
was man von hoher kirchlicher Stelle erwarten konnte zu einem
Zeitpunkt, da selbst filmfreudige Propheten den späteren Siegeszug des
Kinos in seinem tatsächlich erfolgten Ausmafj noch nicht zu träumen
wagten. — Zehn Jahre später fordert Kardinalstaatssekretär Gasparri in
einem Schreiben an die weibliche katholische Jugend die Katholiken
ausdrücklich zur Mitarbeit mit allen Instanzen auf, die sich um die
sittliche Hebung der Filmvorführungen bemühen. Und dann folgen sich die
kirchlichen Stellungnahmen stets rascher, stets eindringlicher, stets
positiver.

Völlig abwegig scheint mir auch der Vergleich mit der Situation an der Wiege
der Buchdruckerkunst. Als Johannes Gutenberg im 15. Jh. die schwarze Kunst erfand,
waren die Menschen wie das gesamte staatliche, wirtschaftliche, soziale Gefüge so
sehr vom christlichen Geist durchdrungen, dafj die neue Erfindung vorerst kein
irgendwie beängstigendes Problem für die Kirche aufwarf. Nicht deshalb druckte der
geniale Erfinder als erstes zusammenhängendes Werk die Bibel, weil die Kirche in
einer feierlichen Erklärung seine Erfindung irgendwie enthusiastisch begrüfjt hätte,
sondern einfach, weil zur damaligen Zeit die Bibel eben das Buch der Bücher war
und zu den wenigen zählte, deren Absatzmöglichkeit die Kosten des bei aller Genialität

noch recht umständlichen Verfahrens decken konnte. Jenen, die im Film die
Überwucherung der Kunst durch das Kapital bedauern — und wer wollte es nicht? —,
sei darüber hinaus zum Trost gesagt, daf) Gutenberg seine Bibel weder im Auftrag
der Kirche, noch auch — wahrscheinlich — aus apostolischem Eifer heraus druckte,
sondern als Geschäffsauffrag für den Mainzer «Kapitalisten» Johann Fust, mit dem
er denn auch bald in eine für ihn höchst unangenehme gerichtliche Auseinandersetzung

geriet
Doch schliefjen wir die Parenthese! Die lehrende Kirche haf auch gegenüber den

ersten Anfängen des Films ihre Pflicht getan.

Eine andere Frage ist damit allerdings nicht entschieden: Hat nicht die
«hörende Kirche», haben nicht die Gläubigen und vor allem die geistig,
politisch, wirtschaftlich führenden Kreise der zwei oder drei ersten
Filmjahrzehnte versagt, in dem Sinn versagt, dafy sie die damals noch
bestehenden, heute hingegen weitgehend verschlossenen Möglichkeiten
des Sicheinschaltens in das werdende Gefüge der Filmwelt versäumten?
Hier mag schon eher von Unterlassungssünde die Rede sein. Doch ist
auch in diesem Punkt Vorsicht im Urteilen und erst recht im Verurteilen

97



am Platz: Oder nützen etwa wir Katholiken von 1959 — die wir doch
von höchster Stelle ermahnt, gewarnt, angespornt wurden und nur zu
gut wissen, worum es geht — nützen etwa wir die heute oftenen
Möglichkeiten zur Einflußnahme auf Film und Kino in so vollständigem Maße
aus, daß wir uns ein Aburteilen der vorausgegangenen Generation
erlauben könnten?

*

Hat nun die Kirche als solche von Anfang an und entsprechend den
jeweiligen Entwicklungsstadien des Films und den daraus sich ergebenden

religiös-sittlichen Problemen ihre Gläubigen belehrt, gewarnt,
ermuntert, so wie es ihrer hohen Verantwortung entsprach, so soll das
nicht heißen, daß sich in ihren Verlautbarungen nicht eine gewisse
Entwicklung feststellen ließe.

Ohne Anspruch auf Vollständigkeit und erst recht nicht auf
Unfehlbarkeit, möchte ich zwei Hauptlinien in dieser Entwicklung erkennen:
Die pastoral-praktischen Anweisungen, die den Hauptinhalt der ersten
kirchlichen Verlautbarungen bilden, lösen sich aus einem anfänglich
mehr warnend-defensiven Stadium und gehen allmählich in ein solches
der resolut-positiven Mitarbeit über, wobei einerseits die Filmindustrie
selbst, anderseits das Filmpublikum, und zwar vor allem unter dem
Gesichtspunkt seiner filmischen Schulung und des dadurch erstrebten Höher-
schraubens seiner Ansprüche, zum besonderen Gegenstand der ober-
hirtlichen Ermahnungen werden. Zugleich mit dieser Entwicklung
verschiebt sich die allgemeine Einstellung der Kirche zum Film von einem
eher pragmatischen, fast möchte ich sagen utilitaristischen oder doch
zweckgebundenen Standpunkt auf eine hochideale Anerkennung und
von weitsichtigem und weitherzigem Optimismus getragene Begrüßung
des Films als Gottesgeschenk ersten Ranges hin.

Widmen wir diesen beiden Entwicklungslinien die uns verbleibenden
Zeilen.

*

Daß in dem Dekret der Konsistorialkongregation von 1912 keine andere
Sorge aufleuchtet, als das Fernhalten alles Profanen aus dem gotfes-
dienstlichen Raum, darf nicht wundernehmen. In dem Brief von
Kardinalstaatssekretär Pacelli an die weibliche katholische Jugend Italiens (1922)
tritt als erste positive Aufforderung jene zum Eintritt in die staatlichen
Filmüberwachungskommissionen auf, wobei jedoch als Ziel lediglich
das Ausscheiden des schlechten Films, sei es für alle, sei es für die
Jugendlichen, angedeutet wird. Sieben Jahre später muntert die Enzyklika

«Divini lllius Magistri» zur Verwendung des guten Films sowohl im
Lehrprogramm der Schulen als auch in der allgemeinen Erziehung der
Jugend auf.

Direkt und uneingeschränkt kommt die Forderung nach einer positiven

katholischen Arbeit auf allen Gebieten des Films erst 1934, aber
dann schlagartig und dringend zur Geltung: So in einer vor Delegierten

98



des 3. Infernationalen Katholischen Filmkongresses gehaltenen
Ansprache und vor allem in dem Schreiben von Kardinalstaatssekretär
Pacelli an den Präsidenten des OCIC, Kan. Prof. Brohée, am 27. April
1934, das einen bedeutenden Wendepunkt im Sinn der oben
angedeuteten Entwicklung darstellt. Auf Grund eines ausführlichen Berichtes
des OCIC-Präsidenten wird darin zum erstenmal die Tätigkeit der
inzwischen in mehreren Ländern entstandenen katholischen Filmzentralen
und deren Zusammenarbeit in dem 1929 gegründeten Internationalen
Katholischen Filmbüro ausdrücklich gelobt und die Intensivierung
sowie die Ausdehnung dieser Arbeit auf alle Länder gefordert. Erstmalig
auch steht mit an vorderster Stelle die Ermahnung an die Katholiken,
sich in das allgemeine Filmwesen miteinzuschalten, «auf dal) der Film
ein Instrument gesunder Erziehung werde. Auch die wissenschaftlichen
Errungenschaffen sind Gottesgeschenke, deren man sich bedienen mufj
zu Gottes Ehre und zur Ausbreitung seines Reiches.»

In der grofjen Filmenzyklika «Vigilanti Cura» (1936) wirft Pius XI. das
Filmproblem in seiner Gesamtheit auf und weist dem Film als neuer
Kunst die Aufgabe zu, an der Vervollkommnung des Menschen
mitzuwirken durch Vermittlung von Wissen, Schönheit und Ansporn zu
jeglicher Tugend. In ihren Anweisungen an die Bischöfe und an die von
letzteren in jedem Lande zu errichtenden nationalen katholischen
Filmstellen stellt die Enzyklika die Förderung der guten Filme obenan (es
sei dies gewissen Kreisen in Erinnerung gerufen, die in «Vigilanti Cura»
lediglich eine Aufforderung zur moralischen Einstufung der Filme sehen
wollen), gibt jedoch keine genaueren Richtlinien an, nach denen diese
Förderung des guten Films geschehen soll.

Diese Richtlinien treten in den folgenden Dokumenten immer präziser zutage. Am
deutlichsten wohl in den Botschaften des Päpstlichen Staafssekretariates an die
verschiedenen Nachkriegskongresse und Studientage des OCIC, von 1947 bis 1959,
welche, wie die Kongresse selbst, jeweils einem bestimmten Aspekt positiver
katholischer Filmarbeit gewidmet sind. In diesen Dokumenten bildet das Bedauern ob der
Mifjbräuche durchweg nur mehr die allgemeine Einleitung. Als Beweggrund und
Ansporn zu aktiver Filmarbeif (selbst in jenen Sparten, die wie die moralische Filmeinstufung,

auf den ersten Blick eher negativ scheinen) treten immer mehr die Förderung

des guten Films, die Heranbildung eines künstlerisch und sittlich anspruchsvollen

katholischen Publikums durch systematisch betriebene Filmerziehung, besonders
der Jugend, und damit die Schaffung einer gesunden, wirfschaftlich interessierenden
Kundschaft für den guten Film, endlich auch das resolute Eintreten katholischer
Spezialisten in die Kader der Filmwirtschaft, der Filmforschung, der Filmkunst, der
Filmpresse, in den Vordergrund.

Endlich ist auch die Enzyklika «Miranda prorsus» (1957) sowohl in
ihrer Gesamtanlage als auch in ihrem speziellen Filmteil weitgehend
auf die Durchdringung des Films mit christlichem Geist und Gedankengut

angelegt, sowie auf die «Ausstrahlung» des Guten dank dieser
«wunderbaren Frucht des menschlichen Scharfsinns und Schaffens», die aber
auch und an erster Stelle «eine Gabe Gottes ist, von Dem alles Gute
kommt.»

*

99



Parallel mit dieser Entwicklung zu einem stets positiveren Einsteigen
der katholischen Filmarbeit in das künstlerische, erzieherische, wirtschaftliche

Filmgeschehen möchte ich die progressive Betonung einer selbstlos

idealen Auffassung vom Film als neuem, wertvollem Ausdrucksmittel
menschlichen Denkens und Fühlens erkennen.

Schon in den ersten päpstlichen Verlautbarungen über Film und Kino
ist irgendwie die Anerkennung der herrlichen Möglichkeiten gegeben,
welche die neue Kunst in sich birgt. Ausdrücklich vorhanden finden wir
sie jedoch erst in der Enzyklika «Divini lllius Magistri» (1929), deutlicher
in der 1933 an die Teilnehmer eines internationalen Lehrfilmkongresses
gerichteten Ansprache, um 1934 mit dem epochemachenden Schreiben
von Kardinalstaatssekretär Pacelli an den Präsidenten des OCIC sowie
zwei Ansprachen Pius XI. an Delegierte des 3. Internationalen
Katholischen Filmkongresses und an die Internationale Filmpresse-Föderation
klar zutage zu treten und von diesem Zeitpunkt an in keiner päpstlichen
Verlautbarung mehr zu fehlen. Immerhin liegt in der großen Filmenzyklika

von 1936 noch der Schwerpunkt auf dem Bedauern ob der für
Glauben und Sitten häufig nachteiligen Einwirkungen des Films, sowie
dem Bestreben, dieselben einzudämmen. Bekanntlich liebt es der
klassische Enzyklikenstil, dafj die beiden Anfangsworte gleich einem Titel
irgendwie schon den Geist des Gesamtdokumentes offenbaren: Den
Titelworten «Vigilanti Cura» entspricht die hauptsächlich pastoral-präser-
vative Sorge, welche die erste Filmenzyklika kennzeichnet, während die
zweite schon mit ihren ersten Worten «Miranda Prorsus» den Akzent
mehr auf das dogmatisch-ideale Gebiet verlegt.

Es wäre, wie schon gesagt, reizvoll, diesen Entwicklungsfaden auch
in den dazwischenliegenden päpstlichen und bischöflichen Dokumenten
genauer zu verfolgen. Begnügen wir uns hier mif der Feststellung, dafy
die positive und, ich möchte sagen, selbstlos anerkennende Haltung der
Kirche zum Film ihren vollkommsten Ausdruck in den eindrucksamen
Ansprachen gefunden haf, die Pius XII. am 21. Juni und am 28. Oktober
1955 an die Vertreter der Filmwirtschaft richtete. Hier tritt (natürlich auch
mit Rücksicht auf die Adressaten) die pastorale Sorge deutlich an die
zweite Stelle, während der größte Teil der päpstlichen Ausführungen —
die wohl das Herrlichste darstellen, was je über Kino und Film ausgesagt
wurde! — einfach der Freude, dem Glück, der Dankbarkeif des
gläubigen Menschen ob des Gottesgeschenkes Film gewidmet ist, sowie
den erstaunlichen Möglichkeiten zur überbrückung von Zeit und Raum
und zur reicheren Entfaltung der Seele, die er dem Menschen bietet.
Allen noch so zahlreichen und noch so bedauerlichen Mifybräuchen zum
Trotz hat der Stellvertreter Christi keineswegs den Glauben an den Film,
noch das Vertrauen in seine unbegrenzten Möglichkeiten zum Guten
verloren. Ja, es dürfte schwer halten, selbst in der spezialisierten
Filmliteratur eine so sympathische und eine so bis ins Feinste begründete
Analyse des durch den Film gebotenen «Mehr an Leben» zu finden als

100



die von herrlichem Optimismus getragenen Seiten, die Pius XII. diesem
Thema gewidmet hat.

Dafj unser glorreich regierender Hl. Vater Johannes XXIII. nicht anders
denkt, dafür bürgen die jährlichen Ansprachen, die Er als Patriarch von
Venedig an die zu den Festspielen anwesenden Vertreter der internationalen

Filmwelt gerichtet hat. Dafür bürgt vor allem auch Sein «Motu
Proprio» vom 12. März 1959, «Boni Pastoris», das jüngste Glied in der
langen Kette kirchlicher Stellungnahmen zum Film, mit dem der Hl. Vater
der Päpstlichen Kommission für Film, Rundfunk und Fernsehen neue
Aufgaben zuweist und erweiterte Aktionsmöglichkeiten verleiht.

Welch weitherzige Lehre gibt uns mit dieser Einstellung der Vater
der Christenheit! Oder ist etwa das «Ja», das wir Katholiken heute wohl
allgemein dem Film gegenüber sprechen, nicht doch noch so manchmal
nur das Nachgeben von Menschen, die nach langem Zögern eingesehen
haben, «dafj es ja doch nicht anders geht»? Das ist bei allem positiven
Firnis dennoch eine negative und schon deshalb keine christliche
Einstellung. Christ sein heifjt nicht, den Fortschritt von aufjen her
begutachten, sondern treibende Kraft bei allem sein, was immer in der Linie
jenes Lirauftrages liegt, den der Schöpfer mit dem ersten Wort, das er
zu Menschen sprach, unseren Stammeltern mit auf den langen Weg des
Menschengeschlechfes durch die Jahrtausende gab: «Machet euch die
Erde Untertan!»

Unser «Ja» zum Film ist ein Akt des Glaubens, des Vertrauens gegen
Gott, der alles lenkt und leitet, von dem jeder Fortschritt ausgeht und
zu dem jeder Fortschritt letztlich zurückführt. Ein Akt des Vertrauens in
unsere heilige Religion und in die katholische Kirche, die wohl ausgerüstet

ist, der modernen Weltsituation gerecht zu werden.
Wohl mag und wird uns der Film noch manche schwierige Probleme

auferlegen. Doch hat Christus der von ihm gestifteten Kirche nie
versprochen, dafj einmal eingelaufene und in der Vergangenheit bewährte
Arbeitsmethoden ewig und für alle Zeiten gültig sind. Nicht Hemmung
des Fortschritts noch Zurückdrehen des Rades der Entwicklung ist die
Lösung, sondern Anpassung unserer Arbeitsweise an neue Gegebenheiten,

an neue Mittel, die ebensowohl dem Guten als dem Bösen zu
dienen geeignet sind.

Zu einer christlichen Filmkulfur
Von Dr. Stefan Bamberger

In der Welt des Films, so wie sie allgemein beschaffen ist, kann die
Frage nach einer christlichen Filmkulfur sofort Bedenken auslösen.
Einzelne werden hinter dieser Frage — sofern sie von Katholiken aufge-

101


	Der Film im Blickfeld der Kirche

