Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 19 (1959)

Heft: 12

Artikel: Der Film im Blickfeld der Kirche
Autor: Bernard, Jean

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964722

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964722
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Office Catholique International du Cinéma findet sich der Name Dr. Rei-
nerts in fuhrenden Positionen, und die Teilnahme an Kongressen und
Festivals an allen Ecken der Welt ist verzeichnet. Nicht in trockene Worte
und starre Begriffe kann gefafit werden, was viele Menschen, die mit
Dr. Reinert im weiten Bereich der Filmarbeit zusammengekommen sind
und ihn als Kollegen und Freund und Berater kennenlernen durtten, ins
Aktivkonto ihres Lebens einschreiben dirfen: die Gaben des Herzens,
freigebig gespendet, eine mit lronie gewirzie, Verstandnis suchende
und stets zur offenen Verstdndigung bereite Menschenfreundlichkeit.
Und in allem eine wache Sorge um die Seele des Films und die Seelen
derer, die sich dem Film aussetzen und anvertrauen.

Der Erfolg, den dieses Mihen um ein grokes Postulat und Apostolat
davongetragen hat, ist betrdchtlich und verdient. Aber Dr. Reinert weik
am besten, dafy er immer neu errungen werden mufy. Dieses Heft des
«Filmberater» steckt nicht nur einige Bereiche ab, die zu des Jubilaren
Pflichten und Anliegen gehéren, sondern zeigt auch, wie grok fir ihn
und seine Mitarbeiter die Aufgabe bleibt, damit die Chance des Films
immer groher werde, die Chance namlich, «die Welt unseren &ufieren
und inneren, abgestumpften Sinnen neu zu erschlieen» und uns den
Mitmenschen als Bruder zur liebevollen Auf- und Annahme nahezu-
bringen.

Fir den Anteil an der Erreichung dieses Zieles, den Dr. Reinert mit
Kraft und Konnen geleistet hat und noch leisten will und wird, danken
ihm alle, die sich die gleiche Autgabe gestellt haben, und alle, die dar-
aus reichen Nufzen davoniragen diirfen.

Heinz Lohrer
Prasident der Filmkommission SKVYV.

Der Film im Blickfeld der Kirche
Von Msgr. Jean Bernard, Prasident des OCIC

«Es gibt wenige Probleme der modernen Zeit, zu denen sich die
Kirche so oft, so ausdricklich und so feierlich geduhert hat, wie zur
Frage des Films.» (Dr. Charles Reinert in «Orientierung» 1957.)

Wenn ich diesen Ausspruch unseres Jubilars und geschatzten Geist-
lichen Beirates des OCIC an die Spitze der nachfolgenden Ausfiihrun-
gen stelle, so weil man kaum pragnanter die erste Feststellung formu-
lieren kann, die selbst bei oberflachlichem Durchblattern der einschla-
gigen Dokumente in die '‘Augen springt. Finfhundert Seiten fillt die
Wiedergabe der wichtigsten paépstlichen und bischétlichen Verlaut-
barungen (letztere meist nur auszugsweise) zum Thema Film in dem
1955 erschienenen Monumentalwerk der Pépstlichen Film-, Rundfunk-
und Fernsehkommission «Le Cinéma dans I'Enseignement de I'Eglise».

g5



Wir dirfen heute die inzwischen herausgekommene Enzyklika «Miranda
Prorsus» von Pius Xll., die richtungweisenden Briefe des papstlichen
Staatssekretariates an die beiden OCIC-Kongresse in La Habana und
Paris, sowie zahlreiche bischofliche Erlasse diesem imposanten Reper-
torium hinzufugen.

Damit umfaht dieses letztere zwei grohe papstliche Enzykliken («Vigilanti Cura»
1936 und «Miranda Prorsus» 1957), mehr oder weniger ausfihrliche Kapitel in drei
weiteren Enzykliken («Divini Illius Magistrin 1929, «Casti Connubii» 1930 und «Sacra
Virginitas» 1954), drei Apostolische Rundschreiben an den Episkopat Mexikos (1934),
der Philippinen (1939) und ltaliens (1954), 19 Papstansprachen, davon 9 ganz und
10 teilweise dem Film gewidmet; weiter 10 Briefe des Papstlichen Staatssekretariates
an das Internationale Katholische Filmbiro (von 1934 bis 1958), vier Briefe desselben
an andere Adressaten, sowie eine ausfihrliche Instruktion der Religiosen-Kongre-
gation (1953) und ein Schreiben des Prasidenten der Pépstlichen Filmkommission an
die Bischéfe Italiens (1953). Schlagen wir das Kapitel der bischéflichen Verlautbarun-
gen auf, so stolen wir auf 25 Hirtenschreiben, die ganz dem Film gewidmet sind,
davon mehrere als Kollektivschreiben des Episkopates ganzer Lander, zahllose Reden
und Ansprachen, Einzeldekrete, Erkldrungen, Beschlisse von Provinzialkonzilien,
Synodalbestimmungen usw. usw,

Es ware eine reizvolle Aufgabe, einmal riickblickend dieses Akten-
material in seiner Gesamtheit zu verfolgen. Fast ein halbes Jahrhundert
kirchlicher Verlautbarungen zum Filmproblem diirfte hierzu eine histo-
risch und geographisch gesicherte Basis liefern. So verlockend jedoch
das Thema, es wiirde vollig den Rahmen dieses Beitrages sprengen. Es
seien darum die nachfolgenden Zeilen einigen wenigen Gedanken-
gdngen gewidmet, die uns — zum Teil schon rein dukerlich geschaut —
die vorliegenden kirchlichen Stellungnahmen nahelegen.

¥

Eine erste Feststellung haben wir bereits eingangs getroffen: Die offi-
zielle Kirche hat zum Filmproblem gesprochen, und zwar schon recht
frih! Ich mobchte hiermit einer Auffassung entgegentreten, die man
immer wieder, gewissermafen als Standard-Einleitung zu Ansprachen
und Artikeln Uber den Film in christlicher Schau, zu héren und zu lesen
bekommt. Die Kirche, so heikt es, hat den autkommenden Film zu An-
fang verkannt, ignoriert, totgeschwiegen und damit eine Unterlassungs-
sinde begangen, deren Folgen wir noch heute zu tragen haben. Zur
Erhartung wird dann noch auf die «viel versténdnisvollere und aufge-
schlossenere» Haltung hingewiesen, welche die Kirche um die Mitte
des 15. Jahrhunderts gegeniiber der eben erfundenen Buchdruckerkunst
eingenommen habe, worauf denn auch die heutige, immerhin beacht-
liche Prasenz des Christentums auf dem Gebiet von Buch und Presse
zurlickzutihren sei.

Abgesehen von der Frage, ob sich hinter dieser duherlichen Selbst-
anklage nicht in Wirklichkeit die Tendenz verbirgt, die Schuld auf andere
— sei es nun die offizielle Kirche, sei es die vorausgegangene Gene-
ration — abzuschieben, scheint mir der Ausgangspunkt unzutreffend
oder doch einer Berichtigung bedirftig zu sein: Das erste kirchliche

96



Dokument iber Filmfragen — ein Dekret der Konzilskongregation —
datiert aus dem Jahre 1912, d. h. kaum zwei Jahre nach dem Auftreten
der ersten zusammenhangenden (Spiel-) Filme im heutigen Sinne des
Wortes! Wohl handelt es sich dabei nur um eine Stellungnahme am
Rande: Die Kongregation, welcher die Sorge um den Gottesdienst ob-
liegt, verbietet die Vorfihrung von Filmen im Innern der Kirchen. Scheint
nun dieses Dekretf auf den ersten Blick rein negativ zu sein, so gewinnt es
doch bei ndherem Zusehen einen recht positiven Aspekt: Die genannten
Vorfiihrungen sind im kirchlichen Raum, der einzig dem Gottesdienst die-
nen soll, verboten, «selbst wenn sie einwandfrei und fromm sind» und «in
der Absicht veranstaltet werden, die religiose Belehrung der Glaubigen
zu foérdern», Damit ist der Film als solcher in keiner Weise abgelehnt,
im Gegenteil; und es ist Gber Kino und Film so ziemlich das ausgesagt,
was man von hoher kirchlicher Stelle erwarten konnte zu einem Zeit-
punkt, da selbst filmfreudige Propheten den spateren Siegeszug des
Kinos in seinem tatséchlich erfolgten Ausmafj noch nicht zu traumen
wagten. — Zehn Jahre spéater fordert Kardinalstaatssekretar Gasparri in
einem Schreiben an die weibliche katholische Jugend die Katholiken
ausdricklich zur Mitarbeit mit allen Instanzen auf, die sich um die sitt-
liche Hebung der Filmvorfilhrungen bemiihen. Und dann folgen sich die
kirchlichen Stellungnahmen stets rascher, stets eindringlicher, stets posi-
tiver.

Véllig abwegig scheint mir auch der Vergleich mit der Situation an der Wiege
der Buchdruckerkunst. Als Johannes Gutenberg im 15. Jh. die schwarze Kunst erfand,
waren die Menschen wie das gesamte staatliche, wirtschaftliche, soziale Gefiige so
sehr vom christlichen Geist durchdrungen, dah die neue Erfindung vorerst kein
irgendwie bedngstigendes Problem fiir die Kirche aufwarf. Nicht deshalb druckte der
geniale Erfinder als erstes zusammenhdngendes Werk die Bibel, weil die Kirche in
einer feierlichen Erkldrung seine Erfindung irgendwie enthusiastisch begriift hatte,
sondern einfach, weil zur damaligen Zeit die Bibel eben das Buch der Biicher war
und zu den wenigen zéhlte, deren Absatzmdglichkeit die Kosten des bei aller Genia-
litat noch recht umstandlichen Verfahrens decken konnte. Jenen, die im Film die
Uberwucherung der Kunst durch das Kapital bedauern — und wer wollte es nicht? —,
sei daruber hinaus zum Trost gesagt, dak Gutenberg seine Bibel weder im Auftrag
der Kirche, noch auch — wahrscheinlich — aus apostolischem Eifer heraus druckte,
sondern als Geschaffsauftrag fir den Mainzer «Kapitalisten» Johann Fust, mit dem
er denn auch bald in eine fir ihn hochst unangenehme gerichtliche Auseinanderset-
zung geriet. ..

Doch schlieken wir die Parenthese! Die lehrende Kirche hat auch gegeniiber den
ersten Anfangen des Films ihre Pflicht getan.

Eine andere Frage ist damit allerdings nicht entschieden: Hat nicht die
«horende Kirche», haben nicht die Glaubigen und vor allem die geistig,
politisch, wirtschaftlich fiihrenden Kreise der zwei oder drei ersten Film-
jahrzehnte versagt, in dem Sinn versagt, dak sie die damals noch be-
stehenden, heute hingegen weitgehend verschlossenen Méglichkeiten
des Sicheinschaltens in das werdende Getiige der Filmwelt versaumten?
Hier mag schon eher von Unterlassungssiinde die Rede sein. Doch ist
auch in diesem Punkt Vorsicht im Urteilen und erst recht im Verurteilen

97



am Platz: Oder nitzen etwa wir Katholiken von 1959 — die wir doch
von hochster Stelle ermahnt, gewarnt, angespornt wurden und nur zu
gut wissen, worum es geht — nitzen etwa wir die heute offenen Mog-
lichkeiten zur Einfluhnahme auf Film und Kino in so vollstandigem Mahe
aus, dafy wir uns ein Aburteilen der vorausgegangenen Generation er-
lauben kénnten?

»*

Hat nun die Kirche als solche von Anfang an und entsprechend den
jeweiligen Entwicklungsstadien des Films und den daraus sich ergeben-
den religios-sittlichen Problemen ihre Glaubigen belehrt, gewarnt, er-
muntert, so wie es ihrer hohen Verantwortung entsprach, so soll das
nicht heiken, dahk sich in ihren Verlautbarungen nicht eine gewisse Ent-
wicklung feststellen lieke.

Ohne Anspruch auf Vollstandigkeit und erst recht nicht auf Unfehl-
barkeit, mochte ich zwei Hauptlinien in dieser Entwicklung erkennen:
Die pastoral-praktischen Anweisungen, die den Hauptinhalt der ersten
kirchlichen Verlautbarungen bilden, |6sen sich aus einem anfénglich
mehr warnend-defensiven Stadium und gehen allméhlich in ein solches
der resolut-positiven Mitarbeit tber, wobei einerseits die Filmindustrie
selbst, anderseits das Filmpublikum, und zwar vor allem unter dem Ge-
sichtspunkt seiner filmischen Schulung und des dadurch erstrebten Héher-
schraubens seiner Anspriiche, zum besonderen Gegenstand der ober-
hirtlichen Ermahnungen werden. Zugleich mit dieser Entwicklung ver-
schiebt sich die allgemeine Einstellung der Kirche zum Film von einem
eher pragmatischen, fast moéchte ich sagen utilitaristischen oder doch
zweckgebundenen Standpunkt auf eine hochideale Anerkennung und
von weitsichtigem und weitherzigem Optimismus getragene Begriifung
des Films als Gottesgeschenk ersten Ranges hin.

Widmen wir diesen beiden Entwicklungslinien die uns verbleibenden

Zeilen,
¥

Dahk in dem Dekret der Konsistorialkongregation von 1912 keine andere
Sorge aufleuchtet, als das Fernhalten alles Profanen aus dem gottes-
dienstlichen Raum, darf nicht wundernehmen. In dem Brief von Kardinal-
staatssekretar Pacelli an die weibliche katholische Jugend ltaliens (1922)
tritt als erste positive Aufforderung jene zum Eintritt in die staatlichen
Filmiberwachungskommissionen auf, wobei jedoch als Ziel lediglich
das Ausscheiden des schlechten Films, sei es fiir alle, sei es fur die
Jugendlichen, angedeutet wird. Sieben Jahre spater muntert die Enzy-
klika «Divini Illius Magistri» zur Verwendung des guten Films sowohl im
Lehrprogramm der Schulen als auch in der allgemeinen Erziehung der
Jugend auf.

Direkt und uneingeschréankt kommt die Forderung nach einer posi-
tiven katholischen Arbeit auf allen Gebieten des Films erst 1934, aber
dann schlagartig und dringend zur Geltung: So in einer vor Delegierten

98



des 3. Internationalen Katholischen Filmkongresses gehaltenen An-
sprache und vor allem in dem Schreiben von Kardinalstaatssekretar
Pacelli an den Prasidenten des OCIC, Kan. Prof. Brohée, am 27. April
1934, das einen bedeutenden Wendepunkt im Sinn der oben ange-
deuteten Entwicklung darstellt. Aut Grund eines ausfiihrlichen Berichtes
des OCIC-Prasidenten wird darin zum erstenmal die Tatigkeit der in-
zwischen in mehreren Léandern entstandenen katholischen Filmzentralen
und deren Zusammenatrbeit in dem 1929 gegriindeten Internationalen
Katholischen Filmbiro ausdriicklich gelobt und die Intensivierung so-
wie die Ausdehnung dieser Arbeit auf alle Lander gefordert. Erstmalig
auch steht mit an vorderster Stelle die Ermahnung an die Katholiken,
sich in das allgemeine Filmwesen miteinzuschalten, «auft dafj der Film
ein Instrument gesunder Erziehung werde. Auch die wissenschaftlichen
Errungenschaften sind Gottesgeschenke, deren man sich bedienen muf
zu Gottes Ehre und zur Ausbreitung seines Reiches.»

In der groffen Filmenzyklika «Vigilanti Cura» (1936) wirft Pius XI. das
Filmproblem in seiner Gesamtheit auf und weist dem Film als neuer
Kunst die Aufgabe zu, an der Vervollkommnung des Menschen mitzu-
wirken durch Vermittlung von Wissen, Schonheit und Ansporn zu jeg-
licher Tugend. In ihren Anweisungen an die Bischéfe und an die von
letzteren in jedem Lande zu errichtenden nationalen katholischen Film-
stellen stellt die Enzyklika die Férderung der guten Filme obenan (es
sei dies gewissen Kreisen in Erinnerung gerufen, die in «Vigilanti Cura»
lediglich eine Aufforderung zur moralischen Einstufung der Filme sehen
wollen), gibt jedoch keine genaueren Richtlinien an, nach denen diese
Forderung des guten Films geschehen soll.

Diese Richtlinien treten in den folgenden Dokumenten immer préziser zutage. Am
deutlichsten wohl in den Botschaften des Papstlichen Staatssekretariates an die ver-
schiedenen Nachkriegskongresse und Studientage des OCIC, von 1947 bis 1959,
welche, wie die Kongresse selbst, jeweils einem bestimmten Aspekt positiver katho-
lischer Filmarbeit gewidmet sind. In diesen Dokumenten bildet das Bedauern ob der
Mikbrauche durchweg nur mehr die allgemeine Einleitung. Als Beweggrund und An-
sporn zu aktiver Filmarbeit (selbst in jenen Sparten, die wie die moralische Filmein-
stufung, auf den ersten Blick eher negativ scheinen) treten immer mehr die Férde-
rung des guten Films, die Heranbildung eines kiinstlerisch und sittlich anspruchs-
vollen katholischen Publikums durch systematisch betriebene Filmerziehung, besonders
der Jugend, und damit die Schaffung einer gesunden, wirtschaftlich interessierenden
Kundschaft fiir den guten Film, endlich auch das resolute Eintreten katholischer Spe-
zialisten in die Kader der Filmwirtschaft, der Filmforschung, der Filmkunst, der Film-
presse, in den Vordergrund.

Endlich ist auch die Enzyklika «Miranda prorsus» (1957) sowohl in
ihrer Gesamtanlage als auch in ihrem speziellen Filmteil weitgehend
auf die Durchdringung des Films mit christlichem Geist und Gedanken-
gut angelegt, sowie auf die «Ausstrahlung» des Guten dank dieser «wun-
derbaren Frucht des menschlichen Scharfsinns und Schaffens», die aber
auch und an erster Stelle «eine Gabe Gottes ist, von Dem alles Gute

kommt.» .

99



Parallel mit dieser Entwicklung zu einem stets positiveren Einsteigen
der katholischen Filmarbeit in das klinstlerische, erzieherische, wirtschaft-
liche Filmgeschehen mochte ich die progressive Betonung einer selbst-
los idealen Auffassung vom Film als neuem, wertvollem Ausdrucksmittel
menschlichen Denkens und Fihlens erkennen.

Schon in den ersten papstlichen Verlautbarungen iber Film und Kino
ist irgendwie die Anerkennung der herrlichen Méglichkeiten gegeben,
welche die neue Kunst in sich birgt. Ausdriicklich vorhanden finden wir
sie jedoch erst in der Enzyklika «Divini lllius Magistri» (1929), deutlicher
in der 1933 an die Teilnehmer eines internationalen Lehrfilmkongresses
gerichteten Ansprache, um 1934 mit dem epochemachenden Schreiben
von Kardinalstaatssekretar Pacelli an den Prasidenten des OCIC sowie
zwei Ansprachen Pius Xl. an Delegierte des 3. Internationalen Katho-
lischen Filmkongresses und an die Internationale Filmpresse-Foderation
klar zutage zu treten und von diesem Zeitpunkt an in keiner papstlichen
Verlautbarung mehr zu fehlen. Immerhin liegt in der grohen Filmenzy-
klika von 1936 noch der Schwerpunkt auf dem Bedauern ob der fir
Glauben und Sitten haufig nachteiligen Einwirkungen des Films, sowie
dem Bestreben, dieselben einzudammen. Bekanntlich liebt es der klas-
sische Enzyklikenstil, daf die beiden Anfangsworte gleich einem Titel
irgendwie schon den Geist des Gesamtdokumentes offenbaren: Den
Titelworten «Vigilanti Cura» entspricht die hauptsachlich pastoral-praser-
vative Sorge, welche die erste Filmenzyklika kennzeichnet, wdhrend die
zweite schon mit ihren ersten Worten «Miranda Prorsus» den Akzent
mehr auf das dogmatisch-ideale Gebiet verlegt.

Es wére, wie schon gesagt, reizvoll, diesen Entwicklungsfaden auch
in den dazwischenliegenden papstlichen und bischéflichen Dokumenten
genauer zu vertolgen. Begniigen wir uns hier mit der Feststellung, dak
die positive und, ich mochte sagen, selbstlos anerkennende Haltung der
Kirche zum Film ihren vollkommsten Ausdruck in den eindrucksamen
Ansprachen gefunden hat, die Pius XIl. am 21. Juni und am 28. Oktober
1955 an die Vertreter der Filmwirtschaft richtete. Hier tritt (natirlich auch
mit Ricksicht auf die Adressaten) die pastorale Sorge deutlich an die
zweite Stelle, wahrend der grohte Teil der papstlichen Ausfilhrungen —
die wohl das Herrlichste darstellen, was je liber Kino und Film ausgesagt
wurde! — einfach der Freude, dem Glick, der Dankbarkeit des glau-
bigen Menschen ob des Gottesgeschenkes Film gewidmet ist, sowie
den erstaunlichen Moglichkeiten zur Uberbriickung von Zeit und Raum
und zur reicheren Entfaltung der Seele, die er dem Menschen bietet.
Allen noch so zahlreichen und noch so bedauerlichen Mikbrauchen zum
Trotz hat der Stelivertreter Christi keineswegs den Glauben an den Film,
noch das Vertrauen in seine unbegrenzten Moglichkeiten zum Guten
verloren. Ja, es durfte schwer halten, selbst in der spezialisierten Film-
literatur eine so sympathische und eine so bis ins Feinste begriindete
Analyse des durch den Film gebotenen «Mehr an Leben» zu finden als

100



die von herrlichem Optimismus getragenen Seiten, die Pius XIl. diesem
Thema gewidmet hat.

Dafy unser glorreich regierender HI. Vater Johannes XXIIl, nicht anders
denkt, dafiir burgen die jahrlichen Ansprachen, die Er als Patriarch von
Venedig an die zu den Festspielen anwesenden Vertreter der internatio-
nalen Filmwelt gerichtet hat. Dafir biirgt vor allem auch Sein «Motu
Proprio» vom 12. Marz 1959, «Boni Pastoris», das jliingste Glied in der
langen Kette kirchlicher Stellungnahmen zum Film, mit dem der HI. Vater
der Papstlichen Kommission fur Film, Rundfunk und Fernsehen neue
Aufgaben zuweist und erweiterte Aktionsmoglichkeiten verleiht.

Welch weitherzige Lehre gibt uns mit dieser Einstellung der Vater
der Christenheit! Oder ist etwa das «Ja», das wir Katholiken heute wohl
allgemein dem Film gegeniiber sprechen, nicht doch noch so manchmal
nur das Nachgeben von Menschen, die nach langem Zogern eingesehen
haben, «dafy es ja doch nicht anders gehi»? Das ist bei allem positiven
Firnis dennoch eine negative und schon deshalb keine christliche Ein-
stellung. Christ sein heikt nicht, den Fortschritt von aufen her begut-
achten, sondern treibende Kraft bei allem sein, was immer in der Linie
jenes Urauftrages liegt, den der Schopfer mit dem ersten Wort, das er
zu Menschen sprach, unseren Stammeltern mit auf den langen Weg des
Menschengeschlechtes durch die Jahrtausende gab: «Machet euch die
Erde untertan!»

Unser «Ja» zum Film ist ein Akt des Glaubens, des Vertrauens gegen
Gott, der alles lenkt und leitet, von dem jeder Fortschritt ausgeht und
zu dem jeder Fortschritt letztlich zurlickfihrt. Ein Akt des Vertrauens in
unsere heilige Religion und in die katholische Kirche, die wohl ausge-
ristet ist, der modernen Weltsituation gerecht zu werden.

Wohl mag und wird uns der Film noch manche schwierige Probleme
auferlegen. Doch hat Christus der von ihm gestifteten Kirche nie ver-
sprochen, dak einmal eingelaufene und in der Vergangenheit bewéhrte
Arbeitsmethoden ewig und fir alle Zeiten gultig sind. Nicht Hemmung
des Fortschritts noch Zuriickdrehen des Rades der Entwicklung ist die
Losung, sondern Anpassung unserer Arbeitsweise an neue Gegeben-
heiten, an neue Mittel, die ebensowohl dem Guten als dem Bosen zu
dienen geeignet sind.

Zu einer christlichen Filmkulfur
Von Dr. Stefan Bamberger

In der Welt des Films, so wie sie allgemein beschaffen ist, kann die
Frage nach einer christlichen Filmkultur sofort Bedenken auslésen. Ein-
zelne werden hinter dieser Frage — sofern sie von Katholiken autge-

101



	Der Film im Blickfeld der Kirche

