
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 17 (1957)

Heft: 15: Federico Fellini

Artikel: Der Neorealismus Fellinis

Autor: Bamberger, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964883

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964883
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Neorealismus Fellinis von Stefan Bamberger

«Die Welt ist tief, und tiefer als der Tag gedacht.»

Nietzsche

Wir hatfen in einer Gruppe von Sfudenfen «II Bidone» besprochen.
Der Schluß fand uns sehr gefeilt. Wie endete denn im Grunde Augusto?
Vollständiges Scheitern eines miserablen, schmutzigen Lebens — oder
Akt der Sühne, mit der inneren Kraft, im Zuschauer die Horizonte eines
authentischeren Lebens aufzufun? Wir standen alle unter dem Eindruck
der Tragik dieses Lebens, und die meisten blieben dabei stehen. Als
ich Fellini davon sprach, zeigte er sich sehr erstaunt: «Ma come, quegli
studenti non capiscono ?»

Es ist kein Zufall, dafj um den neuen Film Fellinis «Le Notti di Cabiria»
ähnliche Unsicherheiten entstanden sind. Wohin geht der Weg Cabi-
rias? — Die Frage einer gewissen Mehrdeutigkeit im Werk Fellinis
aufzuhellen erforderte die Einbeziehung vieler Elemente (u. a. seines
persönlichen Werdeganges) und wird vielleicht erst im Rückblick auf das
Gesamtwerk möglich sein. Weisen wir hier wenigstens auf den spezifischen

Beitrag hin, den der Neorealismus im Werke Fellinis darstellt.
Es steht fest — was auch immer Zavattini und andere sagen mochten

—, dafj Fellini dieser fruchtbaren Entdeckung des Kriegs- und
Nachkriegsitaliens treu geblieben ist. Immer noch bekennt er sich als dankbarer

Schuldner Rossellinis, mit dem er lange zusammengearbeitet hatte
(bevor Rossellini selbst des Verrates am Neorealismus bezichtigt wurde).
Der Zuschauer, der auch nur ein wenig acht gibt auf die Art, in der Fellini

seine Themen präsentiert, wird das Erbe erkennen. Bis in «Le Notti
di Cabiria» hinein sind wir gefangen von jenem «réalisme phénoménologique»,

der das Wesen des Neorealismus ist. Man erinnere sich etwa
an die Reftungsszene zu Beginn oder an die kleine Welt in und um das
Häuschen der Cabiria. Noch immer handelt es sich um einen «film-
témoin», der uns nicht eine These aufdrängen will, sondern uns selbst
zu Zeugen eines konkreten Schicksals in einer konkreten Umgebung
macht.

Natürlich sind wir nicht mehr vor einem Realismus à la Vertov: Das

«Kino-Auge», das vorgibt, nichts anderes zu bieten als ein Inventar der
sichtbaren Welt, ist wieder ein menschliches Auge geworden. Indes ist
lebendig wie je das Anliegen, so von der Welt auszugehen, wie sie sich
uns anbietet. Da ist keine A-priori-Sentenz, die es einzukleiden gälte.
Wir bekommen keine Predigt zu hören, sondern werden eingeladen,
mit demselben aufmerksamen Blick Menschen und Dinge zu betrachten,
mit dem der Regisseur ihnen folgt. An uns liegt es, dann Schlüsse zu

85



ziehen. Unser aktiver Teil ist es, die Wege dieser gleichzeitig kindlichen
und sündigen Kreatur Cabiria zu verfolgen und dann zu sagen, wohin
der Weg in der Zukunft geht. Im Gegensatz zu dem sogenannt «objektiven»

Realismus eines Verfov oder etwa des pessimistischen französischen

Vorkriegsnaturalismus ist der Neorealismus eine einfühlende
Beobachtung des Bruders im Menschen und eine hoffnungserfüllte Erwartung.

Bei Fellini erfaßt diese offene Bereitschaft alle Schichten des
menschlichen Daseins. In konsequenter Anwendung der neorealistischen
Grundsätze wird er über die «Realität», wie sie offenbar manche seiner
Gegner verstehen, hinausgeführt. Er dringt in die Tiefe, um schließlich —
vor dem Mysterium des Menschen zu stehen. Fellini selbst ist sich
vollkommen klar über diese Orientierung:

«Je pense qu'il ne faut pas considérer la réalité comme un panorama
d'une seule surface, que ce paysage par exemple a plusieurs épaisseurs,
et que la plus profonde, celle qu'un langage poétique peut seul révéler,
n'est pas la moins réelle. C'est ce que je veux montrer derrière l'épi-
derme des choses et des gens qu'on taxe d'irréels. On appelle cela le
goût du mystère. J'accepterais volonitiers ce terme, si l'on voulait y
mettre un M majuscule. Quand Zavattini dit Mystère, il entend succédané

poétique dont je saupoudre la réalité, dont j'altère le vrai visage
des choses. Pour moi les mystères, ce sont ceux de l'homme, les grandes

lignes irrationelles de sa vie spirituelle, l'Amour, le Salut, la
Rédemption, l'Incarnation. Au centre des épaisseurs successives de la réalité

se trouve pour moi Dieu, la clé des mystères.»

(Les chemins de Fellini, Coll. 7e Art, pg 128.)

Einmal mehr hat ein Mensch, der sich der ganzen Wirklichkeit des
Menschen öffnete, in dessen Herzen Gott entdeckt. Das vielleicht
Unentschiedene, Mehrdeutige in seinem Werk ist im Grunde die Offenheit

eines Suchers allen Werten des Lebens gegenüber. Wenn dieser
Zustand zeigt, daß Fellini noch nicht am Ziel des Suchens angelangt ist,
so zeigt er nicht minder, daß er sich auf dem Wege befindet. Es

erstaunt nicht, daß eine solche Entwicklung innerhalb des Neorealismus
stattgefunden hat — und ebensowenig, daß die künstlichen Grenzen,
die man dieser Bewegung ziehen wollte, fallen mußten. Der Neorealismus

hat so nachträglich seine tiefste Rechtfertigung erfahren.
Das Werk ist unvollendet. Fellini wird, wenn er um sich blickt, mehr

und mehr feststellen, daß eine große Zahl von Menschen aufmerksam
sein Suchen begleitet. Sie sind bereit, seine innere Aussage anzunehmen
und sie im eigenen Leben fruchtbar werden zu lassen. S. B

86


	Der Neorealismus Fellinis

