
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 17 (1957)

Heft: 15: Federico Fellini

Artikel: Federico Fellinis Werk und Welt

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964881

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Federico Fellinis Werk und Weif
Eine Anmerkung von Dr. Georg Gersfer

Federico Fellinis Filme sind Zeugnisse für ein und dieselbe geistige
Weif, für ein und dasselbe dramafische Universum, für ein und dieselbe
künstlerische Mythologie. Für diese Behauptung bedarf es kaum einer
ausführlichen Begründung.

Die Kohärenz der Fellinischen Weif, welche die Filme des italienischen

Filmschaffenden als die Werke einer schöpferischen Persönlichkeit

erkennen läßt, springt auch dem unaufmerksamsten Zuschauer in
die Augen. Heißt nicht eine der beiden Prostituierfen, die den ob der
vergeblichen Suche nach seiner Frau verzweifelten Ivan (in «Lo Sceicco
Bianco», 1952) aufzuheitern und zu trösten versuchen, Cabiria? Und
gleicht der Ort, wo Ivan verzweifelt vor sich hin kümmert — ein
verlassener nächtlicher Platz mit einem prächtigen Brunnen — nicht genau
der Szenerie, in der Gelsomina nach ihrer ersten Begegnung mit dem
«Matto» zum Vergnügen einiger Soldaten allerhand Faxen macht, ehe
Zampano erscheint und sie auf das Gefährt aufzusitzen zwingt? Und hat
Gelsominas Begegnung mit Osvaldo, dem gelähmten Knaben in dem
Haus der ländlichen Hochzeit, nicht eine Parallele in der Begegnung
Augustos («II bidone») mit dem paralysierten Mädchen auf dem Bauernhof,

das ihn, den Erzschwindler im angemaßten geistlichen Gewand, um
den Segen bittet? Nimmt Nino Rota, der zu allen Fellini-Filmen die
Musik schrieb, nicht in «II bidone» musikalische Themen auf, die zum
erstenmal in «Lo Sceicco Bianco» anklangen, in «La strada» solche, die

bereits in «I vitelloni» vorkamen? Hat nicht das
Gespräch Gelsominas mit der Klosterfrau eine Entsprechung

in der Unterhaltung Cabirias mit dem Franzis-
kanerfrater Giovanni, die ja nichts Geringeres als die
Schlüsselszene des ganzen Films ist?

Ich bin weit davon entfernt, die Bedeutung solcher
Parallelen, die im dramatischen Kontext, im geistigen
Sinnbezug einen jeweils verschiedenen Stellenwert
haben können, zu überschätzen. Indes helfen sie
erkennen, daß ein einheitliches Bezugssystem allen
Fellini-Filmen zugrunde liegt. Eine eingehendere Analyse

dieser Filme würde auch die Details der künstlerischen

Mythologie Fellinis ans Licht bringen: etwa
die Rolle der Landschaft, die in jedem seiner Werke
mehr als Kulisse — nämlich ein Ort der seelischen
Selbstbegegnung ist. Sand und Meer in «Lo Sceicco
Bianco» und «I vitelloni», die Schneelandschaft in «La
strada», die Steinwüste in «II bidone» und die steppige

74



Flußlandschaft mit dem lächerlich kleinen Häuschen
Cabirias in Fellinis jüngstem Werk — sie sind nicht
um ihrer selbst willen da, sie spiegeln vielmehr
Seelenzustände wider und sind daher Sinnträger
des inneren Geschehens.

Fellinis Werke sind selbstverständlich keine
Fortsetzungsfilme, die einander linear zugeordnet sind.
Sie gleichen eher Himmelskörpern, die im seiben
geistigen Universum um einen Mittelpunkt
gravitieren, der außerhalb ihrer selbst liegt. Diese
Formulierung soll aber nicht ein Mißverständnis nähren,
das in der Diskussion um Fellini immer wieder
auftaucht: daß nämlich Fellini eine Idee habe, eine
Botschaft, die er mit den Ausdrucksmitteln des Films
an den Mann zu bringen versuche. Wer sich dieser
Auffassung anschließt, beweist nur, daß er von dem schöpferischen Prozeß

keine blasse Ahnung hat. Jeder Film ist für Fellini ein Abenteuer,
dessen Ende unabsehbar und dessen Ausgang unsicher ist.

Zwei Tafsachen hängen mit dem Umstand zusammen, daß sich bisher
die geistige Welt Fellinis in jedem Abenteuer der Kunstwerdung als
eine einzige und unteilbare behauptet hat. Die erste: Man kann
gelegentlich Klagen hören wie: «Es ist ja immer dasselbe!» Dieser Vorwurf

zeigt, wie tief jene Zuschauer, die ihn äußern, durch die gängige
Konfektions- und Handelsware gesunken sind: Ist es nicht ein kaum

genug zu schätzendes Wunder, das trotz der unaufhebbaren
Komplexität des Filmemachens sich die künstlerische Welt einer Persönlichkeit

(mit ihren ganz privaten Sorgen, Problemen, Anliegen, mit ihrem
Ringen auch) nicht bloß in einem, sondern sogar in mehreren Filmen
durchsetzen kann? Und die zweite Tatsache: Fellini gilt bei einer
mittleren Generation von Filmschaffenden, besonders Europas, als der
Meister, dessen Nachfolge erstrebt wird. Bei Gesprächen mit vielen
«Fellinisten», die in ganz verschiedenen Lagern stehen, kam ich zu der
Überzeugung, daß nicht nur spezifische Inhalte von Fellinis Welt so sehr
beeindrucken, sondern eben auch der Umstand, daß Fellini es zustande
bringt, sich via eine unerhört verzweigte Technik ganz rein und ganz
ohne Verzerrung auszusprechen, wie das heute vielleicht neben ihm
keinem Filmschöpfer gelingt.

Deshalb ist es wichtig, sich klar zu werden, daß die Fellini-Filme Teile
einer Welt sind — noch ehe über die Inhalte dieser Welt, über ihre
Elemente, Requisiten und Themen, ein einziges Wort gefallen ist.

Nun ist aber das Fellini-Universum ein christliches.
«Ich bin katholisch, wenigstens soziologisch», hat Fellini jüngst einem

Interviewer erklärt. «Ich bin ein Produkt des christlichen Milieus. Ich
bin typisch italienisch, getränkt von der mediterranen Zivilisation und
der westlichen Kultur. Ich kann nicht nicht-katholisch sein.»

75



Was Fellini sein soziologisches Christentum, seinen soziologischen
Katholizismus nennt, tindet in seinen Filmen mannigfachen Niederschlag.
Ausgangspunkt des Films «II Sceicco Bianco» ist der Besuch der
Neuvermählten beim Papst, in den «Vitelloni» arbeitet Fausto als Verkäufer
in einer Devotionalienhandlung, in «La strada» trifft Gelsomina auf eine
Prozession und nächtigt zusammen mit Zampanô in einem Nonnenkloster

(das Originaldrehbuch sah außerdem einen ausführlichen Besuch
des Klosters durch Gelsomina in Begleitung einer Nonne vor), in «II
bidone» gibt der Anblick eines Madonnenbildes den letzten Anstoß zu
Picassos Umkehr, in «Le Notti di Cabiria» macht die Heldin eine Wallfahrt

zum Santuario della Madonna del Divino Amore vor den Toren
Roms und bringt vor der Eheschließung mit dem «ragioniere» in der
Beichte ihr Leben in Ordnung.

Es versteht sich, daß diese rein stofflichen Auswirkungen seines
soziologischen Christentums Fellini nicht zu einem christlichen Filmdichter,
seine künstlerische Welt nicht zu einer christlichen machen. Wenn wir
Fellini als den christlichen Filmschöpfer der Gegenwart empfinden,
hängt das mit seiner Thematik zusammen, die fundamentale Anliegen
des christlichen Glaubens variiert.

Seine Filme sind übrigens nicht nur beliebige Variationen einer und
derselben Thematik: die Erlösungsbedürftigkeit und die Heiligung des
Menschen. Klar deuten sie auf eine innere Entwicklung. Im Bilde
ausgedrückt: Die verschiedenen Filme gravitieren immer näher um das
geheime Zentrum dieses Universums, die Stoffe, die Fellini mit sich
herumträgt, erhitzen sich und erglühen schließlich in der Nähe der feurigen
Mitte. Nichts ist dafür bezeichnender als die «Prähistorie» des Cabiria-
Sfoffes: Wir wissen sowohl von Rossellini wie von Fellini, daß letzterer
ursprünglich eine Cabiria-Episode für den zweiten Teil des Doppelfilms
«Amore» (an Stelle von «II Miracolo») vorgesehen hatte: Cabiria war
in jenem Projekt eine zweitklassige Prostituierte, die sich eines Tages
an die Via Veneto, ins Revier ihrer «vornehmeren» Schwestern, vorwagt
und dabei ein Abenteuer mit einem von ihr verehrten Filmstar hat. Zehn
Jahre später taucht diese Episode stofflich fast unverändert in «Le Notti
di Cabiria» wieder auf — aber sie ist nunmehr bloßes Vorspiel zu dem
erschütternden Drama der Gnade.

Ich habe von einer Entwicklung gesprochen, die sich bei Fellini
feststellen lasse. Diese Entwicklung ist nicht geradlinig. Es handelt sich eher
um verschiedene Anläufe, die den Springer verschieden weit tragen,
und um Absprünge von verschiedenen Punkten, die ihn näher oder
weiter entfernt vom Ziel landen lassen.

In «I vitelloni», dem Film um die erwachsenen Nichtstuer und Taugenichtse

einer italienischen Kleinstadt, erscheinen die Menschen als
Gefangene ihrer selbst. Nur einer, Moraldo, findet aus sich die Kraft, zu
einem neuen Leben aufzubrechen, die Bürde der Wandlung, der Seibst-
verwandlung auf sich zu nehmen. Er fährt in die Stadt. Die «großen Käl-

76



ber» sind mit unerbittlicher Beobachtungsgabe geschildert, aber noch
zögert ihr Autor, sie bitter ernst zu nehmen. Ihr Egoismus, Ihre
Ichbezogenheit und ihre Unbewufjtheit sind komisch, noch müssen nicht himmlische

Mächte angerufen werden, um sie zu erlösen. Sandra, die Fausto —
wenigstens vorübergehend — in ein verantwortetes, sinnerfülltes
Dasein zieht, ist noch keine Gelsomina.

Das Thema des Gefangenseins wird in «La strada» neu orchestriert:
Zampanö, der Kraftmeier, das Muskelpaket, ist mehr Tier als Mensch:
das Ausbrechen aus seinem Gefängnis ohne fremde Hilfe ist ihm für
immer verwehrt. Aber Fellini gibt ihm in dem närrischen Mädchenclown
Gelsomina die Erlöserin zur Seite. Der Film zeigt nicht ihre Heiligung,
denn Gelsomina ist aus dem Stoff, aus dem Heilige gemacht werden,
sie ist sozusagen eine geborene Heilige. Der Film zeigt, wie sie zu
ihrer Aufgabe erwacht und wie sie sterbend ihre Aufgabe erfüllt. Mit
Recht weist Geneviève Agel in ihrer Fellini-Studie auf die religiöse
Symbolik hin, die in diesem Film das Meer hat. Während es in den
«Vitelloni» die unübersteigbare Mauer des Gefängnisses symbolisiert,
in dem sich die jungen Männer sinnlos im Kreise bewegen, wird das
Meer in der «Strada» zum Sinnbild eines kosmischen Zusammenklangs.
Gelsomina ist eine Komplizin des Meeres — und nicht zufällig entringen
sich Zampanö am Strand, angesichts des Meeres, die ersten Schluchzer,
die ersten menschlichen Laute. Die Szene hat die Gröfye und den Schauer
einer Taufe: Eintritt in die Gemeinschaft der Heiligen.

In dem nächsten Film «II bidone» verfinstert sich Fellinis Universum.
Zampanö war ein Tier, das von der Liebe Gelsominas zum Menschsein
erlöst wurde, Augusto aber ist ein Unmensch. Keine Erlösergesfalt weit
und breit, keine Gelsomina! Feilini spitzt in diesem Film die Thematik
auf eine einzige Szene zu, in der Augusto das Sakrileg begeht — und
gleichzeitig von dem ihm aufgegebenen Schicksal der Wandlung
ereilt wird: Gesteinigt von seinen Kumpanen, verendet er wie ein wundes

Tier inmitten des Gerölls, doch steht vor seinen Augen eine echt
christliche Leidensgestalt, aus deren Gesicht ihm christliche, franziskanische

Fröhlichkeit entgegenstrahlt: Die Demut des gelähmten
Mädchens, einer wahren Heiligen, die er eben schmählich betrogen, bewirkt
das Wunder der Umkehr, das Fellini auch seiner finstersten, teuflischsten
Gestalt nicht versagt.

Fellini, besessen von seinem Thema, nimmt in «Le Notti di Cabiria»
einen neuen Anlauf: Gelsomina, die reffende Liebe, verwandelt sich
in Cabiria, welche die Liebe verkauft. Ist hier noch Heiligung möglich?
Auf der Suche nach einer Antwort wurde der Film das Drama der Gnade,
wurde der Film über eine Prostituierte Fellinis christlichster Film.

Das sind Fellinis eigene Worte: «Die Leere meiner Gestalten füllte
sich früher mit Hoffnungen und mit menschlichen Wirklichkeiten. Cabiria
gelingt es, ihre Leere mit einer viel tiefer reichenden Wirklichkeif
auszufüllen.»

77



Fellinis Helden sind Einsame. Fast in jedem seiner Filme versuchen
sie in einem Fest unterzutauchen — aber die Kamera faßt sie immer
wieder, wenn sie wieder mit sich allein sind, bitterer, unentrinnbarer als

zuvor. Augusto flieht vor dem Heil. Das Fest, die Neujahrsparty in «II
bidone», trägt satanische Züge. Aber Augusto geht in dem Gewoge
nicht unter. Er bleibt einsam. Cabiria sucht das Heil. Sie schließt sich den
Pilgern nach einem populären Gnadenort vor den Toren der Stadt an.
Das Gebet in dem Heiligtum, die ekstatische Frömmigkeit der einfachen
Leute, trägt die (barocken) Züge eines Festes à la Fellini. Aber die Heil-
sucherin bleibt einsam: die Verwandlung, um die sie gebetet hat, stellt
sich nicht ein. Wo das Fest zu Ende ist, beginnt jeweils ein Stück typisch
Fellinischer Poesie: es eröffnet sich der Reigen nächtlicher Plätze und
Strafjen — «denn», wie Fellini einmal sagte, «das Schweigen und die
Einsamkeit der Nacht liefern den Menschen ganz dem Kampf in seiner
Seele aus». Einsamkeit ist jedoch nicht das letzte Wort, die Einsamkeit
wird ohne falschen Heroismus gesehen, sie ist nicht Verzweiflung, und
sie ist ohne Bitterkeif. Sie mufj erlitten werden als die Vorstufe zur
Verwandlung.

Noch ist nicht absehbar, wohin Fellinis Weg schließlich führen wird.
Gefragt (nach «I vitelloni» und «La sfrada»), ob in diesen beiden Filmen
nicht auch autobiographisches Material verarbeitet worden sei,
antwortete Fellini, dem Rossellini «unendlich große Trägheit» nachsagt:
«In allen meinen Filmen finden sich gewisse autobiographische Motive,
wie die komische Unbewußtheit und Ichbezogenheit der ,Vitelloni', die
in der tragischen Unbewußtheit und Ichbezogenheit Zampanos ihre
tragische Steigerung findet. Was auf jeden Fall autobiographisch ist, ist
die Geschichte einer Art von Ruf, der mich in einer Erstarrung der Seele
erreicht und mich weckt. Ich möchte gerne in diesem Zustand bleiben,
wenn mich der Ruf erreicht. Es ist mir dann, als ob ich an der Türe klingeln

hörte — und ich gehe nicht öffnen Natürlich, eines Tages werde
ich mich entscheiden müssen aufzumachen. Im Grunde muß ich ja wirklich

ein geistiger ,vifellone' sein.»
Es scheint, daß Fellini im Cabiria-Film im Begriff sfeht, die Tür zu

öffnen. Cabiria, die soeben die schrecklichste Enttäuschung ihres Lebens
erlitten hat, wird von der Wärme des nächtlichen Waldes aufgenommen,
der voll von Musik und Tönen der Lebensfreude ist. Umtanzt von
jungen, zu einer improvisierten Serenade aufspielenden Burschen bricht
aus Cabirias Weinen ein erster Strahl jener christlichen Fröhlichkeit,
welche die «Heiligen», nämlich Gelsomina und das lahme Mädchen in
«II bidone» haben. Fellini sagt von diesem Schluß: «Die Serenade am
Ende ist menschliche und lebenspendende Gnade. Der Film und Cabirias
Persönlichkeif schließen nicht aus, daß diese Gnade voller Menschlichkeit

das Vorspiel von Gottes Gnade ist. Aber das bleibt im Film mit
Recht ein Geheimnis Cabirias.»

78


	Federico Fellinis Werk und Welt

