Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 17 (1957)

Heft: 15: Federico Fellini

Artikel: Federico Fellinis Werk und Welt
Autor: Gerster, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964881

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964881
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Federico Fellinis Werk und Welt

Eine Anmerkung von Dr. Georg Gerster

Federico Fellinis Filme sind Zeugnisse fur ein und dieselbe geistige
Welt, fur ein und dasselbe dramatische Universum, fiir ein und dieselbe
kiinstlerische Mythologie. Fur diese Behauptung bedarf es kaum einer
ausfihrlichen Begriindung.

Die Koharenz der Fellinischen Welt, welche die Filme des italieni-
schen Filmschaffenden als die Werke einer schopferischen Personlich-
keit erkennen lakt, springt auch dem unaufmerksamsten Zuschauer in
die Augen. Heifst nicht eine der beiden Prostituierten, die den ob der
vergeblichen Suche nach seiner Frau verzweifelten Ivan (in «Lo Sceicco
Bianco», 1952) aufzuheitern und zu trésten versuchen, Cabiria? Und
gleicht der Ort, wo lvan verzweifelt vor sich hin kimmert.— ein ver-
lassener nachtlicher Platz mit einem prachtigen Brunnen — nicht genau
der Szenerie, in der Gelsomina nach ihrer ersten Begegnung mit dem
«Matto» zum Vergniigen einiger Soldaten allerhand Faxen macht, ehe
Zampano erscheint und sie auf das Geféhrt aufzusitzen zwingt? Und hat
Gelsominas Begegnung mit Osvaldo, dem geléhmten Knaben in dem
Haus der landlichen Hochzeit, nicht eine Parallele in der Begegnung
Augustos («ll bidone») mit dem paralysierten Madchen auf dem Bauern-
hof, das ihn, den Erzschwindler im angemakten geistlichen Gewand, um
den Segen bittef? Nimmt Nino Rota, der zu allen Fellini-Filmen die
Musik schrieb, nicht in «ll bidone» musikalische Themen auf, die zum
erstenmal in «Lo Sceicco Bianco» anklangen, in «La strada» solche, die
bereits in «l vitelloni» vorkamen? Hat nicht das Ge-
sprach Gelsominas mit der Klosterfrau eine Entspre-
chung in der Unterhaltung Cabirias mit dem Franzis-
kanerfrater Giovanni, die ja nichts Geringeres als die
Schlisselszene des ganzen Films ist?

Ich bin weit davon entfernt, die Bedeutung solcher
Parallelen, die im dramatischen Kontext, im geistigen
Sinnbezug einen jeweils verschiedenen Stellenwert
haben konnen, zu lberschatzen. Indes helfen sie er-
kennen, dak ein einheitliches Bezugssystem allen
Fellini-Filmen zugrunde liegt. Eine eingehendere Ana-
lyse dieser Filme wiirde auch die Details der kiinstle-
rischen Mythologie Fellinis ans Licht bringen: etwa
die Rolle der Landschaft, die in jedem seiner Werke
mehr als Kulisse — namlich ein Ort der seelischen
Selbstbegegnung ist. Sand und Meer in «Lo Sceicco
Bianco» und «l vitelloni», die Schneelandschaft in «La
strada», die Steinwiiste in «lIl bidone» und die steppige




Fluglandschaft mit dem lacherlich kleinen Hauschen
Cabirias in Fellinis jingstem Werk — sie sind nicht
um ihrer selbst willen da, sie spiegeln vielmehr
Seelenzustdnde wider und sind daher Sinntrager
des inneren Geschehens.

Fellinis Werke sind selbstverstandlich keine Fort-
setzungsfilme, die einander linear zugeordnet sind.
Sie gleichen eher Himmelskoérpern, die im seiben
geistigen Universum um einen Mittelpunkt gravi-
tieren, der auherhalb ihrer selbst liegt. Diese For-
mulierung soll aber nicht ein Mifverstéandnis néhren,
das in der Diskussion um Fellini immer wieder auf-
taucht: dafy namlich Fellini eine Idee habe, eine
Botschaft, die er mit den Ausdrucksmitteln des Films
an den Mann zu bringen versuche. Wer sich dieser
Auffassung anschlieft, beweist nur, dak er von dem schopferischen Pro-
zel keine blasse Ahnung hat. Jeder Film ist fir Fellini ein Abenteuer,
dessen Ende unabsehbar und dessen Ausgang unsicher ist.

Zwei Tatsachen hangen mit dem Umstand zusammen, dafy sich bisher
die geistige Welt Fellinis in jedem Abenteuer der Kunstwerdung als
eine einzige und unteilbare behauptet hat. Die erste: Man kann ge-
legentlich Klagen héren wie: «Es ist ja immer dasselbel!» Dieser Vor-
wurf zeigt, wie tief jene Zuschauer, die ihn adukern, durch die gangige
Konfektions- und Handelsware gesunken sind: Ist es nicht ein kaum
genug zu schatzendes Wunder, das frofz der unauthebbaren Kom-
plexitdt des Filmemachens sich die kinstlerische Welt einer Personlich-
keit (mit ihren ganz privaten Sorgen, Problemen, Anliegen, mit ihrem
Ringen auch) nicht blof in einem, sondern sogar in mehreren Filmen
durchsetzen kann? Und die zweite Tatsache: Fellini gilt bei einer mitt-
leren Generation von Filmschaffenden, besonders Europas, als der
Meister, dessen Nachfolge erstrebt wird. Bei Gesprachen mit vielen
«Fellinisten», die in ganz verschiedenen Lagern stehen, kam ich zu der
Uberzeugung, dafk nicht nur spezifische Inhalte von Fellinis Welt so sehr
beeindrucken, sondern eben auch der Umstand, dak Fellini es zustande
bringt, sich via eine unerhért verzweigte Technik ganz rein und ganz
ohne Verzerrung auszusprechen, wie das heute vielleicht neben ihm
keinem Filmschopfer gelingt.

Deshalb ist es wichtig, sich klar zu werden, dafy die Fellini-Filme Teile
einer Welt sind — noch ehe Uber die Inhalte dieser Welt, liber ihre
Elemente, Requisiten und Themen, ein einziges Wort gefallen ist.

Nun ist aber das Fellini-Universum ein christliches.

«Ich bin katholisch, wenigstens soziologisch», hat Fellini jiingst einem
Interviewer erklart. «ich bin ein Produkt des christlichen Milieus. Ich
bin typisch italienisch, getrankt von der mediterranen Zivilisation und
der westlichen Kultur. Ich kann nicht nicht-katholisch sein.»

123



Was Fellini sein soziologisches Christentum, seinen soziologischen
Katholizismus nennt, findet in seinen Filmen mannigfachen Niederschlag.
Ausgangspunkt des Films «ll Sceicco Bianco» ist der Besuch der Neu-
verméhlten beim Papst, in den «Vitelloni» arbeitet Fausto als Verkaufer
in einer Devotionalienhandlung, in «La strada» trifft Gelsomina auf eine
Prozession und nachtigt zusammen mit Zampano in einem Nonnenklo-
ster (das Originaldrehbuch sah auferdem einen ausfiihrlichen Besuch
des Klosters durch Gelsomina in Begleitung einer Nonne vor), in «ll
bidone» gibt der Anblick eines Madonnenbildes den letzten Anstof zu
Picassos Umkehr, in «Le Notti di Cabiria» macht die Heldin eine Wall-
fahrt zum Santuario della Madonna del Divino Amore vor den Toren
Roms und bringt vor der Eheschliefung mit dem «ragioniere» in der
Beichte ihr Leben in Ordnung.

Es versteht sich, dah diese rein stofflichen Auswirkungen seines sozio-
logischen Christentums Fellini nicht zu einem christlichen Filmdichter,
seine kiinstlerische Welt nicht zu einer christlichen machen. Wenn wir
Fellini als den christlichen Filmschopfer der Gegenwart empfinden,
hangt das mit seiner Thematik zusammen, die fundamentale Anliegen
des christlichen Glaubens variiert.

Seine Filme sind Ubrigens nicht nur beliebige Variationen einer und
derselben Thematik: die Erlosungsbedurftigkeit und die Heiligung des
Menschen. Klar deuten sie auf eine innere Entwicklung. Im Bilde aus-
gedrickt: Die verschiedenen Filme gravitieren immer naher um das ge-
heime Zentrum dieses Universums, die Stoffe, die Fellini mit sich her-
umtragt, erhitzen sich und erglihen schlieflich in der Nahe der feurigen
Mitte. Nichts ist daflir bezeichnender als die «Préhistorie» des Cabiria-
Stoftes: Wir wissen sowohl von Rossellini wie von Fellini, dafk letzterer
urspringlich eine Cabiria-Episode fiir den zweiten Teil des Doppelfilms
«Amore» (an Stelle von «ll Miracolo») vorgesehen hatte: Cabiria war
in jenem Projekt eine zweitklassige Prostituierte, die sich eines Tages
an die Via Veneto, ins Revier ihrer «vornehmeren» Schwestern, vorwagt
und dabei ein Abenteuer mit einem von ihr verehrten Filmstar hat. Zehn
Jahre spéter taucht diese Episode stofflich fast unverandert in «Le Notti
di Cabiria» wieder auf — aber sie ist nunmehr blokes Vorspiel zu dem
erschitternden Drama der Gnade.

Ich habe von einer Entwicklung gesprochen, die sich bei Fellini fest-
stellen lasse. Diese Entwicklung ist nicht geradlinig. Es handelt sich eher
um verschiedene Anléaufe, die den Springer verschieden weit tragen,
und um Abspriinge von verschiedenen Punkten, die ihn naher oder
weiter entfernt vom Ziel landen lassen.

In «l vitelloni», dem Film um die erwachsenen Nichtstuer und Tauge-
nichtse einer italienischen Kleinstadt, erscheinen die Menschen als Ge-
fangene ihrer selbst. Nur einer, Moraldo, findet aus sich die Kraft, zu
einem neuen Leben aufzubrechen, die Birde der Wandlung, der Selbst-
verwandlung auf sich zu nehmen. Er fdhrt in die Stadt. Die «grofen Kal-

76



ber» sind mit unerbittlicher Beobachtungsgabe geschildert, aber noch
zogert ihr Autor, sie bitter ernst zu nehmen. lhr Egoismus, lhre Ichbe-
zogenheit und ihre Unbewuftheit sind komisch, noch mussen nicht himm-
lische Machte angerufen werden, um sie zu erlésen. Sandra, die Fausto —
wenigstens voribergehend — in ein verantwortetes, sinnerfiilltes Da-
sein zieht, ist noch keine Gelsomina.

Das Thema des Gefangenseins wird in «La strada» neu orchestriert:
Zampano, der Kraftmeier, das Muskelpaket, ist mehr Tier als Mensch:
das Ausbrechen aus seinem Gefangnis ohne fremde Hilfe ist ihm fur
immer verwehrt. Aber Fellini gibt ihm in dem néarrischen Madchenclown
Gelsomina die Erloserin zur Seite. Der Film zeigt nicht ihre Heiligung,
denn Gelsomina ist aus dem Stoff, aus dem Heilige gemacht werden,
sie ist sozusagen eine geborene Heilige. Der Film zeigt, wie sie zu
ihrer Aufgabe erwacht und wie sie sterbend ihre Aufgabe erfiillt. Mit
Recht weist Geneviéve Agel in ihrer Fellini-Studie auf die religiose
Symbolik hin, die in diesem Film das Meer hat. Wéhrend es in den
«Vitelloni» die uniibersteigbare Mauer des Gefangnisses symbolisiert,
in dem sich die jungen Ménner sinnlos im Kreise bewegen, wird das
Meer in der «Strada» zum Sinnbild eines kosmischen Zusammenklangs.
CGelsomina ist eine Komplizin des-Meeres — und nicht zutéllig entringen
sich Zampano am Sirand, angesichts des Meeres, die ersten Schluchzer,
die ersten menschlichen Laute. Die Szene hat die Grofie und den Schauer
einer Taufe: Eintritt in die Gemeinschaft der Heiligen.

In dem néchsten Film «ll bidone» verfinstert sich Fellinis Universum.
Zampano war ein Tier, das von der Liebe Gelsominas zum Menschsein
erlost wurde, Augusto aber ist ein Unmensch. Keine Erlosergestalt weit
und breit, keine Gelsomina! Fellini spitzt in diesem Film die Thematik
auf eine einzige Szene zu, in der Augusto das Sakrileg begeht — und
gleichzeitig von dem ihm aufgegebenen Schicksal der Wandlung er-
eilt wird: Gesteinigt von seinen Kumpanen, verendet er wie ein wun-
des Tier inmitten des Gerdlls, doch steht vor seinen Augen eine echt
christliche Leidensgestalt, aus deren Gesicht ihm christliche, franziska-
nische Frohlichkeit entgegenstrahli: Die Demut des gelahmien Mad-
chens, einer wahren Heiligen, die er eben schmahlich betrogen, bewirkt
das Wunder der Umkehr, das Fellini auch seiner finstersten, teuflischsten
Gestalt nicht versagt.

Fellini, besessen von seinem Thema, nimmt in «Le Notti di Cabiria»
einen neuen Anlauf: Gelsomina, die rettende Liebe, verwandelt sich
in Cabiria, welche die Liebe verkauft. Ist hier noch Heiligung moglich?
Auf der Suche nach einer Antwort wurde der Film das Drama der Gnade,
wurde der Film lber eine Prostituierte Fellinis christlichster Film.

Das sind Fellinis eigene Worte: «Die Leere meiner Gestalten fillte
sich friiher mit Hoffnungen und mit menschlichen Wirklichkeiten. Cabiria
gelingt es, ihre Leere mit einer viel tiefer reichenden Wirklichkeit aus-
zutillen.»

77



Fellinis Helden sind Einsame. Fast in jedem seiner Filme versuchen
sie in einem Fest unterzutauchen — aber die Kamera fafft sie immer
wieder, wenn sie wieder mit sich allein sind, bitterer, unentrinnbarer als
zuvor. Augusto flieht vor dem Heil. Das Fest, die Neujahrsparty in «ll
bidone», tragt satanische Zige. Aber Augusio geht in dem Gewoge
nicht unter. Er bleibt einsam. Cabiria sucht das Heil. Sie schlieft sich den
Pilgern nach einem populdren Gnadenort vor den Toren der Stadt an.
Das Gebet in dem Heiligtum, die ekstatische Frommigkeit der einfachen
Leute, tragt die (barocken) Ziige eines Festes a la Fellini. Aber die Heil-
sucherin bleibt einsam: die Verwandlung, um die sie gebetet hat, stellt
sich nicht ein. Wo das Fest zu Ende ist, beginnt jeweils ein Stiick typisch
Fellinischer Poesie: es erdffnet sich der Reigen nachtlicher Platze und
Straflen — «denn», wie Fellini einmal sagte, «das Schweigen und die
Einsamkeit der Nacht liefern den Menschen ganz dem Kampf in seiner
Seele aus». Einsamkeit ist jedoch nicht das letzte Wort, die Einsamkeit
wird ohne falschen Heroismus gesehen, sie ist nicht Verzweiflung, und
sie ist ohne Bitterkeit. Sie mufy erlitten werden als die Vorstufe zur Ver-
wandlung.

Noch ist nicht absehbar, wohin Fellinis Weg schlieglich fihren wird.
Gefragt (nach «l vitelloni» und «La strada»), ob in diesen beiden Filmen
nicht auch autobiographisches Mafterial verarbeitet worden sei, ani-
wortete Fellini, dem Rossellini «unendlich grofe Tragheit» nachsagt:
«In allen meinen Filmen finden sich gewisse autobiographische Motive,
wie die komische Unbewuhtheit und Ichbezogenheit der ,Vitelloni’, die
in der tragischen Unbewufitheit und Ichbezogenheit Zampanos ihre tra-
gische Steigerung findet. Was auf jeden Fall autobiographisch ist, ist
die Geschichte einer Art von Ruf, der mich in einer Erstarrung der Seele
erreicht und mich weckt. Ich méchte gerne in diesem Zustand bleiben,
wenn mich der Ruf erreicht. Es ist mir dann, als ob ich an der Tiire klin-
geln hérte — und ich gehe nicht éffnen ... Natirlich, eines Tages werde
ich mich entscheiden missen aufzumachen. Im Grunde muf ich ja wirk-
lich ein geistiger ,vitellone” sein.»

Es scheint, dah Fellini im Cabiria-Film im Begriff steht, die Tir zu
offnen. Cabiria, die soeben die schrecklichste Enttauschung ihres Lebens
erlitten hat, wird von der Warme des nachtlichen Waldes aufgenommen,
der voll von Musik und Ténen der Lebensireude ist. Umtanzt von jun-
gen, zu einer improvisierten Serenade aufspielenden Burschen bricht
aus Cabirias Weinen ein erster Strahl jener christlichen Frohlichkeit,
welche die «Heiligen», ndmlich Gelsomina und das lahme Madchen in
«ll bidone» haben. Fellini sagt von diesem Schluf: «Die Serenade am
Ende ist menschliche und lebenspendende Gnade. Der Film und Cabirias
Personlichkeit schliefen nicht aus, dafj diese Gnade voller Menschlich-
keit ‘das Vorspiel von Gottes Gnade ist. Aber das bleibt im Film mit
Recht ein Geheimnis Cabirias.»

78



	Federico Fellinis Werk und Welt

