
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 16 (1956)

Heft: 4

Artikel: Ordet : das Wort : theologische Erwägungen zu Carl Dreyers religiösem
Film

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ILM IB E RAT iE HR

4 Februar 1956 16Jahrg.

Organ der Filmkommission des Schweizerischen Katholischen Volksvereins.
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Scheideggstr. 45, Zürich 2, Tel. (051) 27 26 12.
Administration: Generalsekretariat des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12 (Tel. 2 69 12). Postcheck VI 1/166.

Abonnementspreis: für Private Fr. 9.—, für filmwirtschaftliche Unternehmen
Fr. 12.—, im Ausland Fr. 11.— bzw. Fr. 14.—. Nachdruck, wenn nichts
anderes vermerkt, mit genauer Quellenangabe gestattet.

^,U -*14 Ordet — Das Wort 9Inhalt Jan Hus 12

Kurzbesprechungen 13

ORDET - DAS WORT
Theologische Erwägungen zu Carl Dreyers religiösem Film

Unsere «filmische» Würdigung zum höchst beachtungswerfen, künstlerisch
hervorragenden Werk des Meisterregisseurs Carl Dreyer, «Ordet», können

unsere Leser auf der driften Umschlagseite lesen. Der Film hat aber
vor allem auch eine theologische Seife. Wir treuen uns, zu diesem
theologischen Aspekt die kritische Stimme eines bewährten katholischen
Theologen, so wie sie in der «Christlichen Kultur» der «Neuen Zürcher
Nachrichten» am 24. Februar 1956 erschien, unsern Lesern unterbreiten
zu können. Die Redaktion.

R. G. Der Film «Ordet» fordert den Widerspruch heraus. Technisch
und künstlerisch ist er zweifellos hervorragend. Die Naturbilder sind
prachtvoll, die Menschentypen fein herausgearbeitet. Das Spiel ist der
nordischen Art ensprechend langsam, beinahe zähflüssig, wie es sich für
Bauern geziemt. Hinter allem spürt man die Hand der kundigen Regie
Dreyers, der hier das Stück des dänischen Dichters Kaj Münk in einer
neuen filmischen Fassung bietet.

Es geht uns aber hier weder um die filmische Technik noch um die
Kunst der Darstellung, noch auch um die Interpretation durch den Regisseur,

sondern um die christliche Substanz. Zwei Fragen drängen
sich auf.

1. Ist es berechtigt, das Christentum so zu zeichnen, wie
es hier geschieht? Der christliche Glaube steht in ganz verschiedenen

Ausprägungen vor dem Auge des Zuschauers. Der evangelische
Pfarrer ist liberaler Rationalist. Der Arzt ist ungläubig. In schwersten Stun-



den weif) er als einziges Trostwort zu sagen, daf) auch das Leiden und
der Tod ihre Schönheiten haben. Das Christentum des alten Bauern ist
im Grunde genommen Egoismus. Gott ist dazu da, seine meist recht
irdischen Anliegen zu erhören und seine Wünsche zu erfüllen. Die Sektierer,
die sich in der Wohnung des Schneidermeisters versammeln, um zu beten,
zu singen und Zeugnis zu geben, haben typische Stündelergesichter.
Ihre Zusammenkunft hat etwas Muffiges, Unangenehmes an sich, und
ihre Frömmigkeit verrät den lieblosen Dünkel derer, die sich als die
besseren Christen befrachten. Das eigentliche und echte Christentum
konzentriert sich schließlich auf jenen Sohn der Familie, der im Theologie-
sfudium den Versfand verloren hat und nun im Irrsinn und Wahnwitz
der Ueberzeugung ist, er selbst sei Christus, das Licht der Welt, das Heil
der Menschen. Er trägt sogar äußerlich etwas von den Zügen Jesu, wenn
auch leicht entstellt durch die starre Maske der Wahnidee, die sich über
den Verstand gelegt hat. Kann und darf man das Chrisfentum durch eine
solche Gesfalt darsfellen? Man könnte sich darauf berufen, daß Jesus
in der Leidensgeschichte durch Herodes als Narr verlacht wurde. Man
könnte auch Paulus zitieren, der im 1. Korinther-Brief von der «Torheit
des Kreuzes» schreibt und von der christlichen Predigt sagt, sie sei den
Heiden wesentlich etwas Törichtes. Man könnte darauf hinweisen, daß
«der reine Tor» immer wieder als christliche Ausprägung empfunden
wurde und könnte an Dostoijewskis Idiot denken. Und doch ist es falsch.
Zwischen krankhaftem Wahnsinn und christlicher Torheit ist ein
Unterschied wie zwischen Himmel und Erde. Chrisfentum hat nichts zu
tun mit geistigem Irresein, mit Wahnvorstellungen, mit psychophysischem
Krankheifszustand, der den Menschen, wie es im Film der Fall ist, völlig
unbrauchbar und lebensuntüchtig macht, so daß man ihn eigentlich
internieren müßte und jedenfalls ständig überwachen muß. Die christliche
Torheit ist etwas ganz anderes. Sie ist höchste Weisheit. Sie gibt dem
Menschen durch die Offenbarung Gottes, also durch das Wort Gottes,
Einblick in den ewigen Heilsplan der Weisheit Gottes, jenen Einblick,
den nur der Geist Gottes selber kundtut und kundtun kann und der nur
dem gläubigen Menschen zugänglich ist, wie Paulus es im 2. Kapitel des
1. Korinther-Briefes ausführt. Diese christliche Torheit ist aber auch im
irdischen Leben eigentliche Lebensweisheit, denn sie läßt sich
durch den trügerischen Schein der vergänglichen Dinge nicht narren,
sondern durchschaut die Nichtigkeit des Vergänglichen, um hinter allem
das Alleinbleibende, Ewige des Reiches Gottes zu suchen und zu finden.
Das erscheint dem ans Sichtbare gebundenen und darum verblendeten
Menschen Torheit, ist aber in Wirklichkeit für den durch Christus vom
Irdischen losgelösten Menschen wahre Weisheit, die das wirkliche Wissen

um Wert und Wesen der Dinge vermittelt. Nichts liegt den gläubigen
Menschen ferner als eine Wahnvorstellung von sich selbst. Man kann
auch nicht sagen, daß die filmische Gestalf eben eine Darstellung Christi
selbst sei und daß darum die Vorstellung keine Wahnidee bilde. Denn

10



selbst im Film wirkt der Kranke dann von seinem Irrsinn geheilt und kann
dann kraft des Glaubens das erwartete Wunder wirken. Bei Christus kann
man aber nicht von der Heilung und Befreiung und damit vom Wegfallen

seiner «Wahnidee» sprechen. So ist diese an sich zweifellos gut
gemeinte Zeichnung in Wirklichkeif eine geradezu groteske Verzeichnung,

die objektiv ans Blasphemische grenzen würde, wäre sie nicht
einfach ein Mißverständnis. Man wird kaum behaupten können, daß
diese Gestalt werbend wirke. Wenn man die christliche Torheit darstellen

will, wird eine solche Gestalt wohl fremdartig wirken, den Widerspruch

der Durchschnittsmenschen wecken, aber sehr real im Leben
stehen und als wahre und eigentliche Lebensweisheit etwas fast unwiderstehlich

Anziehendes für alle wirklich Denkenden und Sehenden an sich
haben. Noch einmal: Die Torheit um Christi willen und krankhafter Wahnsinn

haben nichts miteinander zu tun. Die eine ist tiefste Weisheit und
geht auf Gott selbst zurück, die andere ist Krankheit eines umnachfefen
Geistes und geht letztlich auf den finstern Geist des Abgrundes zurück.

2. Die Frage des Wunders. Der ganze Film spitzt sich zu
auf das Wunder einer Totenerweckung. Man hofff als Zuschauer
zwar immer wieder, daß einem dieses Peinlichste ersparf werde. Aber
das ist nicht der Fall. Im Gegenteil. Die Schilderung dieser Tofenerwek-
kung ist breit und ausladend, gedehnt und umständlich, in Vorbereitung,
Vollzug und Auswirkung ausführlich dargestellt. Vom Wunder als
solchem ist man weder ergriffen noch erschüttert, sondern höchst unangenehm

berührt. Und zwar gerade als gläubiger Mensch. Die junge Mutter

schenkt im Film einem Knaben das Leben, der aber unmittelbar nach
der Geburt stirbt, und auch die Mutter selbst, die zuerst durch die Kunst
des Arztes gerettet scheint, stirbt an der schweren Geburt. Das Wunder
der Auferweckung kommt dann wie ein Deus ex machina, um den beiden

lebenden Kindern die Mutter zurückzugeben, dem Gatten die Frau,
dem alten Bauern die Schwiegertochter, der ganzen Familie den Sonnenschein

und schließlich den Ungläubigen oder Zweifelnden den Glauben.
Aber ein Glaube, der sich nur und ausschließlich auf das Wunder sfützf,
ist im Grunde genommen kein richtiger Glaube. Gewiß hat Christus Wunder

gewirkt, auch Tote erweckt. Aber die Wunder im Evangelium haben
vor allem die Aufgabe, den Machferweis für die Worte Christi
zu erbringen. Sie sind wesentlich Zeichen. Aus diesen Zeichen soll der
Mensch ersehen, daß derjenige, der sie wirkt, auch das Recht und die
Macht hat, im Namen Gottes zu sprechen, zu verkünden, zu fordern.
Die Wunder wollen also den Glauben an das Wort wecken. Wunderglaube

ist unvollständiger Glaube. Wir haben gerade heute, wo
man so viel, zu viel, auf die Sensafion im Religiösen gibt und den
sichtbaren, handgreiflichen Phänomenen bei Visionären und Stigmatisierten
nachläuft, allen Grund, die Möglichkeit und Wirklichkeit von Wundern
zwar keineswegs zu leugnen oder zu bestreiten, wohl aber auf Grund
des einen und entscheidenden Wunders der Weltgeschichte, nämlich

11



der Auferstehung Jesu Christi, den schlichten und tiefen Glauben an das
Wort Christi zu wecken und zu fördern. Der Film birgt die Gefahr, einen
falschen Wunderglauben zu wecken und die stille Echtheit christlichen
Glaubens zu überdecken. Das war nun gewiß nicht die Absicht Kaj
Münks, der die Echtheit seines Glaubens in Gefängnis und Tod unter
Beweis gestellt hat. Aber es ist die Wirkung, die von der filmischen
Darstellung ausgeht. Im Film rückt eben das Schaubare in den Vordergrund,
während Christus sagt: «Selig, die nicht schauen, sondern glauben.» Der
Film wird seinem Titel «Das Wort» nicht gerecht. Er hinterläßt zum
mindesten einen höchst zwiespältigen Eindruck. Das besagt nicht, daß man
sich diesen Streifen nicht ansehen soll. Im Gegenteil. Die Besichtigung
kann die Diskussion fördern, und diese kann das Falsche oder
Einseitige ablehnen und das Wesen echten Glaubens fördern.

Jan Hus Ein kommunistischer Hetzfilm aus Prag

Das tragische Schicksal des Johannes Hus, der im Juli 1415 während des Konzils
von Konstanz nach der damaligen grausamen Sitte als Ketzer verbrannt wurde, ist
dem halbwegs Gebildeten in den großen Zügen bekannt. Hus, um 1370 geboren,
wurde im Jahre 1400 zum Priester geweiht und war bereits im Jahre 1402/03 Rektor
der Universität in Prag. Schon früh betätigte er sich als Vorkämpfer der tschechischen
nationalen Bewegung und rücksichtsloser Reformprediger gegen die damaligen krassen

Mißstände in der Kirche, die ja auch Anlaß boten zu den Reformkonzilien von
Konstanz und Basel. Der selbstbewußte, sittenreine Mann begnügte sich aber leider
nicht mit dem Einsatz für eine innere Reform, er verfiel sehr schnell den theologischen
Irrtümern des 1384 verstorbenen englischen Philosophen und Theologen Wiclif. Die
Zeitumstände brachten es mit sich, daß in den Predigten des Jan Hus Theologie und
Politik eine beinahe unentwirrbare Einheit bildeten und darum berechtigte Anschauungen

und soziale Bestrebungen im gleichen Atemzug mit krassen, theologisch
unhaltbaren Irrtümern ausgesprochen wurden.

Daß die Lebensschicksale des vorreformatorischen «Reformators» den heutigen
kommunistischen Machfhabern in Prag voll und ganz in den Kram passen würden,
um in einen Film übersetzt zu werden — umso mehr, als die geistigen Nachfolger,
die sogenannten Hussiten, zu einem großen Teil als Vollblut-Kommunisten
angesprochen werden können! —, versteht sich von selbst. Wir nehmen es den Herren
von Prag auch weifer nicht übel, denn jeder sucht sich schließlich seine Argumente
da, wo sie zu finden sind.

Was ist nun, so wie er vorliegt, vom Film Jan Hus zu halten? Es ist ein voll und
ganz in kommunistischem Geist und mit kommunistischer Propagandafendenz
geschaffenes Machwerk, das auf geschichtliche Treue keinen Anspruch erheben darf.
Manche Züge mögen richtig gesehen sein, doch ist alles derart überspitzt,
übertrieben und «ad usum delphini», d. h. für den bestimmten Zweck zurecht gelegt, daß
von der damaligen Kirche und von den damaligen sozialen Zuständen (die wir durchaus

in ihren negativen Elementen nicht rechtfertigen möchten), bloß noch eine
abstoßende Karikatur, ein Zerrbild übrigbleibt. Die geistlichen Prälaten im besondern
erscheinen durchwegs als Nutznießer, Parasiten des Volkes, als verschlagene Pharisäer

und Heuchler ohne Herz, während im Volk kaum einer ist, der nicht unter der
Unterdrückung durch die weltlichen und geistlichen Behörden schwersfens zu leiden
hätte und der sich nicht in bitterster Not befände. Als Ganzes kann dieses technisch
nicht ungeschickte farbige «Zeitgemälde» aus dem Beginn des 15. Jahrhunderts nicht

12


	Ordet : das Wort : theologische Erwägungen zu Carl Dreyers religiösem Film

