
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 15 (1955)

Heft: 10-11

Artikel: Die Unmoral im Film

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bürdet. Sobald aber das ewige Seelenheil der ihr Anvertrauten in Gefahr

steht, verwirkt zu werden, steht die Kirche fest da wie ein Fels,
unnachgiebig und kompromißlos. Wie einem Leitstern folgt die Kirche der
so unmißverständlichen Mahnung ihres Stifters: «Was nützt es dem
Menschen, so er die ganze Welt gewänne, aber Schaden litte an seiner
Seele?»

Das «Ceterum censeo», die erste und letzte, entscheidende Frage bei
jeder kirchlichen Filmbeurteilung lautet somit: Fördert ein bestimmter
Film den Zuschauer auf seinem Weg zu seiner ewigen Bestimmung, dann
ist er gut und soll konsequenterweise Förderung erfahren und empfohlen

werden; bedeutet aber, im Gegenteil, ein bestimmter Film eine ernste
Gefährdung für das ewige Seelenheil, dann ist er eben schlecht, er muß
bekämpft und vor seinem Besuch muß gewarnt werden. Zwischen diesen
Extremen, dem eindeutig guten und dem fraglos schlechten Film, gibt
es aber eine Unzahl (wohl die Mehrzahl) von Werken, die weder eine
gesunde Nahrung noch offensichtlich Gift für die Seelen sind. Hier gelten

die gleichen Regeln wie bei andern Sparten menschlicher
Beeinflussung, z. B. Presse, Radio, Television usw. Es genügt oft, auf mögliche
Gefahren aufmerksam zu machen, den Verstand kritisch zu erleuchten
und den Willen zu stärken. So ist eine konsequente Anleitung zum
richtigen Filmsehen wesentliche Erziehungsarbeit und letztlich ein seelsorgliches

Anliegen.
Die Wirkung also, die ein Film auf die Zuschauer auszuüben geeignet

ist, liefert für uns das eigentliche Kriterium für die Beurteilung. Einen
offensichtlich seelsorglich schädlichen Film bezeichnen wir meist mit dem
allgemeinen Begriff «unmoralisch».

Ist es wohl nötig, einmal mehr zu betonen, daß die Sorge um die
künstlerische Aussage eines Filmes in keiner Weise das Privileg
einiger weniger sein darf, die reden, wie wenn sie in aesteticis eine Art
Monopol gepachtet hätten und die darum sehr selbstbewußt und
unwiderruflich sich herausnehmen, unfehlbar zu urfeilen, was künstlerisch
noch angängig ist und was nichf. Auch der christliche Kritiker, der im
vorerwähnten Sinne die Rücksicht auf das Uebernatürliche in allem über
alles stellt, freuf sich aufrichtig über jedes künstlerisch wohlgelungene
Werk, solange die Kunst nicht durch Unmoral entwertet erscheint. Auch
er ärgert sich ehrlich über jede kitschige Formgebung, doch wie gesagt:
An erster Stelle steht ihm immer die moralische Tragweite
des Films. Ch. R.

Die Unmoral im Film

Auf die Gefahr hin, dem Vorwurf zu begegnen, uns zu wiederholen,
müssen wir der Wichtigkeif der Sache wegen und vor allem zuhanden
der Ueberbeschäftigten und allzu Vergeßlichen einmal mehr den Begriff

42



«unmoralisch», so wie wir ihn mit dem Film in Zusammenhang bringen,

ein wenig unter die Lupe nehmen und versuchen, ihn unmißverständlich

zu umschreiben.

Der Begriff «unmoralisch» wird in unseren Filmbewerfungen nicht
herangezogen im landläufigen, engbegrenzten Sinn als «unzüchtig»,
«unkeusch», gegen das sechste, respektive neunte Gebot Gottes, verstoßend,
sondern im weiteren, viel allgemeineren Zusammenhang als: «dem
göttlichen Sittengesetz zuwiderlaufend». Dieses Sitten-
gesefz ist seit Jahrtausenden in den Herzen der Menschen verankert
und festgelegt, formuliert, konkretisiert im sog. Dekalog, d. h. den zehn
Geboten Gottes. Diese zehn Gebote umfassen nicht nur die Regelung
des Geschlechtstriebes (6. und 9. Gebot), sondern darüber hinaus auch
die Ehrfurcht vor Gott und Gottes Autorität (1. bis 3. Gebot), die richtige

Einstellung zur irdischen Autorität (4. Gebot), die Rücksicht auf den
Mitmenschen und Ehrfurcht vor dem menschlichen Leben (5. Gebot),
die Wahrung fremden Eigentumsrechfes (7. Gebot) und endlich die
Pflicht zur Wahrhaftigkeit (8. Gebot). Diese ganze Skala von Pflichten
und Geboten umfaßt zusammen das ewige Sittengesetz Gottes. Ein Film,
der also die Uebertretung dieser Gebote im Zuschauer anbahnt und
veranlaßt, muß mehr oder weniger (nach dem Maßstab der Versuchung)
als unmoralisch bezeichnet werden.

Dabei beschränkt sich die Unmoralität des Filmes durchaus nicht auf
äußerlich sichtbare, bildlich direkt erfaßbare Taten; sie umfaßt im Gegenteil

ebenso sehr die innere Gesinnung. Ein Film, in welchem ein
Ehebruch infolge äußerer Umstände nicht zustande kommt, die Ehegatten
aber eine evident ehebrecherische Gesinnung in ihrem Herzen hegen,
wird dadurch nicht besser. Heißt es doch unmißverständlich in der Bibel:
«Wer eine fremde Frau mit Begierde anblickt, hat die Ehe schon
gebrochen.» Ja, nicht selten wird ein Film, dessen Gesinnung minderwertig
und unmoralisch ist, auf den Zuschauer eine weit verderblichere
Wirkung ausüben als ein Streifen, in dessen Verlauf bildlich abstoßende und
darum kaum einen Reiz ausübende Szenen zur Darstellung kommen.

Aus all dem soeben Gesagten ergibt sich klar, daß man, so oft von
Moral und Unmoral im Filme die Rede ist, den Blick weniger auf das
wäg- und meßbare Zelluloidband gerichtet haben soll wie auf die
Wirkung in der Seele des Zuschauers, ähnlich wie bei einem schlechten

Buch, das erst durch das Lesen verderblich wirkt; und zwar ist hier
entscheidend die Wirkung auf die große Masse der Zuschauer, besonders

auf die Jugendlichen. Es ist völlig unerheblich, was evtl. eine relativ
kleine Anzahl von Tausendmalklugen, Alleswissenden, Abgebrühten dazu

meinen. Selbstverständlich kann aber auf der anderen Seite auch
nicht Rücksicht genommen werden auf Krankhafte, Ueberempfindliche,
allzu Naive im Publikum.

Die Vielschichtigkeit des Publikums, die so große Verschiedenheit der
Zuschauer in Hinsicht auf ihre geistige Vorbereitung, Bildung, Erziehung,

43



Charakferanlagen, Reizbarkeit führt dazu, einen äußerst nützlichen
Begriff heranzuziehen, den Mgr. Luigi Civardi in seinem werfvollen Buch
«Cinema e morale» auseinanderlegt. Er unterscheidet zwei verschiedene
Aspekte von Unmoral: die «immoralité assoluta» und die
«immoralité relativa». Diese Ausdrücke: «absolute» resp. «relative»
Immoralität verlangen nach einer kurzen Erklärung.

Unter «absoluter Moralität» versteht Civardi das Entsprechen einer
Sache mit dem Sittengesetz schlechthin, während die «absolute
Immoralität» anderseits dem Nichtentsprechen, dem Widerspruch gegen
das göttliche Gesetz entspricht. Der Begriff der relativen Moralität
resp. Immoralität bezieht sich hingegen auf die Auswirkung
einer Sache auf die Seele des Menschen.

In der Tat: Das Sittengesetz als solches ist absolut unabänderlich; eine
Lüge oder ein Meineid, ein Ehebruch, eine Lieblosigkeit, ein Mord oder
Diebstahl —, alle diese Taten sind in vollkommen gleicher Weise
unmoralisch unter allen Breitengraden, bei allen Völkern und Rassen, zu
allen Zeiten, bei alt und jung, Gebildeten wie Ungebildeten. Dem
Ehebruch eines Königs David haftet der gleiche Makel der Unmoral an wie
dem ehebrecherischen Seitensprung eines Ehemannes von heute.
Wandelbar hingegen, und folglich in gewissem Sinne relativ, ist die Wirkung,
welche die Darstellung eines unmoralischen Sachverhaltes auf die Seelen

verschiedener Menschen auszuüben vermag. Für den einen
bedeutet diese Darstellung keineswegs eine Gefahr, für einen andern ist
sie hingegen vielleicht ein Aergernis, d. h. eine Gelegenheit zur Sünde.
Nehmen wir als Beispiel die in so vielen Filmen zur Darstellung gebrachte
«Dreiecks-Ehe». Auf der einen Seite ist es klar, daß eine Ehe zu Dritt
immer und überall, unter allen Umständen, also absolut unmoralisch ist. Sie
bedeutet ja nichts weiteres wie den zur ständigen Einrichtung, chronisch
gewordenen Ehebruch. Auf der andern Seite wird die Darstellung eines
solchen unmoralischen Sachverhaltes in den verschiedenen Zuschauern
einen sehr verschiedenen Eindruck hinterlassen. Bei glücklich Verheirateten

kann die negative Wirkung im Sinne einer Versuchung als Null
erachtet werden, während bei solchen, deren Ehe bereits zu einer Hölle
geworden ist, oder die bereits mit einer außerehelichen Beziehung
liebäugeln, die Darstellung einer derart entheiligten Ehe eine Katastrophe
bedeuten kann. Das Gleiche gilt von der Ehescheidung und vielen anderen,

immer wieder dargestellten unmoralischen Sachverhalten. Anfällig
ist vor allem, wer im «gleichen Spital krank liegt». In diesem Zusammenhang

sei besonders hingewiesen auf die Gefahr der Verrohung von Seiten

gewisser brutaler, bisweilen bis zum Sadismus gesteigerter Filme auf
jugendliche Zuschauer mit latenter, doch bestehender sadistischer
Anlage.

Maß unserer F i I m b e we rt u n g ist die große Masse der von den
Folgen der Erbsünde, die wir nie außer acht lassen dürfen, d. h. von der
bösen Begierlichkeit belasteten Menschen. Vieles, so z. B. die Darstellung

44



des nackfen Körpers, könnte man in Filmen ohne weiteres hinnehmen,
wäre diese Begierlichkeit, d. h. das Tier im Menschen, nicht jederzeit
sprungbereit, bei jeder sich bietenden Gelegenheit gegen das Sittengesetz

zu rebellieren.
Dies alles zum besseren Verständnis vorausgesetzt, wird es uns leichter,

in einigen Grundsätzen die Behandlung des Bösen, des Sündhatten
d. h. Unmoralischen im Film näher zu umschreiben und ihr Grenzen zu
setzen.

Es wäre falsch, einen Film schon als schlecht zu bezeichnen, weil er
das Böse und moralisch Minderwertige zu behandeln wagt. Die Darstellung

auch des Bösen bildet eine Bedingung zur lebenswahren und
lebensechten Wirkung des Filmes. Der Zuschauer muß das Gefühl haben,
das Geschehen auf der Leinwand sei dem Leben abgelauscht: solche
Menschen mit derartigen Gefühlen, Reaktionen, Urteilen, Worten und
Handlungen gibt es in Tat und Wahrheit. Das Leben der Menschen
vollzieht sich nun aber leider zu einem guten Teil, objektiv gesehen, nicht
gemäß den ewigen Gesetzen Gottes; ein nicht geringer Prozentsatz von
Menschen lügt oder stiehlt, bricht die Ehe oder übertritt sonstwie das

Sittengesefz. Das Gute in der Welt wird erst eigentlich wirklich
verdienstvoll und kostbar durch die Bewährung, durch den Sieg über das
Böse. Das Böse muß somit in jedem Filme, in welchem echte Probleme
des Menschenlebens zur Darstellung kommen, auch in Erscheinung
treten, wie Licht und Schatten in der Umwelt. Was wäre z. B. das Martyrium
der hl. Maria Goretti im Film «Cielo sulla palude» ohne die Unmoral der
Versuchung durch ihren Mörder! Es muß aber stets die richtige Perspektive

gewahrt bleiben, was in concreto heißt:

1. Das Böse darf nicht als etwas Normales, ja Unvermeidliches
hingestellt werden. Ein Glaubenssatz lehrt zwar, dafj niemand ohne eine
ganz spezielle gnadenvolle Bevorzugung von Seiten Gottes die Sünde
gänzlich meiden kann; aber auf der andern Seite lehrt der Glaube, daß
Gott niemandem, der guten Willens ist, die zur Erreichung der notwendigen

Seligkeit erforderliche Gnade vorenthält. Es gibt somit keine
notwendige Sünde, weil es (soweit die richtigen Mittel angewendet werden)

keine unüberwindliche Versuchung gibt. Ein Film, der den Fatalismus

der Unmoral verkündet, ist somit selber unmoralisch.

2. Eine moralische Verfehlung darf nie als «péché mignon», als Bagatelle

hingestellt werden. Es gibt zwar Unterschiede zwischen Vergehen
und Vergehen, und es gibt eine Skala im Sektor der Sünde. Im Film aber
wird diese Skala immer wieder verfälscht. Gewisse schwere Verfehlungen

gegen das Sittengesetz sind gewissermaßen salonfähig geworden,
besonders auf dem Gebiete des Erotischen. Unmoralisch ist somit in seiner

Wirkung ein Film jedesmal dann, wenn er die Sünde verniedlicht
und dadurch den Menschen die gesunden Bedenken gegen deren
Begehung wegnimmt.

45



3. Bei der Schilderung sittlicher Verfehlungen im engeren Sinne, d. h.
erotischer Natur, muß vom Film unbedingt gefordert werden, dafj er sich
der Diskretion und der Zurückhaltung befleißigt. Es genügt, um den
Zweck des Filmes zu erreichen, wenn ein Sachverhalt klar zum Ausdruck
kommt, und es ist durchaus nicht notwendig zur Erhöhung der
Lebensechtheit, daß der Film unter dem Schlagwort des Realismus zu einer
wahren, aufreizenden Pornographie wird.

4. Der G es a m t e i n d r uc k eines Filmes muß auch dann, wenn er das
Böse zur Darstellung bringt, positiv und aufbauend sein. Er darf nicht,
soll er in seiner Wirkung moralisch sein, den normal veranlagten
Zuschauer hilflos und zwiespältig entlassen, wohl aber darf und soll er ihn
aufrütteln und erschüttern. Dabei ist nicht zu leugnen, daß die Gesamtwirkung

sehr stark von der persönlichen Veranlagung des Zuschauers
abhängt. Aus diesem Grund wird erst dann der Film in seiner Gesamtheit

eine aufbauende, positive Wirkung auf das Gesamtvolk und vor
allem auf die Jugend ausüben, wenn Hand in Hand mit der Vorführung
auch die so notwendige Erziehung zum richtigen, kritischen Filmsehen
einhergeht. Ch. R.

überblick über die katholische Filmtätigkeit

Die Kleinarbeit ist das Geheimnis des Erfolges. Sie bedarf aber immer
wieder der Orientierung am sinnvollen Ganzen und an den großen
Linien, wenn sie zielstrebig bleiben soll. Ein Ueberblick über alle
Bereiche unserer katholischen Filmtätigkeit und über die Weise ihres
Zusammenwirkens dürfte deshalb die Leser des «Filmberaters» interessieren.

Die Tabelle auf den Seiten 50 und 51 soll den Ueberblick über
die mannigfachen Beziehungen erleichtern, so daß wir uns auf einen
Kommentar zu dieser Tabelle beschränken können. Daß um der Ueber-
sichtlichkeit willen viele Einzelheiten unerwähnt bleiben, versteht sich
von selbst. Die nachfolgenden Zahlen, welche in Klammer gesetzt sind,
verweisen auf die Felder der Tabelle.

Die katholische Filmtätigkeit läßt sich folgendermaßen gliedern:

horizontal: Eigene Filmvorführung — Filmerziehung — Filmberatung
— Mifgestaltung des Filmwesens.

vertikal: Tätigkeit im gesamtschweizerischen Rahmen durch die vom
Schweizerischen Katholischen Volksverein und vom
Schweizerischen Katholischen Frauenbund und den ihnen
angeschlossenen zentralen Organisafionen getragene und von

46


	Die Unmoral im Film

