
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 14 (1954)

Heft: 12: Kirchliche Filmbewertung

Artikel: Die Kriterien der Filmbewertung und ihre Anwendung

Autor: d'André, Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965017

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965017
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Kriterien der Filmbewertung und ihre praktische
Anwendung von Pierre d'André, Paris

Die voraufgegangenen Referafe haben die psychologischen und
theologischen Grundsätze zusammengefaßt, welche der Kirche das Recht
geben, auf diesem Gebiete Vorschriften zu erlassen. Wenn man die
verwickelten Probleme in einer einzigen Formel zusammenfassen müßte,
so wäre diese notwendigerweise aufgebaut auf der Wirkung des Films
auf den Zuschauer.

Eben weil der Beschauer vor einem filmischen Werk nicht indifferent
bleibt, weil sein Befinden und sein seelischer Zustand durch den Film
beeinflußt werden, muß dieser zum Gegenstand eines Werturteils
werden.

Man kann sogar sagen, daß dieses Problem der Wirkung nicht nur
das wichtigste, sondern theoretisch auch das einzige ist, was in Betracht
gezogen werden muß. Wenn man tatsächlich die Hypothese aufstellen
könnte, daß alle Zuschauer, gleich welchen Alters, bei allen Filmen
sich völlig indifferent verhalten würden, dann gäbe es kein weiteres
Problem als das des Bösen, welches entweder sich aus den Produktions-
umständen (Böses, verursacht durch Darsteller und Mitarbeiter, von den
einen für die anderen) oder aus der Bosheit der Autoren ergibt.
Vorschriften für Filmbesucher zu erlassen wäre unnötig, da diese,
angenommenermaßen vor der weißen Wand neutral, in ihrem sittlichen Zustand
durch den Film nicht verändert würden. Sie würden weder gebessert
noch verschlechtert das Kino verlassen, sie würden weder mehr noch
weniger zum Guten oder Bösen hingeneigt sein wie bereits beim
Betreten des Theaters.

Aber diesen Idealbesucher gibt es nicht, er wäre ein Unmensch und
nur eine bequeme Abstraktion. Tatsächlich kann kein Zuschauer der
Vorführung eines Films ohne innere Anteilnahme beiwohnen, ebensowenig
der Betrachtung eines Kunstwerkes. Wenn die Kunst nach einem Worte
Bergsons «die aktiven und widerstrebenden Kräfte unserer Persönlichkeit

zum Schweigen bringt, um uns in einen Zustand völliger
Autnahmebereitschaft zu versetzen, in welchem wir die uns suggerierte Idee
realisieren, wo wir «mit dem ausgedrückten Gefühl mitfühlen», dann muß
man bei Betrachtung des Filmablaufs gestehen, daß wohl keine Kunstart

besser dieser Definition entspricht. Und man muß zugleich erkennen,
daß die Formel des bedeutenden Philosophen den Akzent aus das
Phänomen der «Wirkung», des Einflusses auf den Beschauer legt, wenn der
psychologische Prozeß der Umformung unserer geistigen Haltung und
unserer Persönlichkeit durch die Kunst analysiert wird.

Mag auch in besonderen Fällen, je nach dem künstlerischen Wert
oder der Geistigkeit oder dem moralischen Niveau des Beschauers diese
Beeinflussung fast gleich null sein —, die unstreitbare Tatsache dieser
Auswirkung wird dadurch nicht in Frage gestellt.

51



Man muß somit das Element «Wirkung» als Haupt- und Wesensfundament,

vielleicht sogar als das einzige, für alle Kriterien der Bewertung
festhalten. In allen Zweifelsfällen muß dieses den Ausschlag geben, denn
die Wirkung auf den Zuschauer ist, wenn auch nicht die einzige, so doch
die unabdingliche Voraussetzung der sittlichen Bewertung. Sie bestimmt
alle anderen Faktoren.

Aber im gleichen Augenblick, wo wir dieses subjektive Element (der
Wirkung und des Einflusses auf das Publikum) als oberste Richtschnur
nur festgestellt haben, sind wir gezwungen, die Tragweite und die
Anwendung desselben erheblich zurückzuschrauben.

Wenn wir logischerweise unsere Kriterien nach der Wirkung auf das
Publikum ausrichten, so ist es doch außerordentlich schwer, die
Tragweite und auch gelegentlich die gute oder schädigende Richtung
festzustellen, wohin diese sich auswirkt. Wir können hier keine Aufzählung
aller nur denkbaren Fälle geben und begnügen uns mit der Feststellung,

daß der gleiche Film für eine bestimmte Gruppe von Zuschauern
«gut» sein kann und zugleich «schlecht für eine andere Gruppe». Im

gleichen Film kann sogar eine bestimmte Szenenfolge günstig und eine
andere ungünstig wirken, ohne daß man im einzelnen bestimmen könnte,
ob das Ganze schädlich wirkt oder nicht. Ein Film, der im Augenblick
Schaden anrichtet, kann in der Folgezeit günstige Auswirkungen haben
und umgekehrt. usw.

Mit anderen Worten: Diesen Einfluß abwägen zu wollen, hieße
eindringen zu wollen in das Gebiet des persönlichen Gewissens, also das
Unaussprechliche zu berühren.

Es ist also ganz natürlich, wenn wir diesen sehr subjektiven Faktor
durch einen mehr objektiven zu ersetzen trachten, der leichter anwendbar

ist und eine genauere Wertung gestattet. Das Problem wird also
verschoben. Man muß die Elemente suchen, welche aus sich heraus eine
Wirkung ausüben auf etwas, das man den «Durchschnittsbesucher» nennen

könnte, den Urtyp Zuschauer, eine Art Monstrum, welches den
Querschnitt der verschiedenen menschlichen Tendenzen darstellt. Je nach der
Wichtigkeif dieser Elemente, ihrer Anzahl und ihrem Zusammenspiel,
wird der Film eine verschiedene Bewertung erhalten. Ausgehend von
diesen «äußeren» Elementen, dringt man in den inneren Raum ein, um
hier die durch den Film auf die Seele des Zuschauers ausgeübte
Wirkung festzustellen. Wenn diese Methode bis zum äußersten getrieben
würde, könnte sie die Gefahr eines extremen Formalismus in sich
bergen, indem sie jedem Detail einen bestimmten inneren Wert zuteilt, ohne
es im Zusammenhang zu sehen oder indem sie eine Analyse vollzieht
ohne jede Synthese. Sie würde schließlich vorgeben, alle Kriterien in
einer Formel zusammenfassen zu können, die alle Möglichkeiten
einbeziehe und die für die verschiedenen Probleme der Filmbewertung
eine fast automatische Lösung geben würde.

52



Doch trotz aller Gefahren einer möglichen Uebertreibung hat die
objektive Methode, mit Geschick gehandhabt, gewisse Vorteile. Sie
ermöglicht es, der kritischen Arbeit eine bestimmte Richtung zu geben,
da sie den Einflufjwert bestimmter Elemente kennt und darum eine neue
Grunduntersuchung bei jeder einzelnen Filmprüfung vermeidet.

Bei dieser Arbeit der Filmbewertung werden die subjektiven und
objektiven Elemente gemeinsam verwertet und je nach der Natur des
Films und der Gruppierung der Zuschauer verschieden verteilt.

Ueber einen besonderen Punkt braucht man wohl nicht ausführlich
zu sprechen, da er genügend klar ist: Wenn es sich um Kinder handelt,
muf) jedes einzelne Element berücksichtigt werden. Der Geist eines Kindes

versteht sich noch nicht auf Synthesen. Es ist ihm schwer, ja unmöglich,

einen Film völlig zu überschauen, vor allem dann, wenn sein Aufbau

oder sein Schnitt nicht völlig einfach sind. Ein Kind «sieht» einen Film
nur bruchstückweise, manchmal nur einige Szenen, und es baut sich dann
seine eigene Erzählung auf, welche häufig von der im Film dargestellten
weit entfernt ist. Es genügt daher, daf) im Film sich irgendein schädigendes

Element findet — wenn uns auch seine Tragweite nicht bedeutend
oder auch durch einen «moralischen Gesamteindruck» oder durch den
Schluf) ausgeglichen erscheint —, der Film kann möglicherweise schädigend

wirken.
Bei den Erwachsenen hingegen sind die beiden Kriterien, das subjektive

und das objektive, innerhalb der sie betreffenden Bewertungsstufen
(Kategorien) gemischt zu finden, sie können im gleichen Sinne wirken
oder sich gegenseitig abschwächen.

Man kann wohl nicht genau beschreiben, in welchem Maf)e und nach
welchen von vorneherein festgesetzten Regeln sich dieses Zusammenspiel

vollzieht.
Umsomehr aber kann man sagen, daf) in der Bewertungsgruppe der

Filme, die «abzulehnen» sind, der innere Werf ausschlaggebend ist.
Von dort aus gilt, daf) die Anwesenheit eines untragbaren Elementes,

das sich in einem Filmwerk findet, das im übrigen noch angängig oder
nur wenig schädlich ist, ausreicht, um die strengste Note auszusprechen,
sei es, weil dieses Element als wirkliches Aergernis betrachtet wird, oder
das man nicht ohne Aergernis durchgehen lassen kann, sei es, weil dieses
Element notwendigerweise einen verderblichen Einfluf) ausübt im
Moment, wo es auffaucht. Dabei bleibt sich gleich, welchen Gesamteinfluf)
das Filmwerk ausübt, und sei es auch ein günstiger.

Andererseits scheint der subjektive Wert bestimmend zu sein bei der
Festsetzung des Urteils «abzuraten». Wenn man tatsächlich den vorher
ausgesprochenen Grundsatz festhält, muf) man den Schluf) ziehen, daf)
diese Filme keine absolut untragbaren Elemente enthalten. Da der
Gesichtspunkt des Aergernisses oder des «Bösen an sich» hier nicht in
Betracht kommt, kann die schwere Entscheidung, vom Besuch eines Filmes
abzuraten, nur durch die grundlegende Gewissensüberzeugung der Gut-

53



achter gerechtfertigt sein, daß der Film bei der Mehrheit der Besucher
Unheil anrichten kann, d. h., daß er einen schlechten Einfluß auf sie
ausübt.

Bei der Gruppe der Filme «für Erwachsene» endlich (mit oder ohne
Vorbehalte bzw. Reserven) kann keines dieser beiden Kriterien vorherrschend

sein. Zahlreiche Fälle könnten hier angeführt, aber nicht einzeln
aufgezählt werden. Manchmal werden abzulehnende Einzelfaktoren
überwiesen und so in objektiver Weise die Einstufung in die Gruppe
«mit Vorbehalten» bestimmen. Manchmal werden diese Einzeltatsachen,
vielleicht irgendwie abgeschwächt, aufgewogen durch den positiven
Charakter des Filmwerkes oder durch den Wert seiner Aussage. Manchmal

wird indessen auch ein Film, der im einzelnen keine in besonderer
Weise schädigenden Elemente zeigt, dennoch erhebliche Vorbehalte
herausfordern, weil er ein Thema behandelt, das mit der christlichen
Moral im Gegensatz steht oder erklärt pessimistisch ist.

Welche Elemente fliegen nun zusammen, um die Wertungsgruppe zu
bestimmen? Man kann sie in drei Kriterien zusammenfassen; solche, die
das Bild befreffen oder den Ton oder das Thema.

Man kann ohne Uebertreibung, zumal für den Augenblick, feststellen,
daß die untragbaren Elemente sich zumeist bei den Bildern vorfinden,
wesentlich objektive Elemente, die ihre Schädlichkeit in sich tragen. Das

zweideutige Bild ist mit Vorliebe der Boden für Unsiftlichkeit, Sinnlichkeit,

Erotismus oder Pornographie und verdirbt so leider viele
Filmwerke, darunter manche, die sehr bekannt sind.

Man darf sich allerdings nicht durch diesen Gesichtspunkt allein
festlegen lassen. Das Bild dient gleichzeitig als Stütze für Grausamkeit, Brutalität

und selbst Bestialität.
Endlich wird die Schädlichkeit des Bildes vergrößert oder auch

abgeschwächt durch Beleuchtung, Kontraste, durch die Größe der Aufnahme
oder ihre Dauer. Diese Beobachtung ist besonders wichtig im Hinblick
auf die Kinder. Eine grausame Szene, kurz dargesfellf, im Freien und aus
der Ferne gesehen, klar und diffus ausgeleuchtet, wird sehr viel weniger
Gefahr bergen als eine lange Großaufnahme eines scharf beleuchteten,
verängstigten Gesichtes eines Darstellers.

Die zweite Kategorie umfaßt im wesentlichen die Dialoge, sei es, daß
sie Grobheiten, Flüche, Gotteslästerungen ausdrücken, daß sie
ausschweifende Szenen unterstützen oder allgemein dem Irrtum oder
gefährlichen Thesen Vorschub leisten.

Aber auch hier wird es tunlich sein, Gesichtspunkte zu berücksichtigen,
die vielleicht sekundär erscheinen, aber nichtsdestoweniger bedeutsam
sind: alles das, was allgemein mit «Ton» bezeichnet wird. Es ist
unbestreitbar, daß die oft sinnliche, lärmende, erregende Musik, Schreie,
Feuerstöße, überraschende, ungewöhnliche und heftige Geräusche, die
ganze Intensität des Tonbandes, Elemente darstellen, die nicht übersehen
werden dürfen.

54



Die dritte Kategorie umgreift das, was man den geistigen Gehalt des
Films nennen könnte. Seine Bedeutung darf auf gar keinen Fall
verringert werden. Er existiert als erstes vor allem andern (und umfaßt
Zusammenschau, Szenarium, Kontinuität, Aufbau und schließlich Schnitt).
Darauf baut sich ganz allmählich der Film auf. Je nachdem ob er im
Bereich des Ernsten, Problemgeladenen bleiben oder die Form des
Komischen, Burlesken, Geschichtlichen, Märchenhaften, Musikalischen
usw. annehmen soll, ändert sich seine Bedeutung —, aber vorhanden
ist er immer, und immer muß er aufmerksam geprüft werden.

Es wäre durchaus möglich und zweifellos logisch, den Schluß des Films
in diese Kategorie einzuordnen; dennoch scheint es nützlich, ihn
gesondert zu betrachten. Dieser Schluß ist tatsächlich doppelt bedeutsam,
einmal, weil er dem Film erst seinen Sinn gibt, das Thema unterstreicht,
konkretisiert und allgemein ausdrückt, was der Film sagen will, dann
auch, weil er sich als letzter Eindruck dem Geist und Gemüt des
Zuschauers am tiefsten einprägt. Soll man sagen, sein Einfluß sei
überwiegend? Ich glaube das nicht. Sicherlich wird ein pessimistischer Schluß
oder ein solcher, der sich gegen die Moral richtet, ausdrücklichste
Reserve und äußerste Strenge gegenüber einem sonst wertvollen Film
bedingen. Aber das Umgekehrte stimmt durchaus nicht immer. Ein Film,
der mit Wohlgefallen Lasterhaftes darstellt, den Zuschauer eineinhalb
Stunden lang in eine niederdrückende Atmosphäre der Sittenlosigkeit
taucht, kann nicht gut werden durch einen Abschluß, der die Ordnung
wieder herzustellen versucht. Es scheint also, daß der Schluß eines
Filmes a priori die Bewertung mehr im Sinne der Verschärfung als der
Milderung beeinflußt. Allerdings läßt sich daraus kaum eine allgemeine
Regel herleiten. Ein weiteres Element muß noch in Betracht gezogen
werden: die Sympathien oder Antipathien, welche die darstellenden
Personen, seien sie moralisch oder unmoralisch, im Zuschauer erwecken.
Das ist von besonderer Wichtigkeit bei Kindern, bei denen das Phänomen

der Identifikation im höchsten Maße vorwaltet. Auch wenn dieses
Phänomen weniger deutlich oder sogar beim Erwachsenen fast nicht
vorhanden ist, geschieht es dennoch, daß derjenige, der dem Helden oder
der Heldin seine Sympathie schenkt, zugleich mehr oder weniger
bewußt eine «Adhäsion» an das, was diese Person darstellt, an Grundsätze,
die sie verkündet, und an die Handlung, die von ihr getragen wird,
erfährt. Eine verwerfliche Tat, auf der Leinwand von einem verabscheuenswerten

Wesen begangen, wird wenig beispielskräftig sein, wohingegen
dieselbe Handlung, von dem sympathischen Helden ausgeführt, in der
Seele des Zuschauers vielleicht beunruhigende Nachwirkungen haben
wird.

Nachdem alle diese Elemente analysiert sind, hat man sich noch eine
— und zwar eine subjektive — Frage zu stellen: Welchen Einfluß wird
der Film auf den Zuschauer ausüben? Dieser Punkt ist bereits behandelt
worden, sodaß ich mich damit begnügen kann, nur daran zu erinnern,

55



wie notwendig es ist, auf diesem heiklen Gebiet behutsam vorzugehen.
Umsomehr als wir hier noch ein weiteres Element aufgreifen müssen,
das haupfsächlich die Kinder betrifft: das der Fassungskraft. Bei der
Unmöglichkeit, alle Aspekte dieser Frage darlegen zu können, wollen wir
uns auf die Jugend beschränken und lediglich zwei Punkte herausstellen.
Fragen wir uns zunächst, ob die «Sittlichkeit» eines Films wohl von
Kindern verstanden wird, wenn die positive Darstellung wirkungsvoll
Elemente dartut und gegeneinander abwägt, die für sie weniger angezeigt
sein sollten? Fragen wir uns aber gleichermaßen, ob die Fassungskraft
der Kinder für ein Thema Grund zur Verschärfung der sittlichen Bewertung

ist. Kann ein Gegenstand für Erwachsene, der nur für sie verständlich
ist und das Begriffsvermögen von Kindern, sogar von Jugendlichen,

übersteigt, aber auf siftlichem Gebiet keines Vorbehaltes bedarf, als
erlaubt für alle bezeichnet werden, oder muß er lediglich denen vorbehalten

bleiben, die ihn verstehen können? Mir scheint, daß es von Nutzen
wäre, diesem Problem eine vertiefte Diskussion zu widmen. Je nachdem,
ob man die eine oder andere Haltung einnimmt, wird man entweder
einzig im Hinblick auf die Moral bewerten oder man läßt psychologische
und pädagogische Erwägungen ausschlaggebend sein. Im letzten Falle
muß die gleiche Stellung in der Beurteilung aller übrigen Filme beibehalten

werden, auch solcher, die zwar tatsächlich für Kinder gedacht
sind, aber häufig genug recht unpädagogische Elemente enthalten, wobei

diese letzteren sehr oft der Beachtung durch die Zensoren entgehen.
Einige Länder versuchen, auf verschiedene Weise mit dieser Schwierigkeit

fertig zu werden: die einen vermerken, daß die erste Kategorie
Filme umfaßt, die von Allen gesehen werden können, aber nicht für
alle bestimmt sind; damit ist jede Empfehlung von Filmen dieser Art für
Kinder ausgeschlossen. Die andern betonen ganz im Gegenfeil, wenn
ein Film sich besonders für Jugendliche eignet.

Diese zweite Methode hat offensichtlich den Vorteil, konstruktiver zu
sein und dem Erzieher die Auswahl zu erleichtern. Eine Methode der
besonderen Empfehlung braucht sich überdies nicht allein auf das
Problem der Kinderfilme zu beschränken; sie läßt sich auch auf Erwachsene
ausdehnen, wobei mit Hilfe der Empfehlung zugleich dem künstlerischen

Wert des Filmes besser Rechnung getragen werden kann als im
ersten Falle.

Nun spreche ich dauernd von Kindern, Jugendlichen und Erwachsenen.

Sofort erhebt sich eine Frage: Wo, bei welchem Alter liegt
jeweils die Grenzlinie? Klar ist wohl, daß das geistige Alter ausschlaggebend

ist und daß dieses nicht unbedingt mit dem physischen Alfer
übereinzustimmen braucht. Darüber lassen sich unmöglich Regeln
aufstellen; jede strenge Klassifikation in dieser Hinsicht ist abzulehnen.
Sache der Eltern und Erzieher ist es, diese delikate Frage zu entscheiden,

aber es ist wohl nicht überflüssig, im Vorbeigehen auch diese
Schwierigkeiten aufzuzeigen.

56



Allerdings genügt es nicht, zu sagen, man bewerte tür dieses oder
jenes geistige Alter; hinzukommen muß eine genaue Angabe, für
welches Publikum die Klassifikation gemeint ist, ob für Intellektuelle oder
das einfache Volk, ob für ein christliches oder ein entchristlichtes Milieu.
Ich meine, wenn man theoretisch jedes Publikum wirklich erfassen zu
können glaubf, kommt man schnell zu einer Begrenzung des Einflusses.
Der intellektuelle Stolz gewisser Leute, verbunden mit dem betonten
Bewußtsein, vollkommen im Bilde zu sein, bewirkt, daß sehr schnell einzig

und allein die Masse des Volkes noch wirklich für eine Bewertung
empfänglich sein wird; eine Ausnahme bilden natürlich diejenigen
Intellektuellen, die unter strenger religiöser Disziplin stehen. So kommt man
zu dem Gedanken, daß die Klassifikation insbesondere die Christen
erfaßt und — sagen wir es demütig — noch nicht einmal sie alle, bei weitem

nicht. Diese Klassifikation wird, wenn sie den Ernst, aus dem sie
entstanden ist, und zugleich die Mängel und Befangenheiten aller anderen
— auch der offiziellen und kompetenten — «Urteile» deutlich macht,
sehr oft befragt werden von aufrechten Menschen, die sich um eine
natürliche Ethik bemühen. Sie werden in ihr eine Grundlage für ihre
eigene Bewertung finden.

In den Ländern, in denen es solide aufgebaute Familienkinos gibt,
besteht die Tendenz, die Bewertung auf diesen Kreis auszurichten. Sehr
oft wird daraus, wie es in Frankreich der Fall ist, eine Sonderbewertung
eigens für die genannten Kinos. Diese Praxis ist durchaus gerechtfertigt,
weil es sich für die Trägen als notwendig erweist, das Programm in
völliger Sicherheit aufstellen zu können. Sie darf indes nicht den Blick dafür

verdunkeln, daß die ganze christliche Oeffentlichkeit aufgerufen werden

muß, weil sonsf die Klassifikation Gefahr laufen würde, zu einer
optischen Täuschung zu werden.

Noch sehr viele Fragen bleiben zu erforschen. Eine der heikelsten
betrifft die Anteilnahme der Schauspieler an einem moralisch verwerflichen

Film oder an gewissen lasterhaften Szenen, die in eine sonst werfvolle

Handlung eingestreut sind.
Seltsamerweise interessiert uns der erste Fall weniger, weil in einem

solchen Film der Gesamteindruck genügend Vorbehalte mit sich bringt,
sodaß er auf jeden Fall eine niedrige Bewerfung erfährt, unabhängig von
der künstlerischen Mitarbeit, welche hier die persönliche Verantwortlichkeit

des Schauspielers voll bestehen läßt.
Aber wie sollen wir uns verhalten angesichts einer Szene, die im

dramatischen Aufbau nicht fehlen darf, deren Siftlichkeit durch die
Beziehung zum positiven Gehalt des Filmes wiederhergestellt wird, deren
Gestaltung aber geeignet ist, den Hauptdarstellern ernstlich zu schaden?
Welche Haltung sollen wir einnehmen, wenn diese Hauptdarsteller Kinder

sind? Man kann sich leicht vorstellen, daß selbst ein Film, der in die
Kategorie «für Erwachsene ohne Vorbehalt» einzuordnen ist, unter
Umständen den in gewissen Szenen mitspielenden Kindern in der Gemischt-

57



heif der Studios ernsten Schaden zufügen könnte. Soll diese Quasi-Ge-
wißheit, daß jungen Menschen nicht wiedergutzumachendes Unheil
geschieht, für uns ein Grund sein, unsere Urteile zu verschärfen — oder
haben wir uns nur mit dem Film an sich zu befassen —, ohne die
Bedingungen bei der Gestaltung oder die Vorsichtsmaßregeln skrupelloser
Hersteller zu kennen? Eine Frage, die fast zu delikat ist, als daß sie hier
angeschnitten werden könnte.

Ich gebe sie Ihrem Nachdenken anheim und wünsche, daß sie Gegenstand

späterer Diskussionen wird im Verlauf der vorgesehenen Besprechung

über das Böse. Zu diesem Zweck möchte ich gleich einen
Unterschied machen zwischen dem Bösen, das sich im Verlauf der Handlung
auf dem Bildschirm abspielt, und dem, das uns als vollendete Tatsache
dargeboten wird, von der ausgehend sich das Szenarium aufbaut. Um
ein Beispiel zu geben, scheinen mir erhebliche Unterschiede zu bestehen
zwischen einem Spiel, das uns gleich zu Anfang einen Menschen zeigt,
der in Ehescheidung lebt, und einem anderen Spiel, das uns im Verlauf
der Handlung die Trennung eines Ehepaares und eine Scheidung
miterleben läßt. Diese Tatsache bestreiten hieße, so glaube ich, die
Eindruckskraft der Bilder und den im Besondern auf die Sinne wirkenden
Einfluß des Bildschirms erheblich unterschätzen.

Wieder einmal sind wir soweit, vom Einfluß des Films auf den
Beschauer zu sprechen und uns zu fragen, ob dieser Einfluß nicht eine
Funktion des Sichhineinversetzens in die Handlung ist. Je «näher» der
Zuschauer sich den Personen und ihrem Verhalten fühlt, desto mehr weiß
er sich eingefordert, desto ansprechbarer ist er für den moralischen Gehalt

des Films. Man fragt sich also mit Recht, ob nicht die «Distanz» als
ein Element der Bewertung angesehen werden muß. Zeitliche Distanz,
wenn es sich um Filme aus vergangenen oder zukünftigen Epochen
handelt; räumliche Distanz, wenn der Film in Landschaffen spielt, deren
Gebräuche von den unseren sehr verschieden sind; geistige Distanz, wenn
der Film einem irrealen Modus folgt (Oper, Operette, Phantasie, Farce
usw.).

Die Frage erhebt sich ganz besonders bei einem biographischen
Werk, das bekannte Tatsachen aus dem Leben berühmter Persönlichkeiten

schildert. Bei jeder der angeführten Hypothesen hat der Zuschauer
die «Nähe» zu den Personen und ihren Handlungen verloren, seine
Fähigkeit der Identifikation, manchmal sogar die der Adhäsion ist
verringert und die Eindruckskraft des Werkes abgeschwächt. Diese
«mildernden Umstände» müssen also in Betracht gezogen werden, aber in
dem Maße, in dem man der Phantasie, insbesondere der der Jugendlichen,

und den objektiv untragbaren Elementen einen gleich bedeutsamen

Platz vorbehält.
Eine letzte Frage soll noch von der Opportunität bestimmter Filme

handeln, unter anderem von solchen, die wissenschaftliche, politische
oder religiöse Probleme zum Gegenstand haben. Eine Frage von bren-

58



nender Aktualität, was die Förderung dieser Filme anbelangt, die sehr
schwer systematisch zu entscheiden ist! Ohne uns dabei autzuhalten,
stellen wir einfach fest, daf) eine zur Schau gestellte chirurgische Operation,

die nichts Unmoralisches an sich hat, allgemein jugendlichen
Zuschauern verwehrt werden sollte. Wir sprechen nicht von Geburten, die
Kenntnis des Geschlechtlichen einbegreifen und sich der Einordnung in
die Erwachsenen-Kategorie entziehen, sondern von einer einfach
aufregenden Vorführung. Man ist also geneigt, die Angst, die ein solcher
Anblick hervorruft, als ein Element in Betracht zu ziehen, das die moralische

Bewertung abwandeln kann, und man empfindet eine gewisse Un-
behaglichkeit gegenüber dieser Verwirrung von Psychologie und Moral.
Das gleiche gilt für politische Themen, die aus reinen Opportunitätsgrün-
den dargestellt werden, was wiederum gewissen Ideologien und sogar
der geschichtlichen Wahrheit einen moralischen Akzent gibt.

Noch delikater ist das Problem des religiösen Films. Sieht nicht die
normale Reaktion so aus, dafj beinahe grausame Anforderungen an die
künstlerische Qualität so gut wie an den geistlichen Wert solcher Werke
gestellt werden? Haben wir nicht das Recht, beides zu beanspruchen
und dazu noch ein sehr empfindliches Gewissen auf Seiten der
Verfasser zu fordern? Aber neigen wir nicht allzu sehr dazu, eine unmögliche

Vollkommenheit zu verlangen, und ergibt sich daraus nicht eine
Entmutigung derer, die guten Willens sind? Mit all diesen Fragen müfyte
man sich des längeren auseinandersetzen, ohne doch den Gegenstand
erschöpfend behandeln zu können. Denn wir haben uns weiterhin noch
zu fragen, wie wir uns den Produktionen gegenüber einstellen müssen,
die aus dem Geiste anderer Kontessionalifät entstehen. Wie sollen wir
uns gegenüber einer sympathischen Darstellung von Gottesdiensten und
Vertretern einer anderen Religion verhalten? Ich meine, hier müf)fe man
unterscheiden. Ich für meinen Teil glaube nicht, dafj ein Film abzulehnen
ist, weil er einen aufrechten Menschen darstellt, der nicht unseres Glaubens

ist. Aber unsere Aufmerksamkeit sollte von dem Augenblick an
wach sein, wo die Handlungen dieses Menschen als direkte Folge seiner
Zugehörigkeit zu der Religion, die er praktiziert, erscheinen. Selbst hier
müssen wir noch unterscheiden, ob sein Tun aus seinem Glaubensgeist,
aus seiner Liebe erwächst — was sehr wohl die Wirkung haben könnte,
dafj der Zuschauer näher zu Gott geführt wird —, oder ob seine Religion
so dargestellt wird, als sei sie die einzige, die solche Taten bewirken
kann. Bei dieser Bewertung ist eine solche Vorsicht vonnöten, dafj
manche Länder diese Produktionen als «außerhalb der Kategorien
stehend» erklären.

Die hier durchgeführte Analyse ist weit davon entfernt, erschöpfend
zu sein. Sie allein hätte genügt als Gegenstand des Kongresses. Wir
mußten uns sehr begrenzen, und können uns nun des Eindruckes nicht
erwehren, daf) diese Studie nichts Definitives herausgebracht hat.

59



Wenn man die moralische Bewertung mancher alten Filme betrachtet,
die seither zu Klassikern des Kinos geworden sind, kommt man zu der
Ueberzeugung, dafj unsere Urteile je nach Zeit und Umständen von
relativem Wert sind und nicht mit absoluter Gültigkeit aufgestellt werden

können. Diese Relativität, die das Bild unserer eigenen Existenz ist
und uns zu heilsamer Demut ermahnt, ruft uns zu unaufhörlichem Kampf
auf, der ein ständiges Wiederanfangen bedeutet und uns daran erinnert,
dafj unsere Aufgabe die Suche nach den wahren Werten ist, die ihre
Erfüllung erst in Gott findet.

Film-Festival Locarno 1954

25 Spielfilme standen auf dem Programm des 8. Internationalen Film-Festivals von
Locarno. 9 davon stammten aus kommunistisch regierten Ländern und waren somit
— von zwei Ausnahmen abgesehen — Propagandafilme in engerem oder weiterem
Sinne. Von den restlichen 16 Filmen waren genau die Hälfte bereits in Cannes oder
Berlin oder sogar an beiden Orten gezeigt worden. Dieses magere Resultat monatelanger

Vorbereitungen und Bemühungen könnte nicht nur die Journalisten, sondern
noch viel mehr die Locarneser Organisatoren melancholisch stimmen. Doch ist zu
hotten, daß sich die Lage vom nächsten Jahr an bessern wird, wenn einmal die neu
gefaßten Beschlüsse der Fédération Internationale des Associations de
Producteurs de Films (FIAPF) in Wirkung treten. Denn diese internationale
Produzenten-Organisation war es, die Locarno trotz der fehlenden Spitzenfilme zu
einem internationalen Filmzentrum machte, allerdings nicht in künstlerischer, sondern
nur in wirtschaftlicher Hinsicht. Die in Locarno tagende Generalversammlung der
FIAPF hatte die unhaltbaren Zustände im Sektor «Film-Festivals» selbst erkannt
und beschlossen, in Zukunft — das heitjt schon ab 1955 — jährlich nur noch ein
einziges Festival mit Wettbewerbscharakter anzuerkennen. Damit soll dem bisher üblichen
Unsinn Einhalt geboten werden, dafj last jeder zweite größere Film mit irgend einer
Festival-Auszeichnung hausieren gehen kann. Gleichzeitig hoftf man damit aber auch
zu erreichen, daß dieses einzige Wettbewerbs-Festival dann auch wirklich die besten
Filme aus allen Ländern zeigen kann. Daneben will aber die FIAPF auch ganz generell
die Zahl der verschiedenen Filmwochen auf ein vernünftiges Maß zurückschrauben;
von der FIAPF offiziell nicht anerkannte Festivals müssen von allen Produzenten
boykottiert werden. Da die FIAPF sozusagen alle Produktionsländer der freien Welt um-
faßt, wird ein solcher Boykott schwerwiegende Auswirkungen haben. In Westeuropa
wird es zumindest niemandem einfallen, eine Filmwoche ausschließlich mit
kommunistischen Filmen zu organsiieren.

Weiteres Gewicht erhielt Locarno 1954 durch eine Studienkonferenz der
UNESCO über die Probleme des Kinder- und Jugendlichenfilms. Ueber Resolutionen

und Empfehlungen kamen die verschiedenen Kommissionen zwar nicht hinaus,

doch wurden einige wichtige Erkenntnisse zu Tage gefördert und ein enger Kontakt

mit den in Frage kommenden Produzenten hergestellt. Die in Locarno begonnene

Arbeit soll in einer ständigen UNESCO-Arbeitskonferenz weitergeführt werden.
Eine ausgezeichnete Idee des Locarneser Organisationskomitees war die

Durchführung einer retrospektiven Schau über die historische Entwicklung des italienischen
Neo-Realismus. Die Cineteca in Mailand übernahm die praktische Durchführung und
stellte auch die Referenten für die jeweiligen kurzen Einführungsvorträge; neben den
Spielfilmen — von «Ossessione» bis «La terra trema» (1948) wurden auch zahlreiche
italienische Dokumentarfilme gezeigt, die bewiesen, daß die realistischen Filmschöpfer

wie ihre englischen Kollegen wenigstens zum Teil ihr Können und ihren Nährstoff
aus dem fruchtbaren Boden des Dokumentarfilm-Schaffens bezogen haben.

60


	Die Kriterien der Filmbewertung und ihre Anwendung

