
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 13 (1953)

Heft: 16-17: Filmkultur

Artikel: Filmkultur : ästhetisch gesehen

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ästhetisch bewerten will, muß sowohl menschliche Tiefe als dichte Kenntnisse

vom Phänomen des künstlerischen Gestaltens haben. Das Menschliche

setze ich immer voraus und meine damit den Charakter, die tiefe
Fühlweise, die Lebensreife, die innere Toleranz, die Sauberkeit des
Denkens und Fühlens. Nur diesem Kritiker geht die Schönheit und die
Mission des künstlerischen Gesfalfens auf. Nur er weiß, daß das richtige
künstlerische Gestalten, die richtige Beherrschung der Filmmittel, nicht
allein für das Können des Filmschaffenden spricht, sondern für seine

ganze Persönlichkeit.
Dieser Kritiker ist auch im Besitze der wesentlichen Erkenntnis, die man

auf dem Gebiete jeder Kunst haben kann: nämlich, daß das Kunstwerk
nur dort gestalterisch, formal vollendet ist, wo der
Filmschaffende Charakter und menschliche Tiefe hat, und dafj
es kein vollendetes Kunstwerk gibt, das von Schurken oder Sürmeln
geschaffen worden wäre.

Das bleibt auch immer zu denen zu sagen, die den religiösen Film
wollen. Es genügt nicht, dafj der Film ein religiöses Thema habe, dafj
er eine brave religiöse Meinung vertrete, nein, das religiöse Thema mufj
auch vollendet ästhetisch gestaltet sein. Der schlechte, der laue, der
langweilige oder der prunkende religiöse Film ist das Produkt von
Menschen, bei denen das Religiöse suspekt ist, die Religion nur auf den Lippen

tragen und die religiös untief sind. Wer wahrhaft religiös ist, wird
automatisch und schlafwandlerisch zu den richtigen filmischen Mitteln
greifen, wer aber zu den seichten, unbeholfenen und äußerlichen Mitteln

greift, ist nicht im wahren Sinne religiös. Ich habe in antireligiösen
Filmen schon mehr Tiefe gefunden als in religiösen, nur weil der Schöpfer

des antireligiösen Films verkapot und wider seinen eigenen Willen
religiös war. und diese unter dem Deckmantel des Antireligiösen
auftretende Religiosität eben mehr Tiefe hatte als jene Religiosität lauer und
mechanischer Religiöser.

Man sieht, alles was ich sage, läuft auf die Behauptung heraus: wer
wahrhaft inneres Format hat, findet fast schlafwandlerisch die richtigen
formalen Gestaltungsmittel, mit denen das zu sagen ist, was einem auf
der Seele brennt. Edwin Arnet.

Filmkultur — ästhetisch gesehen

Eine präliminarische Bemerkung kann ich nicht unterdrücken: wenn
z. B. Kreise der Filmwirtschaft von «Filmkultur» reden, meinen sie damit

etwas, was nicht sie, wohl aber die anderen haben müssen. Daß damit

der Sprachgebrauch verfälscht wird, tut ein einfaches Beispiel dar.
Wenn wir zum Beispiel von einem Land sagen, es habe eine Buchkultur,
so meinen wir, daß von einem Volk besonders schöne und lesenswerte
Bücher hervorgebracht werden und ihr Publikum finden. Eine Stadt

64



hat allenfalls eine hohe «Theaterkultur» — wiederum sind wir mit diesem

Lob der Meinung, daf) im Schauspielhaus dieser Stadt besonders
wertvolle Theaterstücke gut aufgeführt werden und auf das Interesse
einer grofjen Besucherschaft stoßen.

Niemand aber wird behaupten wollen, daf5 wenn z. B. von der Schweiz
gesagt wird, sie habe eine beachtenswerte «Filmkultur» — damit impliziert

ist, die in der Schweiz gespielten Filme seien besonders gut und
sehenswert. Das Lob dächte blofj daran, dafy in der Schweiz das
Kinopublikum besonders aufgeschlossen, besonders krifisch ist; dafj Filme,
die von dem öden Pfad der Routine und Konvention abweichen, freudige

Gefolgschaft finden usw. Wir alle wissen aber, dafj diese Filme
höchst selten sind. Recht bedacht, führte also paradoxerweise die
«Filmkultur» dazu, daf) die Leute gar nicht mehr ins Kino gehen und lieber
von einem utopischen Film der Zukunft träumen, anstatt sich mit den
gegenwärtigen Industrieprodukten zu langweilen. Und das täte dann
der Filmwirfschaft gar leid und führte zur Liquidation des Begriffs,
indem nicht einmal mehr vom Publikum verlangt würde, daf) es
«Filmkultur» habe.

Wir werden uns also bei der Diskussion der «Filmkultur» immer vor
Augen halten müssen, dafj es sich um eine recht einseitige Angelegenheit

handelt, insofern, als es bei den heutigen filmwirtschaftlichen
Voraussetzungen Filmkultur nur zwischen den fertigen, innerhalb unserer
Kinoprogramme auftauchenden Werken und dem Kinopublikum geben
wird. Der Kinobesifzer, der ja auch nicht anders kann, als unter fertigen
Werken zu wählen, gehört dabei prinzipiell zu seinem Publikum, an
dessen Aufgeschlossenheit oder Verbohrtheit teilnehmend. Und das
zweite Motiv, das wir uns aus der Einleitung zurückbehalten wollen, ist
die Mahnung, an den Begriff der Kultur in diesem Zusammenhang nur
bescheidene Ansprüche zu stellen. Die höchsten Begriffe, die die Kultur
im Laufe der abendländischen Geschichte von sich selbst gewonnen hat,
sind gegenüber einer derzeit möglichen, verwirklichungsfähigen
«Filmkultur» nicht in Anschlag zu bringen. Wir müssen das Gebäude sorgfältig

nochmals aus den fundamentalen Notwendigkeiten und Bedingungen
einer echten Kultur aufführen.

Es liegt mir fern, einen Begriff der Kultur fahrlässig zu improvisieren.
Doch, denke ich, läfjt sich vertreten, dafj Kultur mit Sprache viel zu
schaffen hat. Der Geist der Sprache isf vielleicht die Kulfur selber —
oder doch das Klima, in dem sie denkbar ist und gedeihen mag. Und
dieser Geist hinwiederum ist die Verständigung, die Mitteilung, die
Kommunikation. Kommunikation aber setzt nicht nur einen Sprechenden voraus,

sondern auch einen Verstehenden. Es ist eine hohe Forderung, zu
verlangen, daf) der Sprechende gut, verständlich, intelligent spricht —
als eine Mindestforderung aber darf von dem Aufnehmenden verlangt
werden, dafy er die Sprache versteht, dafj er ihrer Grammatik und Syntax

mächtig ist und deshalb einer Mitteilung in ihrer ganzen Komplexität,

65



ihrer Verworrenheit vielleicht, vielleicht auch ihrer Tauglichkeit und
Brauchbarkeit für seine individuelle Stunde habhaft werden kann.

Die Filmkultur ist deshalb dort zu finden, wo einer, der einen Film
gesehen hat, über ihn sprechen kann. In dem Moment des echten Ver-
stehens und seiner sprachlichen Reproduktion scheint mir nicht bloß die
Voraussetzung, sondern auch die Erfüllung der Filmkultur zu finden. Dabei

muf5 ich allerdings gleich beifügen, daß ich von Sprechen und
Sprache die Vorstellung von etwas Großem, den Menschen Auszeichnenden

habe — eine Vorstellung jedenfalls, der die Urteile, die man
am Kinoausgang nach der abendlichen Vorstellung hören kann, als
bloßes Lallen und Gestammel, als ein unartikuliertes Gewäsch erscheinen.
So gewinnt etwa eine Einzelheit, die innerhalb des Ganzen fast nur ein
funktionelles Zeichen sein sollte, in dem Bewußtsein der Zuschauer eine
ihr gar nicht zugedachte Dimension. Es ist, als ob jemand, der einen
gehörten Satz wiedergeben sollte, unaufhörlich ein einziges Wort oder
auch nur eine einzige Silbe wiederholte und darüber den Sinn und die
Art der Mitteilung verlöre. Oder noch vorsichtiger: und darüber die
Möglichkeit verlöre, zu entscheiden, ob der Satz einen Sinn, ob er dem
individuellen Bedürfnis efwas zu sagen habe.

Gewiß, auch der Kenner sagt vielleicht genießerisch: «Die Davis war
großartig!» Dann vermuten wir aber, daß er von nichts anderem spricht,
weil er es für belanglos hält neben dem Spiel der Hauptdarstellerin,
das für ihn die Quintessenz seines Erlebnisses ist. Das ist Sprache im
höchsten Sinne, denn dem Sprechen ging ein Verarbeiten, ein Ueber-
schauen, ein Abwägen und eine Zusammenfassung voraus. Wo diese
fehlen, tritt an Stelle der Sprache das Geschwätz.

Mit primitiven Zuschauern im Innern Afrikas hat man recht interessante
Erfahrungen gemacht, die mutatis mutandis auch für unser normales
Durchschnittspublikum gültig sind. Einem Negerpublikum wurde z. B.
ein höchst einfacher, anspruchsloser Dokumentarfilm über das Leben
in einer Mission gezeigt. Die Umgebung, die Häuser, ja selbst die
Personen, die in dem Film mitspielten, waren den Negern aus täglichem
Umgang bekannt. Als der etwa zehnminütige Film zu Ende war, wurden
die Neger gefragt (keiner von ihnen hatte je vor diesem Abend einen
Film gesehen), was sie soeben erblickt hätten. Die Mehrzahl von ihnen
antwortete: «Das Huhn!» Es handelte sich um ein Huhn, das während
den Filmaufnahmen zufällig ins Bild gelaufen war und für ein paar Sekunden

in der linken untern Ecke des Bildschirms auftauchte. Die meisten
Neger vermochten sich unmittelbar nach dem Film an nichts mehr als
an dieses Huhn zu erinnern, obgleich es sich in keiner Weise auffällig
benommen hatte. Seine einzige Auszeichnung bestand darin, daß es in
dem Kontext einer kleinen Spielhandlung nichts zu bedeuten hatte und
also frei war von jeder, auch nur der geringsten Zeichenhaftigkeit.

Man lasse mich weiter mit den Negern fechten. Mit den Erfahrungen,
die man bei ihnen gemacht hat, läßt sich eindrücklich zeigen, daß man

66



über Filme nur sprechen kann, wenn man sie versteht. Oder daß man
lallt, weil man sich ihnen wie einem Dschungel tremder Zeichen und
Begriffe gegenüberfindet. Beginnen wir bei einem noch einfachem
Beispiel als dem Film — bei der Phötographie, genauer: bei dem schwarz-
weisen photographischen Bild. Auch dieses Bild ist Sprache, mit eigener
Grammatik, mit eigenen Symbolen, Anspielungen und Metaphern. Doch
verstehen wir diese Sprache mühelos, weil wir mit der Photographie
sozusagen aufgewachsen sind. Wir können uns jedenfalls nicht daran
erinnern, daf) wir jemals Analphabeten der Photographie waren, die
deren Schwarzweiß-Abstraktion nicht entziffern konnten. Wir neigen deshalb

dazu, in der Photographie das Moment der Sprache und der Schrift
zu übersehen.

Es ist aber völlig undenkbar, daf) der Homo Pekinensis ein Photo von
heutzutage hätte «lesen» können. Dies erscheint als eine kühne Spekulation

— glücklicherweise iäf)t sich ihre Verbindlichkeit beweisen mit
den Experimenten, die man in Afrika gemacht hat. Neger, die phylogenetisch

eine längst verschollene Stufe der Menschheit repräsentierten,
waren zum Beispiel unfähig, Photographien der eigenen Großmutter, die
ihnen vorgehalten wurden, zu «lesen» — zu sagen, wen sie darstellten.
Andere Neger, denen dies bereits gelang, versagten vor ihrem eigenen
Bild oder vor dem Bild größerer räumlicher Verhältnisse. Z. B. zeigte
man einem Stamm das Lichtbild seines Missionsschulhauses mit spielenden

Kindern davor. Befragt, was sie gesehen hätten, antwortete ein Teil
der Neger: «Nichts!» — Ein anderer, kleinerer: «Ein Licht.» Dieselben
Neger aber waren fähig, das Dargestellte zu erkennen, sobald sich im
Kinobild die Kinder vor diesem Schulhaus bewegten und scheinbar aus
dem Innern des Gebäudes der Gesang eines bekannten Schulliedes
ertönte.

Photographie, die farbig ist, Photographie, die sich im Kinobild um
die Bewegung bereichert, ist leichter zu lesen, weil sie ein geringeres
Maß an Abstraktion voraussetzt. So gesehen, scheint die Sprache des
Films leichter zu erlernen als die Sprache der Photographie.

Wir alle aber wissen, daß dieser Schluß eine Illusion ist. Denn wir
erleben den Film ja nicht in seiner urtümlichsten Möglichkeit einfach
bewegter Photographie, sondern verquickt mit hochliterarischen, ungleich
komplizierteren Sinnstrukturen, die ein Höchstmaß an Abstraktionskraft
erfordern. Der literarische, das heißt der Spielfilm erfordert Abstraktionsgabe

auch für das Erfassen der Zeit, des Raumes usw. Kinder eines
gewissen Alters gehören nicht deshalb nicht ins Kino, weil sie dort mit
der Welt der Erwachsenen in verfrühten Kontakt kommen, sondern weil
sie gar nicht fähig sind, einen normalen Spielfilm als eine sinngemäß
durchkonstruierte Welt zu erfassen. Sie befinden sich in der Lage der
Analphabeten vor einem Buch, eines Fremden in Peking, der kein Wort
Chinesisch versteht. An der bedrängenden Undurchdringlichkeit, der
intensiv erlebten Wirrwelt des Erwachsenenfilms erleidet das kindliche

67



Gemüt kaum wiedergutzumachende Schäden. Mehr der Kuriosität halber
will ich beifügen, daß es auch Erwachsene zu geben scheint, die absolute
Analphabeten des Kinos sind, obgleich sie auf andern Lebensgebieten
sich mit hervorragenden Leistungen ausweisen. Es ist mir z. B. ein Fall
bekannt, in dem ein fast vierzigjähriger Mann auch den einfachsten
Kriminalfilm nicht versteht und, da er sich an und für sich viel aus dem Kino
macht, unter dieser seiner «Dummheit» leidet. An das, was die Psychiatrie

«partiellen Blödsinn» nennt, ist natürlich dabei nicht zu denken.
Gezwungenermaßen habe ich mit Extremfällen operiert. Doch ist der

Kino-Analphabetismus unter dem heutigen Durchschnittspublikum offenbar

ebenso verbreitet wie in Afrika. Es versteht sich: nicht so grob, nicht
so offensichtlich. Der Beweise für diese Behauptungen sind viele! Einmal

fällt das Publikum mit bemühender Hartnäckigkeit bei allen jenen
Filmen durch, die wirkliche Sprache sind, die selber nicht lallen, sondern
nach einer tüchtigen Grammatik gebaut sind. Und zweitens hat sich die
Filmindustrie längst auf das Publikum eingerichtet, das echte Sprache
nicht versteht, und kapriziert sich darauf, einen Sprachersatz als einen
Wechselbalg zu unterschieben: etwas, das wie Sprache aussieht, aber
zum Verständnis nicht jene echte Anstrengung fordert, die für das
Verständnis von Sprache unabdingbar ist.

Was ist dieser Sprachersatz? Ich würde die Unterscheidung von
Sprache und Terminologie einführen. Sprache im echten Sinn ist trotz
der Konventionalität ein unverwechselbar Einmaliges, etwas, das sich
gewissermaßen aus dem Ursprung in die Gegenwart ereignet und das,
schon an und für sich, dem echten Kunstwunder nahe steht. Echte
Sprache ist deshalb, genau besehen, nie übersetzbar. Dagegen läßt sich
Terminologie leicht übertragen: ein konventionelles System konventioneller,

sinnhafter Zeichen wird durch ein anderes ausgetauscht. Der
heutige Routinefilm bedient sich gerade dieser leicht verstehbaren
Zeichen. Er ist bloße Terminologie — und in dem Maße langweiliger und
unbedeutender, als dieses Zeichensystem verwaschener, internationaler
und allgemeiner wird.

Ich glaube, daß es falsch ist, von dem Film zu verlangen, daß er Kunst
ist. Weshalb sollte man es vom Film verlangen, wo doch genau so wenig
Bilder und Bücher Kunst sind, obgleich sie darauf einen Blankoscheck
zu haben behaupten. Aber was von diesen als Selbstverständlichkeit
gefordert wird, ist auch von jenem zu erwarten: daß er Sprache ist, artikuliert

mit den Mitteln, die ihm zu Gebote stehen. Und was des Malers
und des Schriftstellers ist, darauf hat auch der Film einen Anspruch: auf
ein Publikum, das diese Sprache verstehf, seine Schrift lesen kann. Dieses
Publikum, dem das Abc des Films geläufig wäre, hätte Filmkultur.

Georg Gerster.

68


	Filmkultur : ästhetisch gesehen

