Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 12 (1952)
Heft: 16
Rubrik: Filme, Uber die man spricht

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Filme, liber die man spricht

«Carrie»

Wie bekannf, erzahlt William Wylers neuer Film die Geschichte eines
Provinzmadchens, das in die Grofjstadt kommt, dort zuerst die Geliebte
eines Handelsreisenden wird, sich dann aber mit einem Grohrestaurateur
liiert; dieser laht sich scheiden, um Carrie zu seiner Frau zu machen; da
aber das Geld bei seiner Frau verbleibt, ist das neue Ehepaar mittelios.
Wahrend Carrie bei der Buhne Unterschlupf findet und eine mehr oder
weniger brillante Karriere macht, geht es mit dem Mann abwaérts, und
der Film verlaht ihn zu einem Zeitpunkte, wo er nicht nur verkommen
ist, sondern auch mit Selbstmordgedanken laboriert.

Der Grundgedanke des Films, vielmehr sein Grundgefuhl, ist die Ris-
sigkeit und Briichigkeit des menschlichen Lebens, seine unaufhaltsame
Degeneration; eine fast naturwissenschaftlich, jedenfalls materialistisch
determinierte Milieutheorie steht hinter ihm.

Zwei Gedanken, die Verteidiger fiir den Film vorbringen werden,
bediirfen in diesem Zusammenhang der Abkldrung; diese mag etwas
weiter gefafst sein, als man vielleicht erwartet: sie wird sich durch die
Allgemeinheit ihrer Ueberlegungen rechtfertigen.

Erstens, werden die Verteidiger des Films entgegnen, geht es in die-
sem Film gar nicht abwarts, Nicht der Mann, der von Laurence Olivier
mit einer immer schdbiger werdenden Vornehmheit gespielt wird, ist
die Hauptperson. Sondern Carrie, das Madchen, das Karriere macht
und damit aus einer kleinen Stelle im menschlichen sozialen Ganzen
zu einer prominenteren im Bihnenlicht des Varieté aufsteigt. Womit
bewiesen ist, dafy es mit dieser Milieutheorie und dem behaupteten
Determinismus etwas hapert.

Darauf ist folgendes zu erwidern: ein Kunstwerk bestimmt sich nicht
dadurch, was der Kunstler wollte, sondern blok dadurch, was asthetisch
relevant wird. Die Tragweite des Gedankens wird immer wieder Uber-
sehen; dabei ist sie mit berihmten literarischen Beispielen illustrierbar.
Choderlos de Laclos behauptete im Vorwort seines Romanes «Les liai-
sons dangereuses», er habe diesen Roman geschrieben zur moralischen
Belehrung der Tugendhatten und zur Abschreckung aller derer, die sich
versucht fihlen kénnten, den Weg der Sittenlosigkeit zu betreten —
kurz: er habe ein moralisches Buch verfaht. Der Roman allerdings, der
Gipfel vielleicht nicht der Unmoral, wohl aber der Amoral, straft den
eigenen Autor Liigen: nicht die moralischen Einwénde gehen in dem kiinst-
lerischen Stilwillen auf, sondern die Partien seiner Gedanken, die dem
Vorwort strikte widersprechen. Ebenso hat Schiller in den «Ré&ubern»
fasziniert die amoralische Gréhe verherrlicht und erst spater, erschrok-
ken Uber die eigene Kihnheit und Verwegenheit, in einem Vorwort
behauptet: sein Theaterstiick diene der Abschreckung. Ebenso sind die
Romane der amerikanischen Literatur, die sich um die Jahrhundert-

68



wende gegen die Industriekapitane und den Manchester-Liberalismus
in Amerika wenden, trotz ihrer gegenteiligen Versicherung, von dieser
neuen, asozialen Art menschlicher Gréhe zutiefst fasziniert und ringen
sich die Bedenken sozialer, moralischer Natur nur mihsam ab. D. h.
asthetisch effektiv wird nur die Faszination. Genau so mit «Carrie». Der
Drehbuchautor mochte noch so sehr sich Milhe geben, das Positive
eines Aufstiegs, einer Wahlfreiheit gegenliber dem Determinismus zu
betonen — das was schlieflich effektiv wurde, ist allein der Determi-
nismus.

Zweitens, werden nun die Verteidiger des Films einwenden, ist die-
ser Film die genaue Abspiegelung gesellschaftlicher Zustande, mensch-
licher Degeneration, wie sie in Amerika in den ersten zwanzig Jahren
nach dem Beginn des neuen Jahrhunderts liberall festzustellen waren.
Sie werden sagen, dafy Dreiser, dessen Roman dem Film zugrundeliegt,
nichts anderes als die Wirklichkeit abschrieb!

Darauf ist folgendes zu erwidern: der Einwand ist vom Naivsten und
Banausischsten. Ein Kunstwerk ist niemals blof Nachahmung, niemals
blofy Abklatsch, Abschilderung, niemals bloff Geschichte — ein Kunst-
werk ist im selben Augenblick schopferisch, ist Ursprung, Neubegrin-
dung und Rettung der Geschichte. Ein literarisches Beispiel mache diese
Ueberlegung klar: Homer hat eine bestimmte Kulturstufe der Griechen
in seinen beiden Epen gestaltet. Das heifft nun nicht blof, dafy er eine
existierende Kultur durch ein kinstlerisches Protokoll unserer staunen-
den Bewunderung Uberlieferte, sondern auch, daf er durch seine Schil-
derung diese Zustande, diese Kultur mitbegrindete. Jeder Epiker ist,
insofern er Kinstler ist, als Berichterstatter eines bestimmten sozialen Ge-
figes zugleich dessen Sicherer, dessen Mitbegriinder. Nur so ist Kunst
als Kunst (mit der Dignitat des Schopferischen) lberhaupt denkbar. In-
dem Dreiser die weiff der Himmel nicht sehr anmutende Gesellschafts-
wirklichkeit seiner Zeit «abschrieb», war er zugleich daran, sie durch
sein schopferisches Wort mitzuschaffen. * Dasselbe ist nun von jedem
Film zu sagen, insoweit er den Anspruch auf Kunst erhebt: deshalb ist
«Carrie» nicht blofy eine stenographische Aufnahme einer bestimmten
gesellschaftlichen Méglichkeit, sondern mehr: Helfershelfer, diese Mog-
lichkeit zu schaffen.

Man wird unschwer erkannt haben, weshalb wir in scheinbar neben-
sachlichen Fragen zu weit ausgeholt haben. Es geht hier um den inner-

* Deshalb ist die marxistische Kunstauffassung von einer grotesken Naivitat, weil
sie den Kiinstler als Produkt statt als Beweger der Gesellschaft sieht. Immerhin ist
diese Theorie blok an der Oberfliche so harmlos. In Wirklichkeit hat vielleicht nie-
mand so klar die Macht eines Kiinstlers eingesehen wie der Marxismus und die an
ihm interessierten Kreise. Deshalb werden in seinen Kronldndern die nonkonformi-
stischen Kiinstler bis aufs Blut verfolgt und die konformistischen von Zeit zu Zeit
zu Selbstanklagen gezwungen. lhre «Linie» kann nicht klar genug sein. Der Westen
dagegen scheint sich mit einer falsch verstandenen Liberalitdt zugrunde zu richten.

69



sten Kern der Kritik, um ihre Berechtigung; es geht nicht nur um die
Kritik, sondern auch um die Kunst Gberhaupt und ihre Moglichkeit.
Jeder «gute» Film ist nicht blok ein «Schwarmereivergniigen», sondern
eine schopferische Tatsache, die instand gesetzt ist, dieses «Gute» zu
schaffen, aus dem Ursprung einer einmaligen kinstlerischen Schépfung
dieses «Gute» immer wieder in die Geschichtlichkeit eines Alltagspubli-
kums zu verpflanzen. Dasselbe gilt nun vom «schlechten» Film, der sein
Zerstorungswerk ebenfalls schopferisch leistet.

Von hier aus hat jede Filmarbeit ihre Wiirde und ihre Ueberzeugungs-

kraft. G.G.

«Jeux interdits»

Kritiker, welche von einem Film verlangen, dafy er unmifverstandlich
sei, dafy sich sein Sinn auch einem Ubermiideten Zuschauer erschliehe,
werden diesen Film ablehnen miissen. Denn er steckt voll Fragen. Er
l&ht verschiedene Deutungen zu.

Die einen Leute werden ihn als blasphemisch empfinden, die andern
werden in ihm eine Darlegung der religiosen Triebkréfte sehen; wieder
andere mogen behaupten, dafy die religiose Thematik Uberhaupt nicht
das Kernproblem des Films ausmache.

Die einen kénnen den Film als ein im Grunde ganz naturalistisch ge-
dachtes Werk auffassen; aber diejenigen, die ihn symbolisch deuten
mochten, kénnen fir ihre Ansicht ebenso gute Griinde anfiihren,

Konkret: das Spiel der Kinder, welche — darin besteht die Handlung
des Films — fur sich einen Tierfriedhof anlegen und hiezu die Kreuze
von Leichenwagen, vom Friedhof neben der Kirche und beinahe noch
vom Altar stehlen, kédnnen fir mancherlei Sinnbild sein: sie kdnnen als
Gegensatz gesehen werden zu den Erwachsenen mit ihrer verduferten,
kenventionellen «Frémmigkeit», denen das Kreuz auch nur ein leeres
Zeichen ist; in gewisser Hinsicht stellt das Verhalten der Kinder aber
auch wieder eine letzte Folgerung und Steigerung dieser ausgehohlten

Religion dar.
Die Gier nach Kreuzen ist einerseits ein aus Ubermitiger Phantasie
entspringendes originelles Lustspielmotiv —, anderseits kénnte man ge-

rade in diesem Motiv einen der Hauptgedanken symbolisch ausge-
driickt finden. Doch hiehe es wohl den gedanklichen Gehalt des Films
Uiberschatzen, wenn man sich in solche verstandesmafige Spitzfindig-
keiten verirren wiirde. Man kommt seinem Sinne besser von der Seite
des Gefiihls zu. Hier erkennt man ohne Miihe einen deutlichen Kon-
trast zwischen der Welt der Erwachsenen und derjenigen der Kinder.
Die letztere bestrickt durch eine unverbrauchte Urspringlichkeit des
Empfindens und Handelns. Richtig verstehen kénnen wir sie allerdings
nur, wenn wir sie nicht an unsern eigenen Lebensbezirken messen, d. h.
nicht an einem Milieu, in dem eine christliche Erziehung schon die ersten
zuverlassigen Geflihle fir Recht und Unrecht geweckt hat. Die Kinder

70



des Films entbehren der richtigen religidsen Erziehung. Zwar besucht
der Knabe — im Gegensatz zum Madchen, das noch nie von Gott ge-
hoért hat — den Religionsunterricht; er ist sogar ein guter Schiiler; aber
diese Erziehung hat keinen Riickhalt am Elternhaus.

Die jugendliche Seele ist deshalb haltlos und ratlos in wesentlichsten
Bereichen des Lebens; und besonders wirkt sich dies aus, als durch
dufere Ereignisse der Ernst des Lebens schon in die Kinderherzen hin-
einschimmert, ndmlich durch den Tod. Dem Tod der Eltern des Mad-
chens bei einem Fliegerangriff steht der Tod des kleinen Hundes gegen-
Uber — und dieser packt das Kinderherz unmittelbarer als jener. Und
derselbe Kontrast zeigt sich auch, als der Bruder des Knaben stirbt. Auch
hier wachst das Erleben der Kinder nicht Giber den ihnen eigenen Be-
reich empor.

Immer mehr drangt sich die Frage auf — und in dieser Frage liegt ein
Hauptanliegen des Films —, welche Welt denn die sinnvollere sei, die
der Erwachsenen oder die der Kinder. Die Erwachsenen stehen zwar mit
beiden Fiiken in der angeblichen Wirklichkeit; aber sie wissen mit der
Wirklichkeit nichts anzufangen. Wirklichkeit heifst fir sie u. a. leeres Da-
hinleben, es heift auch Feindschaft mit Nachbaren; ihre Wirklichkeit ist
seelenlos. Diejenige der Kinder aber ist bei aller Liebe zum Traum, zur
Phantasie doch berthrt von einer hohern Wirklichkeit; denn sie ahnen
das, was man mit den Fingern nicht greifen kann; sie spiiren die Poesie
in der Welt, und sie haben doch ein Gefihl firs Jenseits.

Aber was sie von dieser Uberirdischen Welt wissen, ist nicht mehr als
eine Ahnung. |lhr Wissen ist weit entfernt von dem, was in Wirklichkeit
ist. Es ist ein Zerrbild — so wie auch das Getue der Grohen ein Zerr-
bild ist dessen, was ihnen anstehen wurde.

In dieser Richtung ist der Film durchaus naturalistisch. Denn Naturalis-
mus bedeutet ja nicht nur Wirklichkeitstreue im Detail, sondern in der
Regel bezeichnet der Begriff auch Verzicht auf eine Lésung, ein Sich-
abfinden mit dem «So ist es nun einmal». Der Film zeigt eine innerlich
ganzlich verarmte Welt, aus der er nur selten einen Ausblick gibt in
eine sinnerfillte Menschlichkeit. Aus dieser naturalistischen Einstellung
heraus erscheint manches, das als Lasterung anmutet, stilistisch notwen-
dig. Aber darin liegt auch eine Gefahr des Films, die sich besonders
bei Andersglaubigen auswirken wird. Psychologisch wird man z. B. die
Szene, in welcher der Knabe, kaum dafy er den Beichtstuhl verlassen hat,
das Altarkreuz stehlen will, als berechtigt empfinden, denn das dirfte
jeder Seelsorger bestatigen, dafy gelegentlich Kinder im gezeigten Alter
das Wesen des Beichtsakramentes noch nicht erfalt haben. Fiir einen
nicht katholischen Filmbesucher aber mag diese Szene den Eindruck
erwecken (oder starken), als ob die Beicht etwas rein Aeuferliches sei.
Aehnliches gilt etwa vom Trauergottesdienst — obwohl doch gesagt
werden darf, dafy nur ganz urteilslose oder voreingenommene Besucher
das gezeigte Verhalten als typisch katholisch bezeichnen werden. pfp.

71



	Filme, über die man spricht

