
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 12 (1952)

Heft: 12

Artikel: Erziehung der Masse zum richtigen Filmsehen

Autor: Plankensteiner, Alfons

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12 Juli 1952 12. Jahrg.

Organ der Filmkommission des Schweizerischen Katholischen Volksvereins
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54)
Administration: Generalsekretariat des Schweizerischen Katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12 (Tel. 2 69 12). Postcheck VI 1/166

Abonnementspreis, halbjährlich: für private Abonnenten Fr. 4.50, für
filmwirtschaftliche Bezüger Fr. 6.—. Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkt,
mit genauer Quellenangabe gestattet.

Inhalf erziehung der Masse zum richtigen Filmsehen
Der Film im Unterricht
Kurzbesprechungen
Die Meinung des Kinobesuchers über einige wichtige Filmfragen
Handbuch des Films

45
50
52
51

55

Erziehung der Masse zum richtigen Filmsehen
Vorfrag von Universitäts-Dozent Dr. Alfons Plankensteiner, Innsbruck,
an den Studientagen des OCIC., Madrid, 22.—25. Mai 1952

Wir leben im Zeifalter der Masse. Das hat Ortega y Gasset gerade
von Spanien aus schon vor zwanzig Jahren in seinem berühmt gewordenen

Buch «Der Aufstand der Massen» der Welt bewiesen. Diese Her-
aufkunft der Massen hat mehrere Gründe. Ein wesentlicher Grund liegt
natürlich in der modernen Technik und der in ihrem Gefolge auftretenden

Industrialisierung, die immer mehr Menschen an begrenzten Plätzen
zusammendrängte und die so im letzten Jahrhundert in Europa eine bisher

noch nicht dagewesene Bevölkerungsvermehrung hervorrief. Aber
es gibt noch andere Gründe, und diese liegen im geistigen Bereich.
Der Iiberalistisch und individualistisch orientierte Mensch der Neuzeit
ist schließlich seiner bindungslosen Freiheit und seiner eingebildeten
Selbstherrlichkeit überdrüssig geworden. Er suchte wieder nach irgendeinem

Halt, nach Rückendeckung, nach Geborgenheit. Denn sein
Individualismus hatte ihn einsam und im Grunde hilflos gemacht. War doch
die Freiheit des neuzeitlichen Menschen erkauft worden mit dem
Verzicht auf das Absolute, mit einer «Flucht vor Gott», wie Max Picard es
formuliert hat. So hat der Mensch der Neuzeit seine Freiheit mehr im
negativen Sinne als eine Freiheit von etwas und nicht im positiven
Sinne als eine Freiheit zu etwas begriffen und getäfigt. Es zeigte sich
aber, daß der Mensch auf die Dauer nicht ohne Bindung zu leben
vermag. Und da er die Bindung nach oben verloren hafte, suchte er die
«Tuchfühlung» nach unten hin. Er stürzte sich also in die scheinbare
Geborgenheit der Masse. Dort kann man denken und sagen und tun,
was alle denken, sagen und tun und so wird einem, so hofft man wenigstens,

die Verantwortung abgenommen.



Doch was ist nun eigentlich Masse? Wenn wir im folgenden etwas
über die Erziehung der Masse, insbesondere die filmische Erziehung,
sagen sollen, dann wird es unentbehrlich sein, diesen Begriff «Masse»
etwas genauer zu fassen. Es ist für den Massenmenschen typisch, dafj
er — wir zitieren Ortega y Gasset — für das Recht der Gewöhnlichkeit
eintritt, dafj er alles vernichtet, was anders, ausgezeichnet, persönlich,
eigenbegabt und erlesen ist, daß er, zufrieden mit sich selbst, daran
gewöhnt ist, niemals von sich fort auf eine Instanz außerhalb von ihm
zu blicken. So unterscheidet sich die Masse von den «vielen» früherer
Zeiten. Denn früher stand diesen vielen eine Elite gegenüber, die den
Ton angab, auf die man, wenn auch vielleicht manchmal widerwillig,
hörte, nach der man sich richtete. Die vielen waren auch insofern von
der Masse unterschieden, als sie, wie Romano Guardini dies im «Ende
der Neuzeit» ausführt, eine Menge bildeten, innerhalb derer doch jeder
einzelne wenigstens darnach strebte, ein Eigenleben zu führen. In der
Masse hingegen will gar niemand anders als die andern sein, ja dieses
Anderssein gilt geradezu als unanständig.

Wie soll nun — und damit kommen wir zu unserem Problem — eine
solche Masse erzogen werden können? Wie will man sie führen und
lenken, wenn sie doch jede Instanz und jede Elite ablehnt? Man könnte
einwenden, Masse habe doch zu allen Zeiten — denn es hat zwar wohl
nicht nur in der Neuzeit, aber in früheren Epochen auch Massen
gegeben — ihre Führer gehabt. Und also sei Masse doch zu lenken und
zu erziehen. Aber man darf dabei nicht übersehen, dal} Führer viel mehr
Exponenten als wirkliche Erzieher des Volkes sind. Sie bringen das zum
Ausdruck, was in der Masse als, vielleicht manchmal noch unbewußte,
Sehnsucht lagert. Denn nur dann, wenn sie so zur Personifikation des
Massenstrebens werden, werden sie von der Masse angenommen,
verstanden und emporgetragen. So bleibt also die Tatsache bestehen, daß
es schwierig ist, die Masse zu erziehen. Denn Erziehen heitjt ja nicht
einfach, sich nach den Wünschen des Zöglings richten. Es heißt
vielmehr «ziehen», hinziehen auf ein Ziel, das dem Zögling selbst oft noch
nicht genügend klar und erstrebenswert erscheint.

Und so gilt es denn, mutig und zuversichtlich nach Möglichkeiten
Ausschau zu halten, wie wir doch trotz aller Schwierigkeiten eine
Erziehung der Masse verwirklichen könnten. Hier bieten sich grundsätzlich

zwei verschiedene Wege an:
1. Die Menschen, die noch nicht der Verführung und Verflachung der

Masse erlegen sind — und solche gibt es trotz des «Zeitalters der
Masse» immer noch — gilt es stark und widerstandsfähig zu erhalten
und zu einer Elite heranzubilden, die urteilsfähig, verantwortungsbewußt

und von Liebe zu den Mitmenschen erfüllt ist. Es wäre nun freilich

ganz verkehrt, wollte man im neuzeitlichen Individualismus das Ziel
der Erziehung solcher Menschen sehen. Denn der Individualismus ist
eine Geisteshaltung von gestern, und da die individualistische Persön-

46



lichkeitskultur der Neuzeit auch immer zu einem wesentlichen Teil
Egoismus war, ist es schließlich gut so, daß der Individualismus zu
Ende geht. Das Problem ist also nicht — worauf Romano Guardini
verdienstvoll hinweist —, ob es uns gelingen kann, in einigen Menschen
dieser Zeit noch die zu Ende gehende Neuzeit weiter zu hegen und
zu pflegen, sondern vielmehr, ob diese Menschen in und trotz der
Vermassung unserer Zeit noch imstande sein werden, die menschliche
Würde und Freiheit zu verteidigen. Guardini formuliert das so: Die
Persönlichkeit kann untergehen, aber die Person muß erhalten bleiben.
Das heißt, daß wir uns vielleicht in unserer Zeit den Luxus einer
eigenständigen, gesonderten Atmosphäre und Persönlichkeitskultur nicht
mehr leisten können und daß ein solcher Verzicht auch gar nicht nur
beklagt werden müßte, daß wir aber unter allen Umständen, wenn wir
nicht das Menschliche überhaupt preisgeben wollen, die Person, also
den tiefsten, ewigen, unantastbaren Kern unseres Menschseins vor dem
Zugriff der Masse, des Staates, der Bürokratie, der Gewalt, der
Verflachung und Nivellierung schützen müssen. So erwächst uns also die
Aufgabe, die Menschen, die noch nicht der Vermassung anheimfielen,
einerseits auf einen Verzicht vorzubereiten und anderseits von einer
Preisgabe zurückzuhalten. Sie sollen als Menschen unserer Zeit lernen,
nicht rückwärtsgewandt dem Untergang der individualistischen Neuzeit
nachzutrauern, sondern vielmehr, mit beiden Füßen in dieser Zeit
stehend, sich den neu heraufkommenden Möglichkeiten zuwenden.

2. Der zweite Weg, eine Erziehung der Masse zu erreichen trotz aller
entgegenstehenden Schwierigkeiten, führt zum Massenmenschen selbst
hin. Er muß, soll die Menschheit nicht weithin in Gefahr kommen, ins
Untermenschliche abzusinken, von unserer Erziehungsbemühung
erreicht werden. Und auch hier sind wir, trotz des eingangs gezeichneten
etwas düsteren Bildes, doch nicht ohne Hoffnung. Die Lage muß klar,
nüchtern und ohne Illusionen gesehen werden, wenn wir als Erzieher
Erfolg haben wollen. Und wenn die Lage düster und gefährlich ist, dann
muß sie auch düster und gefährlich diagnostiziert werden. Das heißt
aber nicht, oder darf nicht heißen, daß man die vordringlichen und
auffälligsten Züge im Antlitz der Zeit für die einzigen oder doch allein
bestimmenden halten dürfe. Es ist keine Zeit ohne Hoffnung, und es
ist gerade in der Gefahr oft das Heil besonders nahe. Vergessen wir
also nicht, in der Vermassung der Zeit die Möglichkeit zu einem lange
nicht mehr dagewesenen Gemeinschaftsgefühl zu entdecken. Sehen wir,
wie eine neue Art von Kameradschaft, von Zusammengehörigkeitsbewußtsein

allenthalben im Werden ist, das das genaue Gegenteil zu
einer egoistisch-individualistischen Empfindlichkeit darstellt, durch die
der neuzeitliche Mensch weithin charakterisiert wurde. Sagen wir also
gerade als Christen ja zu diesem neu erwachsenden Solidaritätsbewußtsein,

das im Grunde doch ein Abglanz von Nächstenliebe ist oder doch
sein könnte. Und suchen wir nun in unseren Erziehungsbemühungen



gegenüber der Masse gerade diese Werfe besonders ins Bewußtsein
zu rufen. Der Massenmensch soll sich in dieser Beziehung nicht mit einem
bloß triebhaften Herdengefühl zufrieden geben, sondern soll die
Solidarität als eine bewußte sittliche Verpflichtung begreifen und ergreifen
lernen. Es muß weifer zur Rechtfertigung der Masse erkannt werden,
worauf Friedrich Dessauer aufmerksam macht, daß die großen,
weltweifen Aufgaben unserer Zeit ja überhaupt nur durch die Organisation
der Massen bewältigt werden können. Können wir also eine Entwicklung

grundsätzlich verneinen, die uns überhaupt erst das Leben ermöglicht,

das wir heute zu führen gewohnt sind? Suchen wir doch auch
dieses Bewußtsein den modernen Massenmenschen einzuprägen, der
ja so leicht in Gefahr kommt, sich nur mehr als ein, vielleicht manchmal
überflüssig erscheinendes, Rädchen in einer riesigen Maschine zu fühlen.

Doch wir wollen ja noch mehr! Wir wollen diese Masse erziehen. Wir
wollen ihr die Werte und Maßstäbe des Guten, Wahren und Schönen
so vermitteln, daß diese höchsten Ziele der Menschheit auch hier und
heute noch geschichtsmächtig werden können. Wir wollen auch noch
den so sehr ins Triebhaffe, Materielle, geistig Bequeme und Gewöhnliche

absinkenden Massenmenschen wieder den Idealen zuführen. Wir
wollen erreichen, nicht überall natürlich — einer solchen Utopie geben
wir uns nicht hin —, daß wenigstens ein Teil der Masse wieder ansprechbar

wird für den Geist und bereit ist, wenigstens ansatzweise eine
Aufwärtsentwicklung zu beginnen. Wir wollen also — um es konkreter
auszudrücken —, daß der Mensch von heute, der weithin Massenmensch
geworden ist, in seiner Arbeit und in seiner Freizeit, an der Werkbank
und im Büro, in der Familie und in der Gesellschaft der Kameraden,
kurz: in seinem Leben die Prinzipien der Sittlichkeit anzuerkennen und
durchzusetzen bereit ist. Dies ist eine riesige, eine schwierige, ja
beinahe undurchführbare Aufgabe. Aber der unerschütterliche Glaube daran,

daß der Mensch, und zwar der Mensch aller Zeiten, seinem Wesen
nach auf den Geist hin angelegt ist, daß er ein Kind Gottes und Träger
einer unsterblichen Seele ist, läßt uns nicht verzweifeln und verzagen.
So dürfen wir uns also durch den Schein allein nicht täuschen und nicht
entmutigen lassen. So sehr auch der Mensch auf seine menschliche
Bestimmung, auf seine Aufgabe der Höherentwicklung zu Zeiten
vergessen mag, so bricht doch immer wieder durch alle Plattheit, Gemeinheit

und Oberflächlichkeit die Sehnsucht nach dem Höhern durch. Denn
der Mensch vermag auf die Dauer nicht seine göttliche Abkunft zu
verleugnen, und noch in seinem Wüten und seinen Irrungen wird dem
Mitfühlenden die unausroffbare Sehnsucht nach Geborgenheit und nach
einer endgültigen Heimat spürbar. Eine Sehnsucht freilich, die oft so
verschüttet und verborgen ist, daß sie nicht einmal dem Menschen
selbst, der sie dennoch in sich trägt, deutlich werden muß. Sie deutlich
zu machen aber ist nun eine der vornehmsten Aufgaben, die einer
verantwortungsbewußten Erziehung der Masse gestellt wird.

48



Und nun, meine verehrten Zuhörer, lassen Sie mich von diesen
Voraussetzungen, Diagnosen und Ausblicken her noch im besondern das
Problem der tilmischen Erziehung der Masse kurz umreißen.

Das Kino ist, wie man weil), so sehr der Masse zugeordnet, dafj man
geradezu sagen kann, es sei jene Unterhaltungsstätte, die zugleich mit
der modernen Masse geboren wurde. Ohne die Masse wäre der Film
nicht möglich oder er wäre doch nicht das, was er ist. Ohne die
Gleichartigkeit der Lebensweise, der Reaktionen, der Wünsche und Erlebnisfähigkeit

der Großstadtmassen im Westen und Osten, im Süden und
Norden der Welt hätte der Film nie diese Verbreitung und damit auch
nie diese Macht erlangen können. Aber auch die Masse wäre vielleicht
nicht das, was sie ist, ohne das Kino. Denn die statistisch erwiesene
Tatsache, daß die Menschheit alljährlich 20 Milliarden Stunden vor der
Filmleinwand verbringt, kann doch wohl an eben dieser Menschheit
nicht spurlos vorübergehen. Daraus ergibt sich die ungeheure
Verantwortung, die wir Christen, vor allem wir in der katholischen Filmarbeif
tätigen Christen, dieser Erscheinung des Films gegenüber auf uns
genommen haben. Zwar kennen wir — und meine einleitenden Ausführungen

sollten dies nochmals in Erinnerung rufen — die Grenzen, die
uns bei unserer Bemühung, die Massen zum guten Geschmack gegenüber

dem Film zu erziehen, gesteckt sind. Aber die hier auftretenden
Hindernisse sollen uns nicht mutlos machen, auch das hätten die
grundlegenden Ausführungen über die Erziehung der Masse deutlich machen
sollen. Freilich muß diese Erziehungsarbeit auf die Gegebenheiten der
Masse Rücksicht nehmen und muß im übrigen im Rahmen einer
allgemeinen Erziehung der Masse zum Guten gesehen werden. Dies der
dritte Gedanke, der aus dem ersten Teil meines Referates hätte
herausklingen sollen.

Es mag wohl kaum ein Weg so entscheidend sein als der, den wir
heute hier zu bedenken haben. Mag man versuchen — und Fortschritte
in dieser Richtung wären äußerst wünschenswert —, die Produzenten,
die Verleiher oder die Kinobesitzer direkt zu beeinflussen, es wird dies
alles wenig nützen, wenn es nicht gelingt, die Massen der Kinobesucher
zum guten Film hin zu erziehen. Denn der Film ist bekanntlich nicht
nur eine ins Künstlerische, ins Technische, ins Soziologische und Ethische
reichende Erscheinung, er ist auch und vor allem ein Geschäft. Ueber
den Wert und den Absatz einer Ware aber entscheidet bekanntlich im
letzten der Käufer und sonst niemand. So ist jede Kinokarte ein Stimmzettel,

und damit spricht die Masse des Publikums ihr Urteil darüber,
ob ein Film gefällt oder nicht, ob er also ein Geschäft war oder ein
Versager. Die Filmleufe werden immer die Filme machen, die das Publikum

wünscht und die es nachher ansieht. Und zwar nicht einfach irgend
ein besonders geschultes, aber zahlenmäßig nicht ins Gewicht fallendes
Publikum, sondern das Publikum, das allein den Ausschlag gibt: die
Masse! So wird eine Nation und wird die Welt schließlich immer die

49



Filme haben, die sie will und die sie verdienf. Hier muß daher der Hebel
angesetzt werden. Wir müssen die Masse, oder doch einen wesentlichen

Teil der Masse so beeinflussen, dafj sie sich nicht mehr alles im
Kino vorsetzen läfjt, daß sie nicht mehr mit jedem Kitsch einverstanden
ist, dafj sie von sich aus aus einem entwickelteren Geschmack und einem
erhöhten ethischen Verantwortungsbewußtsein heraus den guten oder
doch wenigstens den besseren Film fordert.

Ich fasse zusammen: Die moderne Masse, aus Irrung und Sehnsucht
als neue Möglichkeit des Menschseins entstanden, muß von uns Christen
ernst genommen und auf ihre Gefahren, aber auch auf ihre Werte hin
untersucht werden. Es geht nicht an und wäre mit der Verantwortung,
die wir Christen von heute für diese unsere Welt und unsere Mitmenschen

zu fragen haben, unvereinbar, wollten wir in einem individualistischen

Ressentiment die Entwicklung zur Masse einfach nur beklagen
und verachten. Wir müssen vielmehr das Heil hier und heute wirken,
solange es noch Zeit ist, und müssen daher auch und gerade den
Massenmenschen anzusprechen und in seinem inneren Werte zu fördern
suchen. Diese Aufgabe muß von allen möglichen Seiten her in Angriff
genommen werden. Eine dieser Seiten ist auch der Film. Und es ist nicht
die unbedeutendste Seite, wenn man bedenkt, wie sehr gerade der
Film und die Masse aufeinander bezogen sind. Gelingt es uns aber,
dieser Aufgabe, die Masse zum gufen Film hinzuführen, wenigstens in
etwa gerecht zu werden, dann haben wir — das ist unsere berechtigte
Ueberzeugung — an entscheidender Stelle mitgeholfen, die Welt von
heute zu heilen.

Der Film im Unterricht
Zusammenfassung eines Referates von Dr. Bachmann an der Studienfagung «Jugend
und Film» in Luzern am 7./8. Juni 1952

Der Unterrichtsfilm entspricht dem Bedürfnis nach einem anschaulichen Unterricht.
Der anschauliche Unterricht wird dem mehrheitlich visuellen Schülertyp gerecht. Die
Psychologie hat bewiesen, dafj der gröfjte Teil der Menschen, von den Jugendlichen
mindestens 80 Prozent, die Haupteindrücke aus der Umwelt durch das Auge
aufnimmt. Für Pestalozzi war die Anschauung das Fundament allen Unterrichtes.

Weil in den wenigsten Unterrichtsfächern eine direkte Anschauung am Objekt
möglich ist, mufj der Lehrer sich nach Ersatz umsehen. Der Film ist ein Unterrichtsmittel

von stärkster Intensität des Eindruckes, dem sich kein Kind entziehen kann.
Er ist die gegenwärtig letzte Ausdrucksform des Unterrichtes auf der Grundlage der
Anschauung.

Trotzdem darf der Unterrichtsfilm nicht überschätzt werden. Seine Anwendungsmöglichkeit

ist beschränkt, sein Erfolg an verschiedene methodische Voraussetzungen

gebunden. Der Film wird nur dort eingesetzt, wo er eine Ergänzung, eine
eindeutige Bereicherung des Unterrichtes bedeutet. Er hat nur das zu veranschaulichen,
was wirklich filmisch ist: immer ist die Bewegung, der Vorgang Gegenstand der
filmischen Darstellung. Lebloses wird in der Schule nicht durch den Film, sondern
durch einfachere und billigere Hilfsmittel demonstriert.

50


	Erziehung der Masse zum richtigen Filmsehen

