
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 11 (1951)

Heft: 13-14: Filmkritik

Artikel: Studium formaler Probleme als erste Aufgabe des christlichen
Filmkritikers

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sei, und zu entscheiden, daß die andern den Film nicht sehen dürfen.
Die geläufigste Form dieser Haltung besteht in der Entscheidung, daß
dieser oder jener Film beim Publikum keinen Erfolg haben wird, indem
man entweder bei dieser anonymen Masse eine ganz persönliche
Geschmacksrichtung in Rechnung stellt, oder indem man sich im Gegenteil
allein für fähig hält, die Finessen oder Absichten eines Werkes zu
schätzen.

Um die Falschheit einer solchen Haltung darzulegen, genügt die
Feststellung, daß diejenigen, deren Beruf es ist, den Geschmack des Publikums

zu erraten und seine Reaktionen vorherzusehen — die Produzenten
und Verleiher — dieses Ziel nur sehr sporadisch erreichen und dafj es
ihnen in wichtigsten Fällen von Mal zu Mal passiert, sich zu täuschen.

Der Empfang, welchen das Publikum einem Film bereitet, ist mehr
oder weniger unvorhersehbar. Mit um so größerem Recht ist
anzunehmen, daß der Einfluß, den der Film auf das Publikum hat und den
man leichtfertigerweise oft für so gering hält, tief sein wird. Wir sprechen

hier nicht von den Filmen, die sich innerhalb des kuranten Konsums
halten und deren geschäftliches Resultat sich auf einer rechtschaffenen
Mitte hält. Wir sprechen von den wichtigen Filmen, welche — kommerziell

— entweder große Mißerfolge oder große Erfolge sind. Wenn diese
Filme Kunstwerke sind, ist man zu denken veranlaßt, daß ihr
Einflußbereich, wie derjenige jedes Kunstwerkes, unvorhersehbar ist. Sie können

unerwartete Resonanz erreichen, und es ist vielleicht das am wenigsten

bemerkte Element, das von größter Bedeutung sein wird.
Es ist nicht die Rolle des Kritikers, den Propheten zu spielen noch das

mit der Aufgabe betraute Medium, der Welt das Fühlen der Masse zu
vermitteln, noch den Beauftragten des Publikums, der bei den obersten
Stellen Klage führen muß; es ist vielmehr — bescheidener — seine
Aufgabe, seinen Lesern von einem Film Rechenschaft zu geben, indem er
sich an den Film selber hält, indem er versucht, ihn zu begreifen und zu
erklären. J, L. Tallenay, Chefredaktor an «Radio Cinéma», Paris.

(Nachdruck nur mit ausdrücklicher Erlaubnis der Redaktion.)

Studium formaler Probleme
als erste Aufgabe auch des christlichen Filmkritikers

Intervention von Georg Gerster

Es geht mir darum, einen Punkt in aller Klarheit herauszustreichen, der meiner
Meinung nach in den bisherigen Diskussionen und Verhandlungen nur ungenügend
berührt wurde: die Tatsache, dal) auch ein christlicher Filmkritiker in allererster Linie
den Film unter den Aspekten der Form zu befrachten hat; dafj der «formalisme», dieser

Schrecken der christlichen Theoretiker, dem Kritiker im allgemeinen allein die
Möglichkeit gibt, den von J. L. Tallenay geschilderten, ich darf sagen: zu wenig als
Schreckgespenst geschilderten «formalisme moral», zu vermeiden, von den elemen-

48



tarsfen Aeufjerlichkeiten wegzukommen. Ich möchte fernerhin beifügen, daf> dieser
«formalisme», den ich nicht als Ziel einer christlichen Kunstbetrachtung, doch als das
unentbehrlichste Fundament verteidige, gerade bei den Filmen, die wir als modern,
als zeitzugehörig empfinden, unentbehrliche Blickrichtung ist, um die unerhört
chiffrierten Telegramme des modernen Geistes gerecht zu entziffern.

Bedarf es der Versicherung, daß ich bei dieser Forderung mich angesichts des
weiten Feldes christlicher Kritik nicht als einer fühlen muß, der offene Türen
einrennt, daß ich dabei zu Gedanken kommen muß, die Ihnen zuerst «häretisch» und
«ketzerisch» erscheinen mögen. Lassen Sie mich dabei die Funktionen eines «agent
provocateur» haben, der eine Diskussion herausfordern will, die bisher ängstlich
vermieden wurde, zu unser aller Schaden und Nachteil gegenüber den besser gerüsteten
Kollegen.

in meiner Argumentation geht es nicht um den Durchschnittsfilm, der ein
Abfallprodukt des Gröbern ist. Ich muß Sie auch bitten, beim Gang meiner Ueberlegungen
Ausblicke auf die andern Gebiete der Kunst, die Malerei wie die Literatur, in Kauf
zu nehmen.

Beginnen wir bei der unbestreitbaren Feststellung, daf} jede Form einen Inhalf in
sich schlieft und kein Inhalt möglich ist ohne die ihn ausdrückende Form. Auf diesen
philosophisch einsichtigen Grundsatz werden wir uns leicht verständigen können. Dennoch

scheint es ein fast aussichtsloses Unterfangen, zu sagen und näher zu umschreiben,

was nun an einem Kunstgebilde der Form, was dem Inhalt gehöre. Ein für allemal

wollen wir uns aber des populären Vorurteils entledigen, die Form sei wie ein
Mantel über den Inhalt geschlagen, und wenn ein Kleid zu schäbig geworden sei,
könne man es auswechseln. Inhalf und Form sind eine einmalige Verbindung
eingegangen. Nicht allein das, was z. B. an einem Film oder an einem Bild erzählbar
ist, ist Inhalt; es ist lediglich anekdotisches Rahmenwerk von größerer oder kleiner
Bedeutung. Gerade weil es sich erzählen läfjt, gerade weil es sich in einem neuen
Medium — dem der Sprache — ohne Mühe ausdrücken läfjt, ist der Beweis erbracht,
daß nicht der Kern dessen getroffen ist, was wir Inhalt nennen. Denn zu einem
bestimmten, differenzierten, detaillierten Inhalt gehört gerade eine einzige Form. Ein
Musikstück z. B. hat gewiß einen Inhalt im höhern Sinne, doch läßt sich dieser nicht
sprachlich wiedergeben. Er ist so komplex, daß unsere auch in gewagtesten Abstraktionen

und Bildern schwelgende Sprache nur armselige Näherungswerte liefern kann.
(Warum, meine Damen und Herren, gibt es keine andere als formalistische Musikkritik,

obwohl es bei näherm Hören gewiß eine ganze Anzahl «unmoralische» Musiken
gäbe. Was ist zum Beispiel mit Debussys «L'après-midi d'un faune»?)

¥ ¥

Lassen Sie mich kurz als Literaturhistoriker weiterfahren. Der Roman des
unangefochtenen bürgerlichen Zeitalters hatte sicherlich den Hauptzweck, Sachverhalte
mitzuteilen, gesellschaftliche Zustände zu schildern, Beziehungen von Menschen
untereinander und zu ihren selbsfgewählten oder gezwungenermaßen akzeptierten
Ordnungsgebilden, zur Gesellschaft, zum Staat, zu einer Weltanschauung usw. Er wandte
sich, selbst ein verbindliches wie verbindendes Gebilde, an eine geschlossene
Gesellschaft. Der Dichter war eines ihrer Mitglieder, aufgehoben und getragen durch
einen geschlossenen Menschenverband. Hungernlassen war allenfalls das Mittel, mit
der sich diese Gesellschaft über ihre Dichter aussprach; von der Verfemung vieler
unserer heutigen Künstler ist dabei noch wenig zu erblicken.

Und was geschieht nun, frage ich Sie, dort, wo wir den Ansatz der Moderne haben,
was geschieht nun in der Musik, in der Malerei, in der Literatur? Es schreiben Virginia
Woolf, James Joyce, Marcel Proust, Hermann Broch, es malen die Kubisten, die Ab-

49



sfrakten, die Surrealisten, in der Musik werden neue Tonsysteme ausprobiert. Das
Atonale wird als allein angemessenes Prinzip ausgerufen. Alles scheint in wenigen
Jahren und Jahrzehnten umgestürzt. Die Formen, die geschlossen, menschenfreundlich
und gesellschafis-, ja salonfähig waren, sind aufgebrochen, subjektivistisch, nur noch
einem kleinen Kreis verständlich.

Diese Moderne, die das Banner der Kunst an sich gerissen hat, hat nun beileibe
nicht mehr das Bedürfnis nach dem Erzählen; auch wenn sie es hätte, wäre sie dabei
tief in die intimsten Paradoxe dieser neuen Kunst verstrickt: wie ließe sich erzählen,
wenn man sich nicht einmal über die elementarsten Dinge (die doch Inhalt solcher
Erzählung werden müßten) verständigen kann. Die Tatsachen, die sie mitteilt, sind
in anderer Form nicht mehr kommunizierbar, sind lediglich im schöpferischen Augenblick

in dieser einzigen und originalen Form realisierbar. So ist es wohl unmöglich,
eine Seite Proust wiederzugeben, genau, exakt, ohne Proust laufend zu zitieren. Der
Sachverhalt ist ganz nur in der Form mitfeilbar und ausdrückbar, in welche Proust
ihn gegossen hat. Das Erzählen im konventionellen Sinne wird in der Literatur an
die durchaus zweitklassigen Talente abgetreten, an die literarischen Taglöhner, denen
alle moderne Problematik Hekuba ist. Diese Funktion des Erzählens geht nun auch
an die unschöpferische, vermassende Zeitschriffenliferafur, ans Radio und an den Film,
an den Durchschnitfsfilm, von dem wir ja hier nicht sprechen. Ueberall, wo der Wille
zur Zeit und Zeitgenossenschaft da ist, ist man zu fernen, noch unbekannten Gebieten
aufgebrochen.

* *

Was ist nun Umsfürzlerisches geschehen in diesen Tagen, Jahren und Jahrzehnten?
Die Form ist zum Abenteuer geworden. Von jetzt an ist jede echte Kunstbetrachfung,
auch jede christliche Kunstbetrachtung, zu allererst Formbetrachtung. Denn jetzt geht
es, meine Damen und Herren, in einem ganz neuen Sinne um die Wahrheit der Kunst.
Es gab Jahrhunderte, wo eine Madonna gut oder schlecht gemalt war, aber nicht, in
einem falschen Wahrheifsanspruch prunkend, Kitsch sein konnte. Mit der Moderne
gibt es Kitsch: alle jene Versuche, die Welt noch vorzutäuschen als das, was sie vor
einem Jahrhundert war, im Gedicht die Blümelein, Vögelein und Bäumelein weiterhin

zu besingen, wo es doch heute, wie ein großer Dichter gesagt hat, nicht mehr
angeht, die Schönheiten der Natur ohne den Schatten des Entsetzens wahrzunehmen,
der in den letzten Jahren so gewaltsam ins Bewußtsein der meisten Zeitgenossen
getreten ist und fortan Anteil hat an einer Totalauftassung der Welt.

Wenn Sie mich fragen: Weshalb ist Form Abenteuer geworden? müßte ich Ihnen
antworten: Weil die Welt selber ein Abenteuer geworden ist. Die Zeit der «Conquista»
ist vorüber, doch die «Exploradores», die in das Innere, in die geheimsten Zusammenhänge

der Materie vorgetrieben worden sind, haben die Räume des menschlichen
Geisfes unendlicher erweitert als jene Erweiterung ethnographischen und
geographischen Wissens. Doch möchte ich nicht das Gewicht auf die Tatsache legen, daß
die Physiker und Wissenschafter in die Welt des Unsichtbaren und nicht mehr
Anschaubaren getreten sind. Allein ins Gewicht scheint doch nur zu fallen, daß diese
neueroberfe Welt des Unsichtbaren auf verschiedene Weise ins Sichtbare, ins Menschliche

gehoben werden kann. Weg dazu ist die Mathematik. Doch Sie werden sehen,
daß derselbe Tatbestand z. B. durch die Quantenmechanik oder durch die Wellentheorie

ausgedrückt werden kann. Das heißt: Auch dem Wissenschafter ist die Welt
in ihren letzten Bezügen vieldeutig geworden. In seinen höchsten Exemplaren wird
er selbst Künstler. Ich denke an Einstein, den revolutionärsten Geist unseres
Jahrhunderts, der von seinen Erfindungen nur befriedigt ist, wenn sie sich in der Mathematik

auf möglichst schöne, einfache, simplizisfische Art ausdrücken lassen. Doch wie
sollte der Künstler ein Eindeutiges weiterhin sein eigen nennen, wenn selbst der

50



Wissenschaft, welche es bisher allein mit der Eindeutigkeit des Denkens zu tun hatte,
diese Eindeutigkeit mit einemmal, sozusagen über Nacht, abhanden gekommen ist?

Wie sollte er nicht ausgestoßen sein auf jene kalten Felder der persönlichsten
Gralssuche, wo er für die inkommensurablen, ganz und gar inkalkulablen Inhalte seiner
Welterfahrung neue Ausdrucksmittel finden muß? Meine Damen und Herren, in dieser
Grundtatsache modernen Lebens sehen Sie den Wurzelgrund für alle Ismen der
modernen Malerei. Und nicht zuletzt auch für alle Filme, die wir als wahrhaft
betreffend, zeitgenössisch empfinden.

* *

Ich wiederhole: Form ist ein Abenteuer geworden. Die einzige Methode, mit welcher
wir an die innere Wahrheit eines Filmes herankommen können, ist eine einsichtige
Formbetrachtung. Allein die formalistische Betrachtung versichert uns der Möglichkeit,

an das Wesentliche, das eben jenseits des Erzählbaren liegt, in normalen Worten
nicht mehr Kommunizierbare heranzukommen. Nur so, durch eine Art von nichfab-
reißbarer Kette von Interpolationen, fasten wir uns an jenes letzte Revier der Kunst
heran, in dem für den christlichen Menschen die Wahrheit der künstlerischen Schöpfung

mit der Wahrheit Gottes koinzidiert.

Im Laufe der Diskussionen, die sich an die Ausführungen von Monsieur Tallenay
geknüpft haben, ist auf die marxistische Kunstbetrachtung hingewiesen worden und
auf ihre gefährlich nahe Koinzidenz mit gewissen christlichen Betrachtungskafegorien.
Dieser Hinweis dient meinem Beweisgeschätf in hervorragendem Maße. Tatsächlich
kommen wir nicht viel weifer als die Marxisten, wenn wir der Betrachtung der Form
nicht einen ersten Platz einräumen. Denn ich kann nicht glauben, daß die Naivität
der marxistischen Kritik allein auf die Absicht, der Propaganda und nur ihr zu dienen,
zurückzuführen ist. Der marxistische soziale Realismus — werde er nun auf Literatur
oder auf Film angewandt —, der alle Formprobleme verachtet und sich lediglich
auf das erzählerisch-statistisch Erfaßbare beschränkt, ist deshalb schon ein gigantischer
Blödsinn, weil er in seinem Glauben an die Materie im letzten Jahrhundert lebt. Sind
doch, meine Damen und Herren, die Marxisten offiziell (und dies, obgleich sie mit
den andern um die Wette das Atom spalten) der Meinung, daß die Welt, wie es
Feuerbach gelehrt hat, eine Zusammenballung von kleinen, suppenwürfelgroßen
Klößchen ist.

* *

Daß wir christliche Kritiker es uns nicht so einfach machen können, illustrieren
die beiden Filme «Le journal d'un curé de campagne» und «Il miracolo a Milano».
Daß viele von uns es sich aber offenbar doch grauenhaft einfach machen, zeigt die
Kritik, die diese beiden Filme erfahren haben. Ich möchte Sie lediglich darauf
hinweisen, daß etwa unsere Kollegen in Italien den Film «II miracolo a Milano» kommunistisch

geheimen haben, weil darin Toto, der Held des Films, seine zahlreichen
Wunder mit einer Taube in der Hand wirkt — oder, mit einem noch ungeheuerlichem
Mißverstehen: weil am Schluß die Armen von Mailand nach Osten über den Dom
von Mailand hinwegfliegen. Die so ihre christlichen Krokodilsfränen weinen und
wehe! wehe! rufen, haben jene schöne symbolische Geste christlichen Bauens
übersehen, die die Dome in die Achse West-Ost stellen ließ. Und darf ich hier, um meine
Apologie für die Formbetrachtung zu schließen, darauf hinweisen, daß mir Robert
Bresson anläßlich eines Gespräches in klaren Worten zu verstehen gab, daß ihn beim
«Journal d'un curé de campagne» lediglich Formprobleme interessiert haben. Père
Pichard hat aber gestern gesagt, er empfinde in dem Film einen echten Acte de foi
aller Beteiligten. So ist also in diesem Film Form und Sujet, die Mitteilung des Glaubens,

eins, untrennbar eins geworden.

51


	Studium formaler Probleme als erste Aufgabe des christlichen Filmkritikers

