Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 11 (1951)

Heft: 4

Artikel: Dieu a besoin des hommes : Gott braucht Menschen : der in Venedig
vom "Internationalen Katholischen Filmburo" preisgekronte Film

Autor: Gerster, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964926

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dieu a besoin des hommes

GOTT BRAUCHT MENSCHEN

Der in Venedig vom «Internationalen Katholischen Filmbiro» preisgekronte Film

Als sich die Jury des O.C..C (Office Catholique International du Cinéma) an der
XI. Venezianischen Filmbiennale entschlof, aus gegen fiinfzig Filmen diesem Werk
von Jean Delannoy den Preis zu geben, der jedes Jahr demjenigen Film verliehen
wird, der am besten geeignet erscheint, «die Menschheit geistig und moralisch zu
fordern», war sie sich bewukt, einen Film tatkraftig zu unterstitzen, der in den ver-
schiedenen Landern heiffe und streitkraftige Diskussionen absetzen wird. Auf der
andern Seite sollte gerade der Preis einer katholischen Stelle den Film vor aller
Mifkdeutung bewahren; denn Mifideutungen scheinen zur Geschichte dieses Films
selbst zu gehoren. Zuerst glaubte die Biennale, diesen Film wegen antiklerikalen
Tendenzen nicht spielen zu kénnen, und als die Vorfilhrung durchgesetzt war, trium-
phierten die Kommunisten in einem Artikel in der «Unita», endlich einem Film gegen

Predigt des Thomas im Buch « Un Recteur de l'ile de Sein »
von Henri Queffélec

...il s'approcha de la Sainte Table et se signa comme un prétre. Tous se signaient
a leur tour. « Mes chers fréres », leur dit-il, et il entama un discours véhément contre
les mauvais chrétiens. La paroisse |'écoutait sans surprise, avec une attention fidéle.
Chacun croyait qu'il s'agissait d'une initiative arrétée de concert par les autres et
ne manquait pas de |'approuver. Les gens de l'ile, criait Thomas, se conduisaient
plus mal que les sauvages de |'’Amérique. Pourquoi on leur refusait un préire?
Parce gu'ils n'en méritaient pas. Parce qu'ils vivaient comme des paiens. Ce n’étaient
pas des prétres qu'il fallait leur envoyer, de bons prétres de Quimper qui leur parle-
raient breton, mais des missionnaires espagnols et des hommes d'armes. On condam-
nerait quelques iliens et, avant leur exécution, les missionnaires écouferaient leurs
péchés d'une oreille paresseuse. Etait-ce chrétien de sauver un homme de la mer,
pour le voler de ses vétements et I'abandonner sur une gréve? Paien, voila tout ce
que c'était... Effrayé de son audace, Thomas s'était arrété, rouge, les yeux fixés
sur la grande croix qui regardait la chaire vide. « Tu as raison, je suis pire qu'un
chien sauvage, entendit-il alors, et je rendrai deux piéces a I'église pour les morts
de ma famille.» Sans chercher le visage de Guillerm, il se redressa et répondit:
« Dans une église on ne parle pas. » Il se signa, imité par toute la foule, s'agenouilla
sur la premiére marche de |'autel et, d'une voix forte : « Pour la penzé. On va prier
pour que le bon Dieu nous envoi beaucoup d'épaves...»

10



die katholische Kirche begegnet zu sein. (lch erinnere mich der belammerten Ge-
sichter einiger Kommunisten, die am Tage der Preisverteilung die Zuteilung des
katholischen Preises erfuhren.) Wenn ich den Film Avantgarde heike, stitze ich mich
auf ein Gesprach mit dem Regisseur, der bekennt, auf derselben Ebene der intellek-
tuellen Gewagtheit seine Geschichte entwickelt zu haben wie Graham Greene («The
Power and the Glory»), Georges Bernanos («Journal d'un curé de campagne») und
Gertrud von Le Fort («Das Schweilituch der Veronika»). Diese Bemerkung scheint mir
wichtig, weil sie die beiden Hauptprobleme des Filmes unmittelbar sichtbar werden
lahkt: Bicher von diesem geistigen Standard erreichen zum vornherein nur eine
Leserschaft, die sich dafiur als Darlegung eines Problems interessiert und sich damit
schon primar Uber ein gewisses Versiandnis ausweist; der Film wird an eine weit
grofere Masse gelangen und die religiose und intellektuelle Vorbildung manches
Besuchers Ubersteigen. Und das zweite Problem: Im Buch bleibt eine Erzahlung ein
erzahlter Einzelfall; infolge der verallgemeinernden Gesetzlichkeit der Leinwand aber
geht die Bedeutung des Einzelnen im Allgemeinen unter. Ein Priester wird in Aus-
schlieflichkeit d er Priester, ein Laie der Laie und ein Problem das Problem.
Beiden Gefahren kann nur mit einem Kommentar abgeholfen werden, denn der
Film ist nicht gewagter als die Bibel, fir deren Lektire die Kirche einen einlaflichen
Kommentar ebenfalls als unerldflich betrachtet.

Predigt des Thomas im Film « Dieu a besoin des hommes »

Ne partez pasl!...

Vous avez voulu venir !

Toi, comme les autres, Francois !

Trente-deux centimes, voila ce que vous donnez quand voire église tombe en
ruines !...

Et les ardoises qui s'envolent? Et les cierges qui bralent?

Eteignez !

Eteignez, je vous dis!

Vous croyez que ¢a ne coltfe rien, tout ¢a? Vous dites: plus de prétre, plus d'ar-
gent?... Mais il y a encore une église et c’'est vous qui avez voulu y venir.

Si ¢a continue, le Recteur qui viendra, il ne trouvera plus qu'un tas de pierres...
Et puis, tdchez de comprendre ... Est-ce qu'il en viendra seulement un, de Recteur?
Moi, je n'en sais rien...

... Yous savez pourquoi il est parti M. Pennanéach?

...l y en a qui disent que c'est & cause de la vie trop dure... Mais non! Ca
c'est pas pour ¢a qu'il est parti!

... Mercredi, quand le bateau de Nantes a fait naufrage — Vous savez ce que je
veux dire? Bon... il a pleuré, moi je l'ai vu... toute la journeé il a pleuré...

...Demandez & Soaz. Il a dit: «Je ne peux plus rien pour eux.» Et encore, il
n'avait pas tout vu. (Fortsetzung auf Seite 12)

11



Die Landschaft

Noch nie habe ich so klar wie bei diesem Film das Gefiihl gehabt, das Religiose
sei im Film nur mit dem Einbezug der Landschaft zu verwirklichen, und habe dabei
auch an «Cielo sulla palude» (Maria Goretti) und das schwedische «Himlaspelat» ge-
dacht — vielleicht einfach darum, weil in der natirlichen Schépfung der Schépfer
auf eine unendlich anschauliche Weise gegenwartig ist. In «Dieu a besoin des
hommes» wird die Landschaft die Voraussetzung der Geschichte, der Erzéhlung. Denn
es geht um das mystische Klima der Bretagne, das jedem Besucher dieses rauhen,
auf eine unwirtliche Weise schénen Landes aufgehen muf, das in alter Sprache
Armor hiel: Land am Meer. Neben der kleinen Kirche stehen zwei Menbhirs, sie selber
langst der Landschaft einverleibt, Zeugen einer grauen Vorzeit, Zeugen alter, heid-
nischer Religiositdt und Zeugnis dafur, daf dieses Land immer dort lag, wo die Erde
direkt in den Himmel oder in die Holle fihrt. Klein ist die Insel Sein; die Bewohner
gehen in Schwarz und bleiben hier, ein Leben lang; viele sind nie auf dem Festland
gewesen und haben nie ein Pferd gesehen; sie kennen nur das tosende Meer, das
bei Springflut und Sturm oft die Insel zerschneidet und zerteilt. Tief hangen die
Regenwolken herein, und der Rauch der brennenden Tanghaufen steigt nicht frohlich
gerade auf, sondern schleicht sich trage unter dem Himmel hin. Wir sind weit zurlick
in unserer Zeitrechnung, nicht nur die 150 Jahre Uhrenzeit, vielleicht ein Jahrtausend,

(Fortsetzung von Seite 11: Predigt des Thomas im Film ,,Dieu a besoin des hommes**)

Vous |'avez vu, ce pauvre morf, tout nu dans les rochers.
... On s'est peut-étre mis a tous pour naufrager sa barque, et ¢a n'était déja pas

beau... Mais il y en a un de chez nous qui a fait pire: c'est de voler un mort et
de mettre un chrétien tout nu comme un signe ... Je ne dis pas qui c'est, je ne sais
pas ... Mais c'est un malheur pour nous tous, et il y a quelqu'un...

...dans l'ile qui porte des bottes qui devraient lui braler les pieds !
Celui qui a fait ¢a, il ne devrait méme pas étre ici !
Ou alors, que cette église s'écroula sur lui et sur vous tous!...

Francois. — Tu as raison. J'ai été pire qu'un chien sauvage.

Thomas. — On ne parle pas dans une église.

Frangois. — Je donnerai deux piéces d'or, pour l'église.

Thomas. — Merci.
Et rappelez-vous que vous étes tous en état de péché mortel ! Presque
fous ...
... Alors, priez pour qu'on vous envoie un préire, parce que si vous aviez
a paraitre ce soir devant le Bon Dieu... Ah!lala!
Amen !

Trente-deux centimes !
A genoux tout le monde!...
Et maintenant, prions Dieu pour qu'il nous envoie beaucoup d'épaves...

12



vielleicht zwanzig Jahrhunderte. Diese kimmerlichsten aller bretonischen Fischer,
diese Menschen, die sich auf einer Kante des Landes gegen das Untergehen im
Meere verteidigen, wéaren dann Brider der Urchristen, der frihesten Verteidiger des
Glaubens. Doch sie nahren sich nicht nur vom Fange der Fische, sondern auch vom
Raub der Schiffe, die sie mit falschen Strandfeuern auflaufen lassen. Es sind Piraten
im Nebenberuf. Und der Priester, der es zehn Jahre bei ihnen aushielt und sie zum
Guten und Rechten zu ermahnen suchte, hat schliehlich auch seine Bemihungen auf-
gegeben und ist weinend Uber dieses verstockte Volk in seinem Nachen davonge-
fahren. Hier beginnt unser Film.

Der Sakristan

Der Film ist die Geschichte des Sakristans Thomas Gourvennec (Pierre Fresnay),
der sich die Funktionen des Priesteramtes anmakt. Er selber kommt nicht auf diesen
Gedanken, doch die Gemeinde zwingt ihn, am Sonntag nach dem Verlassen des
Priesters die Kirche zum Gottesdienst zu 6ffnen und mit der Gemeinde das Credo
zu singen. Doch auch in Thomas beginnen sich Ehrgeiz, Rechnungssinn und Bauern-
schldue zu regen. Er blickt bald auf die Gemeinde von Sein wie auf seine Ge-
meinde. Er bestellt fiir das Glockneramt einen neuen Kister, und mit dem Madchen,
das ihn heiraten mochte, bricht er. Noch sind ihm alle sakramenfalen Funktionen des
Priesters fern; doch das Verlangen der Gemeinde treibt ihn immer weiter. Er soll
Teufel ausireiben, eine Kreiffende (seine Schwagerin) will von ihm in ihrer Todesnot
die Absolution. Sie vertraut ihm, daf ihr Kind nicht von ihrem Mann, sondern von
einem jungen, zudringlichen Fischer ist. Er spricht von der Kanzel herunter. Ein Ge-
quélter, der seine irre, wahnsinnige Mutter umgebracht hat, kommt zu ihm und will
Vergebung, die ihm Thomas verweigert: «lch bin doch nicht der Priester.»n Doch das
Teufelchen und das Mitleiden in Thomas locken ihn immer weiter auf die verderb-
liche Bahn: Er Gbt bereits die Messe fiir nachsten Sonntag, wahrend der Morder der
Mutter zur Strafe das wéhrend eines schweren Sturmes beschiddigte Kirchendach aus-
bessert. Und in diesem Augenblick, wo sich Thomas an dem Héchsten vergreifen will,
kommt der neue Priester an. Denn Thomas ist einmal auf dem Festland gewesen,
widerwillig halb, halb erleichtert, vielleicht so seiner unerwartefen Verantwortlich-
keit loszuwerden, und hat um einen neuen Priester gefragt.

Die Antwort, der Erzbischof werde auf diese Insel nach den gemachten Erfah-
rungen keinen Priester mehr schicken, ist nur leicht gemildert durch den Zusatz, man
kénne noch einmal mit ihm sprechen. Und nun ist der neue Priester da.

Der neue Priesfer

Sein Schiff taucht am Horizont auf; es ist mit Gendarmen beladen, die ihn begleiten.
Die Bevélkerung verhélt sich feindlich und miktrauisch, wenn auch bereits in man-
chem die Sehnsucht nach einem wirklichen Gottesmann durchzubrechen beginnt.
Der Muttermérder, der die Gendarmen auf sich bezieht, erhingt sich im Estrich seines
Hauses. Und Thomas stiirzt sich in Verzweiflung liber seinen bereits erkalteten Kérper
und murmelt die Worte der Absolution. Der Priester will diesen groken Siinder und
Selbstmorder nicht christlich begraben. Er erscheint hart, brutal, unnachgiebig aus

13



der Fremde eingedrungen. Doch er wirft in die Diskussion: «lch bin auch Bretone.»
Auch er ist aus dem Holz dieser Fischer geschnitzt, aus derselben Kimmerlichkeit,
Armseligkeit geboren, doch unterschieden von ihnen durch sein Amt, das allein zahlt.
Ich glaube, dieser Film hatte einen unverzeihlichen Fehler begangen, wenn er den
neuen Priester auf eine unmitfelbar eingangliche Art sympathisch gemacht hatte, mit
einem lachelnden Gesicht in der bekannten Technik der Hollywood-Priester. Denn
nicht als Person Uberzeugt der Priester diese Gemeinde, die in religioser Anarchie
zu versinken scheint, sondern kraft seines Amtes, kraft der ihm in seiner Weihe mit-
geteilten Gewalt. Noch einmal lehnt sich zwar die Gemeinde gegen ihn auf; doch
die Fischer wagen immerhin nicht, den Selbstmdder der Erde zu tbergeben, sondern
fahren mit der Flotille ihrer Boote auf das Meer hinaus und lbergeben den Toten
dem verzeihenden Wasser. Dann steigt die grole Frage auf— und sie findet ihre Ant-
wort in Thomas' Ruf: « Et maintenant on va essayer de se faire pardonner. Tout le
monde a la messe. »

Le Bon Dieu est dans le détail

Der liebe Gott ist im Detail. Das Wort stammt von einem Franzosen und hat viel-
leicht niemals grohere Berechtigung gehabt als gerade fir diesen Film. Denn es ist
ein Film, in dem jede Schattierung, jede Niancierung, jede Kleinigkeit der Darstel-
lung, des Dialogs, der szenischen Handlungsfilhrung zahlt. Man hat zu sehen, wie
Thomas immer noch Gléckner bleibt in all seiner falschen priesterlichen Anmakung,
wie er zusammenzuckt, wenn die Glocken dilettantisch gelautet werden. Man hat zu
bemerken, wie die heiligen Zeichen der Sakramente leer, unerfillt bleiben, ohne
Mitteilung einer innern Gnade. Nie vergesse ich die Szene dieses Messelesens, dem
jede innere Kommunikation abgeht, das, um ein ganz hartes Wort zu gebrauchen,
das aber den Eindruck am besten wiedergibt, als eine theatralische Hauptprobe, als
ein Mummenschanz erscheint (nicht nach seiner durchaus andachtigen Darstellung als
nach der geistigen Bedeutsamkeit, die null ist). Und in der Szene, da Thomas uber
die Leiche des Selbstmdrders stirzt und die Worte der Absolution spricht, widerhallt
es formlich von Leerheit, Unwirksamkeit, bedeutungslosem Gemurmel. Manches Detail
wird zu denken geben; doch nach einigem Nachdenken hat man dem Film immer
grundsatzlich zuzustimmen. Die auf den ersten Blick schockierendste Bildfolge ist
wohl die, wie der neue Priester die zum Messelesen bereitgestellien Hostien (die ja
blokes, unkonsekriertes Brot sind) aus dem Ziborium auf den Boden schittet. Dann
gehen sie hinaus: der Priester mit dem ganzen Fufly in die weiffen Oblaten tretend,
der Sakristan sorgfaltig sie umgehend. Man mag die Harte des Priesters bedenken
und ihm dann zustimmen: denn auch die kleinste Gefuhlsregung bei ihm kann die
religiose Anarchie zum Ausbruch bringen.

Ein religioser Film

Seit den beiden Schwedenfilmen «Himlaspelat» und «Ordet» ist nie mehr Religio-
sitdt so unmittelbar ins Bild gebannt gewesen — Religiositat in einem ganz unmittel-
baren, unliturgischen Sinn: als Verbindung zwischen Gott und den Menschen, als
Bindung der Erde an den Himmel. Menschsein ist nur mdglich als Gottgebundensein:

14



dies ist ein Gedanke des Films, der ganz Bild geworden ist, in allen diesen land-
schaftlichen Gesten, die Himmel und Erde verbinden, in jener Szene auch, da der
Sturm das Schindeldach der Kirche aufreifit, den Regen in das Innere treibt und die
leeren Weihwasserschalen fullt. Und hier beginnt eben das groffe Wunder dieses
Werkes: daf Religion in einem so urspringlichen, primitiv christlichen Sinne sichtbar
gemacht wird, dah aber nie vergessen wird, dafy der Priester der Mittler zwischen
Gott und den Menschen ist, weil er die Sakramente, Gottes heiligste Stiftungen auf
dieser Erde, verwaltet. Pierre Fresnay, der Sakristan, steht vor den neugefiillten Weih-
wasserbecken. Sinkt er in die Knie, weil er dem Himmel fiur diese reine Gabe dank-
bar ist? Nein — ein schmerzliches, bitteres, verzweifeltes Lachen entringt sich seiner
Brust: Nicht einmal die reine Gabe des Himmels kann des Priesters Hand entraten,
um unter seinem Segensspruch Weihwasser zu werden. Nichts ist gesagt von dem,
was ich hier in Worten dargestellt habe; aber alles ist bedeutet, angedeutet. Doch
auch in Worten wird auf indirekte Weise immer wieder die Rolle des Priesters be-
statigt, dessen auch eine urspriingliche Religiositdt nicht entbehren kann und den
ein Sakristan auch mit dem besten Helferwillen und dem gréhten Mitleiden mit dem
religidsen Bedirfnis einer Gemeinde nie wird ersetzen kdnnen. Thomas wehrt sich
gegen die andern und gegen sich selbst: «Aber ich bin ja gar nicht Priester.» Und
zu dem jungen Mann, der ihm seine Untat an der Mutter beichtet, sagt er: «Du weikt
nicht, was ein Priester ist. Ich beginne es zu wissen.»

Ein Meisierwerk

Gerade an einem solchen Film mufy es sich erweisen, dafi auf dem Gebiete des
religiosen Films die formale Stimperei der Untergang ist und nur die formale Meister-
schaft, die Méglichkeit, alle dem Film zur Verfiigung stehenden Mittel voll einsetzen
und aufeinander abstimmen zu kénnen, gentigen darf. In «Dieu a besoin des hommes»
steht und fallt die unsrige Interpretation mit den Niiancen, mit ihrer klaren Umsetzung
in die Filmsprache. Jean Delannoy hat glicklicherweise durch die Zusammenarbeit
mit Gide, Cocteau, Sartre und andern Literaten Frankreichs ein Gespir fur die Schat-
tierungen, Zwischenausdriicke und Details. In den Interpreten Fresnay und Daniel
Gélin (fir den Muttermorder) standen ihm erste schauspielerische Krafte zur Ver-
figung, die mit offenbarer Begeisterung ihrer Aufgabe in diesem Film nachkamen:
thre Darstellungen sind runde Menschen, begreiflich in ihrem Handeln und doch Tra-
ger jenes unlosbaren Mysteriums, das allem grohen Menschsein anhaftet. Die Schluk-
szenen auf dem Meer mit der Fischerflotille sind vom Poetischsten, was der franzo-
sische Film in den letzten Jahren gezeigt hat, und die Ausnitzung der kirchlichen
Raumlichkeiten, die Bildkomposition mit starkem Vordergrunderlebnis, ist auf tech-
nischem wie auf kunstlerisch-visuellem Gebiet eine einmalige Leistung. Wenn ich
hier beschliekend noch so stark auf das rein Formale poche, hat das seinen Grund
nicht zuletzt darin, daf ich die Annahme fernhalten mochte, dieser Film sei mit einer
Tendenz gemacht: «In diesem Film habe ich», sagte mir Jean Delannoy, «weder anti-
klerikale noch prokirchliche Absichten gehabt. Was ich gestalten wollte, war eine
Erzéhlung von einfachen Menschen und ihrem Bedirfnis nach Religion, das sie aus
ihren Stinden heraushebt. Und ich versuchte diese Geschichte als Kunstwerk zu geben,

15



sich entwickeln zu lassen von der These in die Antithese, wie es das Urgesetz der
dramatischen Kunst ist. Kunstwerke in sich haben nie eine Tendenz, nie eine Absicht,
welcher Natur diese auch sein moge.» Doch, haben wir nicht doppelten Grund, uns
zu freuen, daf in diesem Film die kiinstlerische Wahrheit in vollem Mafie mit unserer
religiosen Wahrheit zusammentrifft, gerade wenn dieses Zusammentretfen nicht ein

Akt des Wollens, sondern der — mochte ich sagen — erzahlerischen Gnade ist?
Georg Gerster.

(Erschienen in der ,,Revue Internationale du Cinéma** Nr.7)

Aus dem deutsch gesprochenen Prolog des Films

Einsam — verlassen — halb vergessen liegt, der duhersten Westspitze Frankreichs
vorgelagert, die kleine Insel Sein —, bei hoher See den wildaufgepeitschten Sturm-
fluten des Ozeans ausgeliefert. Eine kleine Insel nur, denn kaum zwei Kilometer mift
ihre Lange und einige hundert Meter die Breite.

Hier wohnen kiimmerlich ein materiell wie geistig bescheidenes Leben arme Fischer.

Kein Grashalm erfreut im Sommer das mide Auge — nur graue Flechten wachsen
auf kahlem Felsen.

Seit Menschengedenken liefert der unermehliche Ozean die eintonige tagliche
Fischnahrung; alles (ibrige, so Brot und Fleisch, Kleider und Holz, ja selbst das trink-
bare Wasser, holen die Manner auf Barken vom Festlande her.

Die Frauen breiten Meeralgen liber den Stein, sie zu trocknen und zu verbrennen.

Sie tragen heute noch wie zu einem Begrédbnis die gleiche duster-schwarze Klei-
dung wie ihre Urgrolmitter vor hundert Jahren.

Manche von ihnen haben die Insel nie verlassen; sie sahen weder ein Pferd noch
eine Eisenbahn.

Nur flr vier magere Kihe reicht die kimmerliche Nahrung auf dem Eiland.

Vor hundert Jahren war hier die Armut noch drickender wie heute. Der Fischfang
allein genligte kaum zur Fristung des nackten Lebens. Darum erschien es damals wie
eine Gabe von oben, wenn gekenterte Schiffe an das Ufer gesptlt wurden, und man
empfand deren Beraubung kaum als ein Unrecht. Doch nicht genug — und das ist die
grohe gemeinsame Siinde —, bisweilen half man dem Schicksal etwas nach; und durch
Irrlichter wurden Schiffe auf die geféhrlichen Klippen der Insel gelockt.

Es war den Inselbewohnern nie wohl dabei, und das Bewuhtsein ihrer Schuld stand
drohend vor ihrem Gewissen. Sie bereuten; doch Armut und menschliche Schwache
trieben sie immer wieder zur bdsen Tat.

Lange Jahre hatte der Seelsorger der Insel unentwegt den Kampf gegen das Ver-
brechen gefiihrt, seine Glaubigen zurechtgewiesen und ermahnt und ihnen sogar das
Schwerste angedroht: die eigene Abreise.

Bei aller Schwéache und Siinde wollen diese Fischer nicht als Heiden leben und
noch weniger sterben wie Tiere; in ihren einfachen, ungebildeten Seelen lebt der
Glaube, eine tief eingewurzelte Religiositat und ein Bedirfnis nach Gott und seiner
Gnade; aber auch das lebendige Bewuhtsein der notwendigen Mittlerschaft zwischen
Gott und den Menschen durch Priestertum und Sakramente.

Alle Bemiihungen des Priesters waren umsonst, und nach einem besonders schweren
Vorkommnis hat der Priester die Drohung wahrgemacht. Enttduscht hat er die Insel
verlassen. Zum erstenmal seit Menschengedenken wird Sein an einem Sonntag ohne
Priester sein und folglich auch ohne Messe. Ein Sonntag ohne Messe ist aber fir die
Bewohner von Sein iberhaupt kein richtiger Sonntag.

Gewih, diese Religiositat ist wenig erleuchiet und oft irregeleitet; sie entgeht nicht
immer der Gefahr eines Abgleitens in den Aberglauben, aber sie ist im Grunde echt,
tief und wesentlich.

16



	Dieu a besoin des hommes : Gott braucht Menschen : der in Venedig vom "Internationalen Katholischen Filmbüro" preisgekrönte Film

