
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 11 (1951)

Heft: 4

Artikel: Dieu a besoin des hommes : Gott braucht Menschen : der in Venedig
vom "Internationalen Katholischen Filmbüro" preisgekrönte Film

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964926

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964926
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dieu a besoin des hommes
GOTT BRAUCHT MENSCHEN

Der in Venedig vom «Internationalen Katholischen Filmbüro» preisgekrönte Film

Als sich die Jury des O.C.I.C (Office Catholique International du Cinéma) an der
XI. Venezianischen Filmbiennale entschloß, aus gegen fünfzig Filmen diesem Werk
von Jean Delannoy den Preis zu geben, der jedes Jahr demjenigen Film verliehen
wird, der am besten geeignet erscheint, «die Menschheit geistig und moralisch zu

fördern», war sie sich bewußt, einen Film tafkräftig zu unterstützen, der in den
verschiedenen Ländern heifje und streitkräftige Diskussionen absetzen wird. Auf der
andern Seite sollte gerade der Preis einer katholischen Stelle den Film vor aller
Mißdeutung bewahren; denn Mißdeutungen scheinen zur Geschichte dieses Films

selbst zu gehören. Zuerst glaubte die Biennale, diesen Film wegen antiklerikalen
Tendenzen nicht spielen zu können, und als die Vorführung durchgesetzt war,
triumphierten die Kommunisten in einem Artikel in der «Unitä», endlich einem Film gegen

Predigt des Thomas im Buch « Un Recteur de l'île de Sein »

von Henri Quefféiec

il s'approcha de la Sainte Table et se signa comme un prêtre. Tous se signaient
à leur tour. « Mes chers frères », leur dif-il, et il entama un discours véhément contre
les mauvais chrétiens. La paroisse l'écoutait sans surprise, avec une attention fidèle.
Chacun croyait qu'il s'agissait d'une initiative arrêtée de concert par les autres et

ne manquait pas de l'approuver. Les gens de l'île, criait Thomas, se conduisaient
plus mal que les sauvages de l'Amérique. Pourquoi on leur refusait un prêtre
Parce qu'ils n'en méritaient pas. Parce qu'ils vivaient comme des païens. Ce n'étaient

pas des prêtres qu'il fallait leur envoyer, de bons prêtres de Quimper qui leur parleraient

breton, mais des missionnaires espagnols et des hommes d'armes. On condamnerait

quelques îliens et, avant leur exécution, les missionnaires écouteraient leurs

péchés d'une oreille paresseuse. Etait-ce chrétien de sauver un homme de la mer,

pour le voler de ses vêtements et l'abandonner sur une grève Païen, voilà tout ce

que c'était. Effrayé de son audace, Thomas s'était arrêté, rouge, les yeux fixés

sur la grande croix qui regardait la chaire vide. «Tu as raison, je suis pire qu'un
chien sauvage, entendif-il alors, et je rendrai deux pièces à l'église pour les morts
de ma famille. » Sans chercher le visage de Guillerm, il se redressa et répondit :

« Dans une église on ne parle pas. » Il se signa, imité par toute la foule, s'agenouilla
sur la première marche de l'autel et, d'une voix forte : « Pour la penzé. On va prier
pour que le bon Dieu nous envoi beaucoup d'épaves ...»

10



die katholische Kirche begegnet zu sein. (Ich erinnere mich der belämmerten
Gesichter einiger Kommunisten, die am Tage der Preisverteilung die Zuteilung des

katholischen Preises erfuhren.) Wenn ich den Film Avantgarde heiße, stütze ich mich
auf ein Gespräch mit dem Regisseur, der bekennt, auf derselben Ebene der intellektuellen

Gewagtheif seine Geschichte entwickelt zu haben wie Graham Greene («The
Power and the Glory»), Georges Bernanos («Journal d'un curé de campagne») und
Gertrud von Le Fort («Das Schweißtuch der Veronika»). Diese Bemerkung scheint mir
wichtig, weil sie die beiden Hauptprobleme des Filmes unmittelbar sichtbar werden
läfjt: Bücher von diesem geistigen Standard erreichen zum vornherein nur eine
Leserschaft, die sich dafür als Darlegung eines Problems interessiert und sich damit
schon primär über ein gewisses Verständnis ausweist; der Film wird an eine weit
größere Masse gelangen und die religiöse und intellektuelle Vorbildung manches
Besuchers übersteigen. Und das zweite Problem: Im Buch bleibt eine Erzählung ein
erzählter Einzelfall; infolge der verallgemeinernden Gesetzlichkeit der Leinwand aber
geht die Bedeutung des Einzelnen im Allgemeinen unter. Ein Priester wird in
Ausschließlichkeit der Priester, ein Laie der Laie und ein Problem das Problem.
Beiden Gefahren kann nur mit einem Kommentar abgeholfen werden, denn der
Film ist nicht gewagter als die Bibel, für deren Lektüre die Kirche einen einläßlichen
Kommentar ebenfalls als unerläßlich betrachtet.

Predigt des Thomas im Film « Dieu a besoin des hommes »

Ne partez pas
Vous avez voulu venir
Toi, comme les autres, François
Trente-deux centimes, voilà ce que vous donnez quand votre église tombe en

ruines
Et les ardoises qui s'envolent Et les cierges qui brûlent
Eteignez
Eteignez, je vous dis
Vous croyez que ça ne coûte rien, fout ça Vous dites : plus de prêtre, plus d'argent

Mais il y a encore une église et c'est vous qui avez voulu y venir.
Si ça continue, le Recteur qui viendra, il ne trouvera plus qu'un tas de pierres

Et puis, tâchez de comprendre... Est-ce qu'il en viendra seulement un, de Recteur?
Moi, je n'en sais rien

Vous savez pourquoi il est parti M. Pennanéach

...Il y en a qui disent que c'est à cause de la vie trop dure... Mais non! Ça
c'est pas pour ça qu'il est parti

Mercredi, quand le bateau de Nantes a fait naufrage — Vous savez ce que je
veux dire Bon il a pleuré, moi je l'ai vu toute la journeé il a pleuré

Demandez à Soaz. Il a dit : « Je ne peux plus rien pour eux. » Et encore, il

n'avait pas fout vu. (Fortsetzung auf Seite 12)

11



Die Landschaft
Noch nie habe ich so klar wie bei diesem Film das Gefühl gehabt, das Religiöse

sei im Film nur mit dem Einbezug der Landschaff zu verwirklichen, und habe dabei
auch an «Cielo suila palude» (Maria Goretti) und das schwedische «Himlaspelat»
gedacht — vielleicht einfach darum, weil in der natürlichen Schöpfung der Schöpfer
auf eine unendlich anschauliche Weise gegenwärtig ist. In «Dieu à besoin des
hommes» wird die Landschaft die Voraussetzung der Geschichte, der Erzählung. Denn

es geht um das mystische Klima der Bretagne, das jedem Besucher dieses rauhen,
auf eine unwirtliche Weise schönen Landes aufgehen mufj, das in alter Sprache
Armor hiefj: Land am Meer. Neben der kleinen Kirche stehen zwei Menhirs, sie selber
längst der Landschaft einverleibt, Zeugen einer grauen Vorzeit, Zeugen alfer,
heidnischer Religiosität und Zeugnis dafür, dafj dieses Land immer dort lag, wo die Erde
direkt in den Himmel oder in die Hölle führt. Klein ist die Insel Sein; die Bewohner
gehen in Schwarz und bleiben hier, ein Leben lang; viele sind nie auf dem Festland

gewesen und haben nie ein Pferd gesehen; sie kennen nur das tosende Meer, das

bei Springflut und Sturm off die Insel zerschneidet und zerteilt. Tief hangen die
Regenwolken herein, und der Rauch der brennenden Tanghaufen steigt nicht fröhlich
gerade auf, sondern schleicht sich träge unter dem Himmel hin. Wir sind weif zurück
in unserer Zeitrechnung, nicht nur die 150 Jahre Uhrenzeit, vielleicht ein Jahrtausend,

(Fortsetzung von Seite 11 : Predigt des Thomas im Film „Dieu a besoin des hommes")

Vous l'avez vu, ce pauvre mort, tout nu dans les rochers.
On s'est peut-être mis à tous pour naufrager sa barque, et ça n'était déjà pas

beau Mais il y en a un de chez nous qui a fait pire : c'est de voler un mort et
de mettre un chrétien tout nu comme un signe Je ne dis pas qui c'est, je ne sais

pas Mais c'est un malheur pour nous tous, et il y a quelqu'un
dans l'île qui porte des bottes qui devraient lui brûler les pieds

Celui qui a fait ça, il ne devrait même pas être ici

Ou alors, que cette église s'écroula sur lui et sur vous tous
François. — Tu as raison. J'ai été pire qu'un chien sauvage.
Thomas. — On ne parle pas dans une église.
François. — Je donnerai deux pièces d'or, pour l'église.
Thomas. — Merci.

Et rappelez-vous que vous êtes fous en état de péché mortel Presque
tous

Alors, priez pour qu'on vous envoie un prêtre, parce que si vous aviez
à paraître ce soir devant le Bon Dieu Ah Ma la

Amen
Trente-deux centimes
A genoux fout le monde
Et maintenant, prions Dieu pour qu'il nous envoie beaucoup d'épaves

12



vielleicht zwanzig Jahrhunderte. Diese kümmerlichsten aller bretonischen Fischer,
diese Menschen, die sich auf einer Kante des Landes gegen das Untergehen im

Meere verteidigen, wären dann Brüder der Urchristen, der frühesten Verteidiger des

Glaubens. Doch sie nähren sich nicht nur vom Fange der Fische, sondern auch vom
Raub der Schiffe, die sie mit falschen Sfrandfeuern auflaufen lassen. Es sind Piraten
im Nebenberuf. Und der Priester, der es zehn Jahre bei ihnen aushielf und sie zum
Guten und Rechten zu ermahnen suchte, hat schließlich auch seine Bemühungen
aufgegeben und ist weinend über dieses verstockte Volk in seinem Nachen davongefahren.

Hier beginnt unser Film.

Der Sakrisfan

Der Film ist die Geschichte des Sakrisians Thomas Gourvennec (Pierre Fresnay),
der sich die Funktionen des Priesferamfes anmaßt. Er selber kommt nicht auf diesen

Gedanken, doch die Gemeinde zwingt ihn, am Sonntag nach dem Verlassen des

Priesfers die Kirche zum Gottesdienst zu öffnen und mit der Gemeinde das Credo
zu singen. Doch auch in Thomas beginnen sich Ehrgeiz, Rechnungssinn und Bauernschläue

zu regen. Er blickt bald auf die Gemeinde von Sein wie auf seine
Gemeinde. Er bestellt für das Glöckneramf einen neuen Küster, und mit dem Mädchen,
das ihn heiraten möchte, bricht er. Noch sind ihm alle sakramentalen Funktionen des
Priesters fern; doch das Verlangen der Gemeinde treibt ihn immer weifer. Er soll
Teufel austreiben, eine Kreißende (seine Schwägerin) will von ihm in ihrer Todesnot
die Absolution. Sie vertraut ihm, daß ihr Kind nicht von ihrem Mann, sondern von
einem jungen, zudringlichen Fischer ist. Er spricht von der Kanzel herunter. Ein
Gequälter, der seine irre, wahnsinnige Mutter umgebracht hat, kommt zu ihm und will
Vergebung, die ihm Thomas verweigert: «Ich bin doch nicht der Priester.» Doch das
Teufelchen und das Mitleiden in Thomas locken ihn immer weifer auf die verderbliche

Bahn: Er übt bereits die Messe für nächsten Sonntag, während der Mörder der
Mutter zur Strafe das während eines schweren Sturmes beschädigte Kirchendach
ausbessert. Und in diesem Augenblick, wo sich Thomas an dem Höchsten vergreifen will,
kommt der neue Priester an. Denn Thomas ist einmal auf dem Festland gewesen,
widerwillig halb, halb erleichtert, vielleicht so seiner unerwarteten Verantwortlichkeit

loszuwerden, und hat um einen neuen Priester gefragt.
Die Antwort, der Erzbischof werde auf diese Insel nach den gemachten

Erfahrungen keinen Priester mehr schicken, ist nur leicht gemildert durch den Zusatz, man
könne noch einmal mit ihm sprechen. Und nun ist der neue Priester da.

Der neue Priester

Sein Schiff taucht am Horizont auf; es ist mit Gendarmen beladen, die ihn begleiten.
Die Bevölkerung verhält sich feindlich und mißtrauisch, wenn auch bereits in
manchem die Sehnsucht nach einem wirklichen Gottesmann durchzubrechen beginnt.
Der Muttermörder, der die Gendarmen auf sich bezieht, erhängt sich im Estrich seines
Hauses. Und Thomas stürzt sich in Verzweiflung über seinen bereits erkalteten Körper
und murmelt die Worte der Absolution. Der Priester will diesen großen Sünder und
Selbstmörder nicht christlich begraben. Er erscheint hart, brutal, unnachgiebig aus

13



der Fremde eingedrungen. Doch er wirft in die Diskussion: «Ich bin auch Bretone.»
Auch er ist aus dem Holz dieser Fischer geschnitzt, aus derselben Kümmerlichkeit,
Armseligkeif geboren, doch unterschieden von ihnen durch sein Amt, das allein zählt.
Ich glaube, dieser Film hätte einen unverzeihlichen Fehler begangen, wenn er den

neuen Priester auf eine unmittelbar eingängliche Art sympathisch gemacht hätte, mit
einem lächelnden Gesicht in der bekannten Technik der Hollywood-Priester. Denn
nicht als Person überzeugt der Priester diese Gemeinde, die in religiöser Anarchie
zu versinken scheint, sondern kraft seines Amtes, kratt der ihm in seiner Weihe
mitgeteilten Gewalt. Noch einmal lehnt sich zwar die Gemeinde gegen ihn auf; doch
die Fischer wagen immerhin nicht, den Selbsfmöder der Erde zu übergeben, sondern
fahren mit der Flotille ihrer Boote auf das Meer hinaus und übergeben den Toten
dem verzeihenden Wasser. Dann steigt die grofye Frage auf— und sie findet ihre
Antwort in Thomas' Rut: « Et maintenant on va essayer de se faire pardonner. Tout le

monde à la messe. »

Le Bon Dieu est dans le détail

Der liebe Gott ist im Detail. Das Wort stammt von einem Franzosen und hat
vielleicht niemals gröfjere Berechtigung gehabt als gerade für diesen Film. Denn es ist

ein Film, in dem jede Schattierung, jede Nüancierung, jede Kleinigkeit der Darstellung,

des Dialogs, der szenischen Handlungsführung zählt. Man hat zu sehen, wie
Thomas immer noch Glöckner bleibt in all seiner falschen priesferlichen Anmaßung,
wie er zusammenzuckt, wenn die Glocken dilettantisch geläutet werden. Man hat zu

bemerken, wie die heiligen Zeichen der Sakramente leer, unerfüllt bleiben, ohne

Mitteilung einer innern Gnade. Nie vergesse ich die Szene dieses Messelesens, dem

jede innere Kommunikation abgeht, das, um ein ganz hartes Wort zu gebrauchen,
das aber den Eindruck am besten wiedergibt, als eine theatralische Hauptprobe, als

ein Mummenschanz erscheint (nicht nach seiner durchaus andächtigen Darstellung als

nach der geistigen Bedeutsamkeit, die null ist). Und in der Szene, da Thomas über
die Leiche des Selbstmörders stürzt und die Worte der Absolution spricht, widerhallt
es förmlich von Leerheit, Unwirksamkeit, bedeutungslosem Gemurmel. Manches Detail
wird zu denken geben; doch nach einigem Nachdenken hat man dem Film immer
grundsätzlich zuzustimmen. Die auf den ersten Blick schockierendsfe Bildfolge ist

wohl die, wie der neue Priester die zum Messelesen bereitgestellten Hostien (die ja
blofjes, unkonsekriertes Brot sind) aus dem Ziborium auf den Boden schüttet. Dann

gehen sie hinaus: der Priester mit dem ganzen Fufj in die weifjen Oblaten freiend,
der Sakrisfan sorgfältig sie umgehend. Man mag die Härte des Priesfers bedenken
und ihm dann zustimmen: denn auch die kleinste Gefühlsregung bei ihm kann die
religiöse Anarchie zum Ausbruch bringen.

Ein religiöser Film

Seit den beiden Schwedenfilmen «Himlaspelat» und «Ordet» ist nie mehr Religiosität

so unmittelbar ins Bild gebannt gewesen — Religiosität in einem ganz unmittelbaren,

unlifurgischen Sinn: als Verbindung zwischen Gott und den Menschen, als

Bindung der Erde an den Himmel. Menschsein ist nur möglich als Gottgebundensein:

14



dies ist ein Gedanke des Films, der ganz Bild geworden ist, in allen diesen
landschaftlichen Gesten, die Himmel und Erde verbinden, in jener Szene auch, da der
Sturm das Schindeldach der Kirche aufreiht, den Regen in das Innere treibt und die
leeren Weihwasserschalen füllt. Und hier beginnt eben das große Wunder dieses

Werkes: daß Religion in einem so ursprünglichen, primitiv christlichen Sinne sichtbar

gemacht wird, daß aber nie vergessen wird, dal} der Priester der Mittler zwischen

Gott und den Menschen ist, weil er die Sakramente, Gottes heiligste Stiftungen auf

dieser Erde, verwaltet. Pierre Fresnay, der Sakrisfan, steht vor den neugefüllten
Weihwasserbecken. Sinkt er in die Knie, weil er dem Himmel für diese reine Gabe dankbar

ist? Nein — ein schmerzliches, bitteres, verzweifeltes Lachen entringt sich seiner
Brust: Nicht einmal die reine Gabe des Himmels kann des Priesfers Hand enfrafen,
um unter seinem Segensspruch Weihwasser zu werden. Nichts ist gesagt von dem,

was ich hier in Worten dargestellt habe; aber alles ist bedeutet, angedeutet. Doch
auch in Worten wird auf indirekte Weise immer wieder die Rolle des Priesters

bestätigt, dessen auch eine ursprüngliche Religiosität nicht entbehren kann und den
ein Sakristan auch mit dem besten Helferwillen und dem größten Mitleiden mit dem

religiösen Bedürfnis einer Gemeinde nie wird ersetzen können. Thomas wehrt sich

gegen die andern und gegen sich selbst: «Aber ich bin ja gar nicht Priester.» Und

zu dem jungen Mann, der ihm seine Untat an der Mutter beichtet, sagt er: «Du weißt
nicht, was ein Priester ist. Ich beginne es zu wissen.»

Ein Meisterwerk

Gerade an einem solchen Film muß es sich erweisen, daß auf dem Gebiete des

religiösen Films die formale Stümperei der Untergang ist und nur die formale Meisterschaff,

die Möglichkeif, alle dem Film zur Verfügung stehenden Mittel voll einsetzen
und aufeinander abstimmen zu können, genügen darf. In «Dieu a besoin des hommes»
steht und fällt die unsrige Interpretation mit den Nüancen, mit ihrer klaren Umsetzung
in die Filmsprache. Jean Delannoy hat glücklicherweise durch die Zusammenarbeit
mit Gide, Cocteau, Sartre und andern Literaten Frankreichs ein Gespür für die
Schattierungen, Zwischenausdrücke und Details. In den Interpreten Fresnay und Daniel
Gélin (für den Muttermörder) standen ihm erste schauspielerische Kräfte zur
Verfügung, die mit offenbarer Begeisterung ihrer Aufgabe in diesem Film nachkamen:
Ihre Darstellungen sind runde Menschen, begreiflich in ihrem Handeln und doch Träger

jenes unlösbaren Mysteriums, das allem grofjen Menschsein anhaftet. Die Schlußszenen

auf dem Meer mit der Fischerflotille sind vom Poetischsten, was der französische

Film in den letzten Jahren gezeigt hat, und die Ausnützung der kirchlichen
Räumlichkeiten, die Bildkomposition mit starkem Vordergrunderlebnis, ist auf
technischem wie auf künstlerisch-visuellem Gebiet eine einmalige Leistung. Wenn ich
hier beschließend noch so stark auf das rein Formale poche, hat das seinen Grund
nicht zuletzt darin, daß ich die Annahme fernhalten möchte, dieser Film sei mit einer
Tendenz gemacht: «In diesem Film habe ich», sagte mir Jean Delannoy, «weder
antiklerikale noch prokirchliche Absichten gehabt. Was ich gestalten wollte, war eine
Erzählung von einfachen Menschen und ihrem Bedürfnis nach Religion, das sie aus
ihren Sünden heraushebt. Und ich versuchte diese Geschichte als Kunstwerk zu geben,

15



sich entwickeln zu lassen von der These in die Antithese, wie es das Urgesefz der
dramatischen Kunst ist. Kunstwerke in sich haben nie eine Tendenz, nie eine Absicht,
welcher Natur diese auch sein möge.» Doch, haben wir nicht doppelten Grund, uns

zu (reuen, daß in diesem Film die künstlerische Wahrheit in vollem Maße mit unserer
religiösen Wahrheit zusammentrifft, gerade wenn dieses Zusammentreffen nicht ein
Akt des Wollens, sondern der — möchte ich sagen — erzählerischen Gnade ist?

Georg Gerster.
(Erschienen in der „Revue Internationale du Cinéma" Nr.7)

Aus dem deufsch gesprochenen Prolog des Films

Einsam — verlassen — halb vergessen liegt, der äufjersten Westspifze Frankreichs
vorgelagert, die kleine Insel Sein —, bei hoher See den wildaufgepeitschten Sturmfluten

des Ozeans ausgeliefert. Eine kleine Insel nur, denn kaum zwei Kilometer mißt
ihre Länge und einige hundert Meter die Breite.

Hier wohnen kümmerlich ein materiell wie geistig bescheidenes Leben arme Fischer.
Kein Grashalm erfreut im Sommer das müde Auge — nur graue Flechten wachsen

auf kahlem Felsen.
Seit Menschengedenken liefert der unermeßliche Ozean die eintönige tägliche

Fischnahrung; alles übrige, so Brot und Fleisch, Kleider und Holz, ja selbst das trinkbare

Wasser, holen die Männer auf Barken vom Fesflande her.
Die Frauen breiten Meeralgen über den Stein, sie zu trocknen und zu verbrennen.
Sie tragen heute noch wie zu einem Begräbnis die gleiche düster-schwarze

Kleidung wie ihre Urgroßmütter vor hundert Jahren.
Manche von ihnen haben die Insel nie verlassen; sie sahen weder ein Pferd noch

eine Eisenbahn.
Nur für vier magere Kühe reicht die kümmerliche Nahrung auf dem Eiland.
Vor hundert Jahren war hier die Armut noch drückender wie heute. Der Fischfang

allein genügte kaum zur Fristung des nackten Lebens. Darum erschien es damals wie
eine Gabe von oben, wenn gekenterte Schiffe an das Ufer gespült wurden, und man
empfand deren Beraubung kaum als ein Unrecht. Doch nicht genug — und das ist die
große gemeinsame Sünde —, bisweilen half man dem Schicksal etwas nach; und durch
Irrlichter wurden Schiffe auf die gefährlichen Klippen der Insel gelockt.

Es war den Inselbewohnern nie wohl dabei, und das Bewußtsein ihrer Schuld stand
drohend vor ihrem Gewissen. Sie bereuten; doch Armut und menschliche Schwäche
trieben sie immer wieder zur bösen Tat.

Lange Jahre hatte der Seelsorger der Insel unentwegt den Kampf gegen das
Verbrechen geführt, seine Gläubigen zurechtgewiesen und ermahnt und ihnen sogar das
Schwerste angedroht: die eigene Abreise.

Bei aller Schwäche und Sünde wollen diese Fischer nicht als Heiden leben und
noch weniger sterben wie Tiere; in ihren einfachen, ungebildeten Seelen lebt der
Glaube, eine tief eingewurzelte Religiosität und ein Bedürfnis nach Gotf und seiner
Gnade; aber auch das lebendige Bewußtsein der notwendigen Mittlerschaft zwischen
Gott und den Menschen durch Priesfertum und Sakramente.

Alle Bemühungen des Priesfers waren umsonst, und nach einem besonders schweren
Vorkommnis hat der Priester die Drohung wahrgemachf. Enttäuscht hat er die Insel
verlassen. Zum erstenmal seit Menschengedenken wird Sein an einem Sonntag ohne
Priester sein und folglich auch ohne Messe. Ein Sonntag ohne Messe ist aber für die
Bewohner von Sein überhaupt kein richtiger Sonntag.

Gewiß, diese Religiosität ist wenig erleuchtet und oft irregeleitet; sie entgeht nicht
immer der Gefahr eines Abgleitens in den Aberglauben, aber sie isf im Grunde echt,
tief und wesentlich.

16


	Dieu a besoin des hommes : Gott braucht Menschen : der in Venedig vom "Internationalen Katholischen Filmbüro" preisgekrönte Film

