
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 10 (1950)

Heft: 8

Artikel: Faust und Orpheus : mit happy end

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964941

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


negativ wirkt, in die rechte Perspektive zu stellen vermag und darum
dessen Besuch verantworten kann.

Unsere Wertungen haben allerdings mehr städtische oder doch
halbstädtische Verhältnisse im Auge, also ein schon mehr filmgewohntes und
mit manchen Problemen vertrautes Publikum.

5. Sinn und Zweck jeder katholischen Filmarbeit,
also auch der Filmbewertungen des «Filmberafers», ist aber nicht, die
Menschen autoritativ zu führen, sondern ihren Geist und ihre Gewissen
zu erleuchten. Oberstes Gesetz bleibt auch hier wie bei jeder
kirchlichen Arbeit, die persönliche Freiheit des Menschen, seinem Gewissen
zu folgen. Das ist der wesentliche Unterschied zwischen jeder staatlichen
Diktatur und der kirchlichen Führung. Das bedingt allerdings von seifen
der der Kirche zugehörigen Menschen Gutwilligkeit und Aufgeschlossenheit

gegenüber den kirchlich bestellten Organen. Auch unsere katholische

kirchliche Filmarbeit wird nur in dem Mafye fruchtbar sein, als wir
alle vertrauensvoll zusammenwirken im Kampf für den guten und gegen
den schlechten Film. er.

Faust und Orpheus — mit happy end
Zu den Filmen «La beauté du diable» von René Clair und «Orphée»
von Jean Cocteau.

Eine kleine Festwoche des französischen Films in Zürich begann mit
René Clairs komödienhafter Bearbeitung des Faustsfoffes, dem Film
« La beauté du diable », und schloß mit Jean Cocteaus modernisierter
Version der mythologischen Legende von «Orpheus und Eurydike»,
«Orphée». In beiden Fällen waren die anwesenden Dichter-Regisseure
ihren Filmen die eigenen Interpreten, René Clair fast zaghaft, Jean
Cocteau beredt; in beiden Fällen bekamen alte Legendenstoffe tragischer

Natur ein happy end, bei René Clair mit offener Freude für das
Operetfenhafte, bei Jean Cocteau durch zahlreiche geistreiche
Vorbehalte und Differenzierungen gebrochen. Wenn wir auch gewöhnlich
der Meinung leben, dafy solche Zufälle (des Fast-miteinander-Sehens)
dazu da sind, zu Fällen erhoben zu werden, weil es, nach einem Worf
Max Frischs, immer das Fällige ist, was uns zufällt, muf) uns für diesmal
allein schon die Tatsache vor einer weitern vergleichenden Betrachtung
warnen, daf) wir als dem deutschen Kulturkreis Entstammende den Stoffen

von Faust und Orpheus auf einer ganz verschiedenen Ebene der
Befangenheit gegenüberstehen.

Faust ist der Stoff aus dem germanischen-nordischen Düster; wenn
auch Heinrich Heine der Auffassung war, jeder Mensch sollte seinen

31



Faust schreiben, so hat doch jeder Versuch, diesen ungeheuren Stoff
zu bewältigen, an der Hypothek zu tragen, die seit Goethes genauer
und eingängiger Formulierung darauf lastet. Nach eigenem Bekenntnis
hat René Clair zuerst an einer freien Variation über den Mann, der für
Wissen und Macht dem Teufel seine Seele verschreibt, gedacht, diesen
Gedanken dann aber fallen gelassen und sich in manchem an dasUeber-
lieferte gehalfen. Uns soll hier die Form des Films weniger interessieren;*)

immerhin bleibt zu sagen, daß, scheint uns, eine offenbare Un-
einheitlichkeit und Unausgewogenheif daher kommt, daß René Clair,
der ausgewiesene Prospero des französischen Films, vor laufer Pietät
den Mut zu sich selber verloren hat. Ueberspitzf und der Demagogie
nahe gesagt: die Germanitäf des Stoffes hat der Latinifät des Bearbeiters
ein Bein gestellt, wobei die Frage für uns immer unbeantwortet bleiben
muß, wo die Züge des Szenarios René Clair und wo sie seinem
Mitschreiber Armand Salacrou gehören. « Je n'aime pas les messages »,
sagte René Clair in einem Gespräch. Er meinte wohl: Er liebe nicht die
aufgepulsterten Gedankengebäude, das Pathos der Idee, das unfranzösisch

und unhöflich ist, weil es in die Sterne greift, statt zu den
Menschen redet. Seine Tragikomödie von Faust verficht eine Idee, doch
mit liebenswürdiger Zurückhaltung, ganz in die physischen Bezüge seiner

Gestalten gebannt. Wir nennen seinen Faust antispiritualistisch, weil
er ohne ausgeplauderte Konzeption ist und ganz beim Physischen, beim
greifbar Menschlichen beginnt und erst spät, gewissermaßen durch ein
Hintertürchen, die Metaphysik hereinläßt. Sein Mephisto (Michel Simon)
ist nur wenig ein geistiges Prinzip, nur ein zweitklassiger Diener Luzifers,
dem die Ideen ziemlich bald ausgehen. Er gerät in bare Verzweiflung,
als Faust, dem er Jugend auf Vorschuß gegeben hat, den Vertrag nicht
unterzeichnen will; sein Wirken und seine Macht sind durchaus an
einen körperlichen Habitus gebunden. Nun der großartige Einfall dieses
Faust-Films: Mit der Jugend, die Mephisto an Faust verschenkt, muß
er zugleich des alten Fausfs Körper mit Rheumatismus und Gicht
übernehmen. Nun stehen der Verwechslungskomödie Tür und Tor offen:
Faust, der verjüngte, wird als sein eigener Mörder gesucht und verhaftet,
bis der Teufel in Gestalt des alten Professors erscheint und ihn rettet. (Es

ist die Glanzleistung Michel Simons, auch in der Gestalf des alten,
würdigen Professors genug des Teuflischen, Dämonisch-Bockfüßigen
durchschimmern zu lassen.) Marguerite, das romantisierte Gretchen, wirft zum
Schluß den Pakt Fausfens mit dem Teufel zum Fenster hinaus; Mephisto,

*) Es soll hier deutlich gesagt sein, dafj man bei diesem umstrittenen Film zu
verschiedenen Bewertungen kommen mufj, je nachdem man von einem ästhetischen
Standpunkt oder vom Gedanklich-Ideenhaften her urteilt.

32



nun von aller Magie verlassen, eilt keuchend die Treppen hinunter.
Doch die Menge hat den Vertrag gelesen, auch die Unterschrift: Faust
und Mephisto, für die Menge der alte Dr. Faust, bleibt nichts anderes
übrig, als vor der lynchwütigen Menge von einem Balkon in die Tiefe
zu stürzen, wo er zusammen mit dem Vertrag in einer Schwefelwolke
verbrennf. Mit der körperlichen Existenz Mephistos ist auch der Vertrag
Null und nichtig; Faust, der in dem magischen Spiegel sein ferneres
Schicksal fix und fertig gesehen hat, ist durch seinen Entschluß, dieser
Zukunft zu entsagen, und durch die Liebe des Mädchens bewahrt, der
Teufel betrogen. (Das ist neu. Bei Goethe wird der Teufel nicht
betrogen, er glaubt es nur; in Wirklichkeit konnte er ja Faust gar nie
geben, was dieser von seinem Pakt erwartete.) Les jeux ne sont pas
faits, oder, um weitere existentialistische Gedanken umzukehren:
L'homme n'est pas en situation, l'homme n'est pas la situation. Es ist die
Liebe gelobt, die erlöst und lebendig erhält —, jene Liebe, die Sartre
auf ein Jenseifs verweist, das es für ihn nicht gibt. Der Mensch, der sich
mif Häuf und Haaren der Wissenschaff, dem Geist verschrieben hat,
entrinnt ihr in dem Augenblick, wo er die Liebe hat — ein Pakt also, der
Tag für Tag kündbar ist. Der Mensch isf nicht dazu verdammt, ein
Schicksal auszutragen, nichf einmal dasjenige, das er sich selber eingebrockt

hat. Mif der Liebe beginnt alles von neuem. Es gehört zur Lati-
nität und zur Individualität René Clairs, daß er diese Liebe nicht als ein
(wieder geistiges) Abstrakfum gesehen haben will, sondern als eine
zwischenmenschliche, natürliche Tatsache. Das Teuflische erscheint als

ständige Versuchung des Menschen, als besonders aktuell aber für das

Alter, das der Liebe abgestorben ist. Daß der Teufel Faust den Vertrag
ablistet, zu einem Zeitpunkt, wo er bereits alles hat, was er wünscht,
möchte vielleicht besagen, daß wir den Teufel zur Erreichung unserer
Ziele nichf brauchen. Daß die Drangabe unserer Seele immer eine Drein-
gabe, ein Trinkgeld isf, weil wir das Erreichte schon mit unserer Schuld
vor dem Allerhöchsten bezahlt haben.

Auch mit dem Film von Jean Cocteau über das Orpheus-Thema sind
wir im Umkreis des Existentialismus, der das Orpheus-Motiv besonders
liebt und ihm einige unvergeßliche Gestaltungen abgerungen hat. Man
denke an Anouilh («Eurydice») und vor allem an den Sartre-Film « Les

jeux sont faits ». Zu Cocteau sind allerdings vom Sinn her keine Brücken
zu schlagen, denn die Souveränität des Artisten und Denkers hat diesen
Stoff nicht nur ausgedeutet und mif allen äußern Requisiten à jour
gebracht, sondern ihn mif einem eigenen Schluß verwandelt. Doch wie in

den « Les jeux sont faits » taucht hier etwa das Spiegelmotiv auf, die
Verwertung des Gedankens, daß die Toten kein Spiegelbild haben und

33



von der Verführung zur Pose frei sind. La Princesse durchschreitet die
Spiegel von Wasser, denn die Spiegel sind die Türen des Todes. Jean
Cocteau hat zu diesem Film einige Erklärungen gegeben, von denen wohl
diese die wichtigste ist: «Le réalisme dans l'irréel est un piège de chaque
minute. On peut toujours me dire: »Cela est possible» ou »cela est

impossible «. Mais comprenons-nous quelque chose au mécanisme du
destin C'est ce mécanisme mystérieux que je cherche à rendre
plastique. » Und er bezeichnet diesen Film als eine « méditation sur la

mort », über das Unsichtbare, das ins Sichtbare drängt, und das Sichtbare,

das sich in Sehnsucht nach dem Unsichtbaren verzehrt, obgleich
sie beide gegenseitig nie zueinander können. Der Film gibt sich äußerlich

als eine Polizeigeschichte, mit Verhaftungen, Gerichtsszenen,
Polizisten — aber die Landschaften des kriminalistischen Geschehens sind
vor allem die jenseitigen. Der Realismus ist von Anbeginn erfüllt von
einer gewissen Heimlichkeit, einer metaphysischen Heimtücke, möchte ich

sagen. In diesem Film, dessen kunstvollen Bildern man sich fast fraglos
und bezaubert anvertraut, überfällt einen der Tiefsinn wie ein
Wegelagerer, das Symbol steht wie der Schutzmann, der den Verkehr des
Lebens regelt. Manches mutet wie ein Traum, wie eine Phantasie des
Unbewußten an, doch von einer wachen, bewußten und
bewußtmachenden Intelligenz gebändigt, in ein anschaubares Bild der
Alltäglichkeit gebannt. Ist es da ein Wunder, wenn gleich von Anbeginn die
Alltäglichkeit des Filmes wie eine wunderträchtige, faszinierende
Kulisse anmutet und nach und nach auch die Dinge des Alltags, das Radio,
das Telephon, das Auto und das Motorrad ihren dämonischen Charakter
enthüllen. Jede Geste und jedes Wort ist an seinem Platz, unveräußerlich,

unverlierbar: auch im Aeußerlichen ein Meisterwerk. Mit einigen
Accessoire-Figuren erweitert Cocteau die überlieferte Sage in ein
Geschehen zwischen vier Personen. Die Princesse de la Mort, die mit ihrem
Rolls-Royce zwischen dem Diesseits und dem Jenseits verkehrt, verliebt

(Fortsetzung auf Seite 35)

Kurzbesprechungen

II. Für alle.

Inspector general, The (Es lebe der Herr Bürgermeister), Warner Bros. E. Ein
ausgesprochener Schwank, zu welchem ein Motiv von Gogol herhalten mußte.
Ausschließlich auf das Spiel von Danny Kay ausgerichtet. Künstlerisch belanglos und
mittelmäßige Unterhaltung. (II)

II—III. Für Erwachsene und reifere Jugendliche.
Southern yankee (Spion wider Willen), MGM. E. Harmlose Geschichte, mit
feilweise wirklich tollen Einfällen gewürzt. (II—III)

(Fortsetzung auf Seite 36)

34



(Fortsetzung von Seite 34)

sich in Orpheus und tritt nachts in dessen Zimmer, um den Schlafenden
anzuschauen. Auch Orpheus verwandelt sich; sein Erfolg als Schriftsteller

riecht ihm plötzlich nach Fäulnis, und er begibt sich auf die
verzweiflungsvolle Suche nach dem Unbekannten. Im Auto der Princesse
hört er aus dem Radio die Fragmente des Ewigen. Hier ist die
Empfangsstation der Ewigkeit, die Antenne der dichterischen Inspiration. Der
antike Orpheus machte sich zu viel an der Leier, der moderne zu viel
am Radio zu schatten, so daf) sie beide Eurydike vernachlässigen. Aus
Eifersucht beseitigt La Princesse die Nebenbuhlerin; Orpheus bricht mit
Heurtebise, dem Chauffeur der Princesse, auf in die jenseitigen Gefilde.
Und er weif) nicht, ob er eigentlich zur Princesse (dem Unbekannten)
oder zu Eurydike gehen will. Die beiden schreiten durch das Niemandsland

zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, die «Zone», eine
Landschaft, wie sie Hermann Kasack als die Ruinenstadt hinter dem Strom
beschrieben hat, wo die Macht der Gewohnheit, die « déformation
professionelle » den Menschen glauben macht, er lebe. Hier findet das
Leben seine letzte Resonanz, sein letztes verzweifelt müdes Echo, bis
es eingeht ins grofye Unbekannte. Orpheus und Heurtebise kommen
zum Gericht, wo La Princesse angeklagt ist, weil sie ohne höhern
Befehl Eurydike abberufen hat. Denn auch La Princesse (welch romanische
Gnade, den Tod in weiblicher Gestalt zu figurieren!) ist nur eine Form
des Todes; sie ist Orpheus' Tod. Von unzähligen Boten, wie beim
afrikanischen Tam-Tam, werden die Befehle bis hier an den Rand des
Jenseits übermittelt. Orpheus und Eurydike kehren zurück; doch Eurydike
mu(3 gehen, als Orpheus sie im Spiegel erblickt (und er ist nicht sehr
ungehalten darüber); er selber folgt bald nach. Doch hier nimmt sich
der Dichter die überraschende Wendung: Der Tod Orpheus', La

Princesse, muf5 sich opfern, um den Dichter unsterblich zu machen.
Geschehenes wird ungeschehen gemacht. Orpheus findet sich bei Eurydike,

die guter Hoffnung ist; er schreibt dicke Bücher — also nur ein
gebrochenes happy end, weil Orpheus bereits wieder die Poesie des
Ewigen verloren hat und Schriftsteller ist, er, der weniges zuvor definierte:
« Poète — c'est écrire sans être écrivain. » Die Princesse und ihr Helfershelfer

Heurtebise werden von den beiden Motorradfahrern des Todes,
der Polizei des Jenseits, verhaftet und der unbekannten Strafe zugeführt.

Den Film in seinem Gehalt zu erfassen, gibt es nur diese
Möglichkeif: ihn Zug für Zug, Handlung für Handlung, Wort für Wort
nachzuerzählen; auch so bleibt die Gefahr ungebannt, an seinem Mysterium
und seiner legendären Poesie vorbeizuschreiben und den Eindruck
der Travestie zu erwecken, statt den eines psychologisierten und im

äufjern Habitus modernisierten Mythos. Georg Gerster.

35


	Faust und Orpheus : mit happy end

