Zeitschrift: Der Filmberater
Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 10 (1950)

Heft: 8

Artikel: Faust und Orpheus : mit happy end
Autor: Gerster, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-964941

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-964941
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

negativ wirkt, in die rechte Perspektive zu stellen vermag und darum
dessen Besuch verantworten kann.

Unsere Wertungen haben allerdings mehr stadtische oder doch halb-
stadtische Verhaltnisse im Auge, also ein schon mehr filmgewohntes und
mit manchen Problemen vertrautes Publikum.

5. Sinnund Zweck jeder katholischen Filmarbeit,
also auch der Filmbewertungen des «Filmberaters», ist aber nicht, die
Menschen autoritativ zu fihren, sondern ihren Geist und ihre Gewissen
zu erleuchten. Oberstes Gesetz bleibt auch hier wie bei jeder kirch-
lichen Arbeit, die persénliche Freiheit des Menschen, seinem Gewissen
zu folgen. Das ist der wesentliche Unterschied zwischen jeder staatlichen
Diktatur und der kirchlichen Fuhrung. Das bedingt allerdings von seiten
der der Kirche zugehérigen Menschen Gutwilligkeit und Aufgeschlos-

senheit gegeniiber den kirchlich bestellten Organen. Auch unsere katho-
lische kirchliche Filmarbeit wird nur in dem Mahe fruchtbar sein, als wir

alle vertrauensvoll zusammenwirken im Kampf fir den guten und gegen
den schlechten Film. cr.

Faust und Orpheus — mit happy end

Zu den Filmen «La beauté du diable» von René Clair und «Orphéenx
von Jean Cocteau.

Eine kleine Festwoche des franzdsischen Films in Zirich begann mit
René Clairs komodienhafter Bearbeitung des Fauststoffes, dem Film
« La beauté du diable », und schlof mit Jean Cocteaus modernisierter
Version der mythologischen Legende von «Orpheus und Eurydike»,
«Orphéex». In beiden Fallen waren die anwesenden Dichter-Regisseure
ihren Filmen die eigenen Interpreten, René Clair fast zaghaft, Jean
Cocteau beredt; in beiden Féallen bekamen alte Legendenstofte tragi-
scher Natur ein happy end, bei René Clair mit oftener Freude fir das
Operettenhafte, bei Jean Cocteau durch zahlreiche geistreiche Vor-
behalte und Ditferenzierungen gebrochen. Wenn wir auch gewdhnlich
der Meinung leben, dafy solche Zufdlle (des Fast-miteinander-Sehens)
dazu da sind, zu Fallen erhoben zu werden, weil es, nach einem Wort
Max Frischs, immer das Fallige ist, was uns zufallt, muf uns fir diesmal
allein schon die Tatsache vor einer weitern vergleichenden Betrachtung
warnen, dafy wir als dem deutschen Kulturkreis Entstammende den Stof-
fen von Faust und Orpheus auf einer ganz verschiedenen Ebene der
Befangenheit gegenlberstehen.

Faust ist der Stoff aus dem germanischen-nordischen Duster; wenn
auch Heinrich Heine der Auffassung war, jeder Mensch sollte seinen

31



Faust schreiben, so hat doch jeder Versuch, diesen ungeheuren Stoft
zu bewaltigen, an der Hypothek zu tragen, die seit Goethes genauer
und eingangiger Formulierung darauf lastet. Nach eigenem Bekenntnis
hat René Clair zuerst an einer freien Variation Uber den Mann, der fur
Wissen und Macht dem Teufel seine Seele verschreibt, gedacht, diesen
Gedanken dann aber fallen gelassen und sich in manchem an dasUeber-
lieferte gehalten. Uns soll hier die Form des Films weniger interessie-
ren;*) immerhin bleibt zu sagen, dak, scheint uns, eine offenbare Un-
einheitlichkeit und Unausgewogenheit daher kommt, daff René Clair,
der ausgewiesene Prospero des franzdsischen Films, vor lauter Pietat
den Mut zu sich selber verloren hat. Ueberspitzt und der Demagogie
nahe gesagt: die Germanitat des Stoffes hat der Latinitat des Bearbeiters
ein Bein gestellt, wobei die Frage fir uns immer unbeantwortet bleiben
mufj, wo die Zige des Szenarios René Clair und wo sie seinem Mit-
schreiber Armand Salacrou gehéren. « Je n'aime pas les messages »,
sagte René Clair in einem Gesprach. Er meinte wohl: Er liebe nicht die
aufgepulsterten Gedankengebaude, das Pathos der Idee, das unfran-
z6sisch und unhoflich ist, weil es in die Sterne greift, statt zu den Men-
schen redet. Seine Tragikomédie von Faust verficht eine Idee, doch
mit liebenswurdiger Zurlickhaltung, ganz in die physischen Beziige sei-
ner Gestalten gebannt. Wir nennen seinen Faust antispiritualistisch, weil
er ohne ausgeplauderte Konzeption ist und ganz beim Physischen, beim
greifbar Menschlichen beginnt und erst spat, gewissermafien durch ein
Hintertirchen, die Metaphysik hereinlahft. Sein Mephisto (Michel Simon)
ist nur wenig ein geistiges Prinzip, nur ein zweitklassiger Diener Luzifers,
dem die Ideen ziemlich bald ausgehen. Er gerét in bare Verzweitlung,
als Faust, dem er Jugend auf Vorschufy gegeben hat, den Vertrag nicht
unterzeichnen will; sein Wirken und seine Macht sind durchaus an
einen korperlichen Habitus gebunden. Nun der grofiartige Einfall dieses
Faust-Films: Mit der Jugend, die Mephisto an Faust verschenkt, muf
er zugleich des alten Fausts Kérper mit Rheumatismus und Gicht tber-
nehmen. Nun stehen der Verwechslungskomdédie Tir und Tor often:
Faust, der verjingte, wird als sein eigener Morder gesucht und verhattet,
bis der Teufel in Gestalt des alten Professors erscheint und ihn rettet. (Es
ist die Glanzleistung Michel Simons, auch in der Gestalt des alten, wiir-
digen Professors genug des Teuflischen, Démonisch-Bockfiifiigen durch-
schimmern zu lassen.) Marguerite, das romantisierie Gretchen, wirft zum
Schlufy den Pakt Faustens mit dem Teufel zum Fenster hinaus; Mephisto,

*) Es soll hier deutlich gesagt sein, daff man bei diesem umstrittenen Film zu ver-
schiedenen Bewertungen kommen muf, je nachdem man von einem &sthetischen
Standpunkt oder vom Gedanklich-ldeenhaften her urteilt.

32



nun von aller Magie verlassen, eilt keuchend die Treppen hinunter.
Doch die Menge hat den Vertrag gelesen, auch die Unterschritt: Faust
und Mephisto, fir die Menge der alte Dr. Faust, bleibt nichts anderes
ubrig, als vor der lynchwiitigen Menge von einem Balkon in die Tiefe
zu stirzen, wo er zusammen mit dem Verirag in einer Schwefelwolke
verbrennt. Mit der kérperlichen Existenz Mephistos ist auch der Vertrag
Null und nichtig; Faust, der in dem magischen Spiegel sein ferneres
Schicksal fix und fertig gesehen hat, ist durch seinen Entschluf, dieser
Zukunft zu entsagen, und durch die Liebe des Madchens bewahrt, der
Teufel betrogen. (Das ist neu. Bei Goethe wird der Teufel nicht be-
trogen, er glaubt es nur; in Wirklichkeit konnte er ja Faust gar nie
geben, was dieser von seinem Pakt erwartete.) Les jeux ne sont pas
faits, oder, um weitere existentialistische Gedanken umzukehren:
L'homme n'est pas en situation, I'homme n’est pas la situation. Es ist die
Liecbe gelobt, die erlést und lebendig erhélt —, jene Liebe, die Sartre
auf ein Jenseits verweist, das es fur ihn nicht gibt. Der Mensch, der sich
mit Haut und Haaren der Wissenschaft, dem Geist verschrieben hat, ent-
rinnt ihr in dem Augenblick, wo er die Liebe hat — ein Pakt also, der
Tag fir Tag kindbar ist. Der Mensch ist nicht dazu verdammt, ein
Schicksal auszutragen, nicht einmal dasjenige, das er sich selber einge-
brockt hat. Mit der Liebe beginnt alles von neuem. Es gehért zur Lati-
nitat und zur Individualitdt René Clairs, daf er diese Liebe nicht als ein
(wieder geistiges) Abstraktum gesehen haben will, sondern als eine
zwischenmenschliche, naturliche Tatsache. Das Teuflische erscheint als
stdndige Versuchung des Menschen, als besonders aktuell aber fiir das
Alter, das der Liebe abgestorben ist. Daf der Teufel Faust den Vertrag
ablistet, zu einem Zeitpunkt, wo er bereits alles hat, was er wiinscht,
mdchte vielleicht besagen, daff wir den Teufel zur Erreichung unserer
Ziele nicht brauchen. Dak die Drangabe unserer Seele immer eine Drein-
gabe, ein Trinkgeld ist, weil wir das Erreichte schon mit unserer Schuld
vor dem Allerhéchsten bezahlt haben.

Auch mit dem Film von Jean Cocteau Uber das Orpheus-Thema sind
wir im Umkreis des Existentialismus, der das Orpheus-Motiv besonders
liebt und ihm einige unvergehliche Gestaltungen abgerungen hat. Man
denke an Anouilh («Eurydice») und vor allem an den Sartre-Film « Les
jeux sont faits ». Zu Cocteau sind allerdings vom Sinn her keine Briicken
zu schlagen, denn die Souveréanitat des Artisten und Denkers hat diesen
Stotf nicht nur ausgedeutet und mit allen aufern Requisiten a jour ge-
bracht, sondern ihn mit einem eigenen Schluf verwandelt. Doch wie in
den « Les jeux sont faits » taucht hier etwa das Spiegelmotiv auf, die
Verwertung des Gedankens, dafy die Toten kein Spiegelbild haben und

33



von der Verfuhrung zur Pose frei sind. La Princesse durchschreitet die
Spiegel von Wasser, denn die Spiegel sind die Tiren des Todes. Jean
Cocteau hat zu diesemFilm einige Erkldrungen gegeben, von denen wohl
diese die wichtigste ist: « Le réalisme dans l'irréel est un piege de chaque
minute. On peut toujours me dire: »Cela est possible» ou »cela est
impossible «. Mais comprenons-nous quelque chose au mécanisme du
destin ? C'est ce mécanisme mystérieux que je cherche a rendre plas-
tique.» Und er bezeichnet diesen Film als eine « méditation sur la
mort », Uber das Unsichtbare, das ins Sichtbare drangt, und das Sicht-
bare, das sich in Sehnsucht nach dem Unsichtbaren verzehrt, obgleich
sie beide gegenseitig nie zueinander kénnen. Der Film gibt sich aufer-
lich als eine Polizeigeschichte, mit Verhaftungen, Gerichtsszenen, Poli-
zisten — aber die Landschaften des kriminalistischen Geschehens sind
vor allem die jenseitigen. Der Realismus ist von Anbeginn erflllt von
einer gewissen Heimlichkeit, einer metaphysischen Heimtiicke, méchte ich
sagen. In diesem Film, dessen kunstvollen Bildern man sich fast fraglos
und bezaubert anvertraut, Uberfallt einen der Tiefsinn wie ein Wege-
lagerer, das Symbol steht wie der Schutzmann, der den Verkehr des
Lebens regelt. Manches mutet wie ein Traum, wie eine Phantasie des
Unbewuhten an, doch von einer wachen, bewuhten und bewuht-
machenden Intelligenz gebandigt, in ein anschaubares Bild der Alltag-
lichkeit gebannt. Ist es da ein Wunder, wenn gleich von Anbeginn die
Alitaglichkeit des Filmes wie eine wunderirachtige, faszinierende Ku-
lisse anmutet und nach und nach auch die Dinge des Alltags, das Radio,
das Telephon, das Auto und das Motorrad ihren damonischen Charakter
enthiillen. Jede Geste und jedes Wort ist an seinem Platz, unverauher-
lich, unverlierbar: auch im Aeuhkerlichen ein Meisterwerk. Mit einigen
Accessoire-Figuren erweitert Cocteau die uberlieferte Sage in ein Ge-
schehen zwischen vier Personen. Die Princesse de la Mort, die mit ihrem

Rolls-Royce zwischen dem Diesseits und dem lJenseits verkehrt, verliebt
(Fortsetzung auf Seite 35)

Kurzbesprechungen

Il. Fiir alie.

Inspector general, The (Es lebe der Herr Biirgermeister), Warner Bros. E. Ein aus-
gesprochener Schwank, zu welchem ein Motiv von Gogol herhalten mufite. Aus-
schlieflich auf das Spiel von Danny Kay ausgerichtet. Kinstlerisch belanglos und
mittelmahige Unterhaltung. (I)

II—IIl. Fiir Erwachsene und reifere Jugendliche.

Southern yankee (Spion wider Willen), MGM. E. Harmlose Geschichte, mit feil-
weise wirklich tollen Einféllen gewiirzt. (ll—III)
(Fortsetzung auf Seite 36)

34



(Fortsetzung von Seite 34)

sich in Orpheus und f{ritt nachts in dessen Zimmer, um den Schlafenden
anzuschauen. Auch Orpheus verwandelt sich; sein Erfolg als Schrift-
steller riecht ihm plétzlich nach Faulnis, und er begibt sich auf die ver-
zweiflungsvolle Suche nach dem Unbekannten. Im Autfo der Princesse
hort er aus dem Radio die Fragmente des Ewigen. Hier ist die Emp-
tangsstation der Ewigkeit, die Antenne der dichterischen Inspiration. Der
antike Orpheus machte sich zu viel an der Leier, der moderne zu viel
am Radio zu schaffen, so dafy sie beide Eurydike vernachlassigen. Aus
Eifersucht beseitigt La Princesse die Nebenbuhlerin; Orpheus bricht mit
Heurtebise, dem Chauffeur der Princesse, auf in die jenseitigen Gefilde.
Und er weify nicht, ob er eigentlich zur Princesse (dem Unbekannten)
oder zu Eurydike gehen will. Die beiden schreiten durch das Niemands-
land zwischen dem Diesseits und dem Jenseits, die «Zone», eine Land-
schaft, wie sie Hermann Kasack als die Ruinenstadt hinter dem Strom
beschrieben hat, wo die Macht der Gewohnheit, die « déformation pro-
tessionelle » den Menschen glauben macht, er lebe. Hier findet das
Leben seine letzte Resonanz, sein letztes verzweifelt mides Echo, bis
es eingeht ins groffe Unbekannte. Orpheus und Heurtebise kommen
zum Gericht, wo La Princesse angeklagt ist, weil sie ohne héhern Be-
fehl Eurydike abberufen hat. Denn auch La Princesse (welch romanische
Gnade, den Tod in weiblicher Gestalt zu figurieren!) ist nur eine Form
des Todes; sie ist Orpheus’ Tod. Von unzahligen Boten, wie beim afri-
kanischen Tam-Tam, werden die Befehle bis hier an den Rand des Jen-
seits Ubermittelt. Orpheus und Eurydike kehren zurlick; doch Eurydike
mufy gehen, als Orpheus sie im Spiegel erblickt (und er ist nicht sehr
ungehalten darlber); er selber folgt bald nach. Doch hier nimmt sich
der Dichter die Uberraschende Wendung: Der Tod Orpheus’, La Prin-
cesse, mufy sich opfern, um den Dichter unsterblich zu machen. Ge-
schehenes wird ungeschehen gemacht. Orpheus findet sich bei Eury-
dike, die guter Hoffnung ist; er schreibt dicke Blucher — also nur ein
gebrochenes happy end, weil Orpheus bereits wieder die Poesie des
Ewigen verloren hat und Schriftsteller ist, er, der weniges zuvor definierte:
« Poéte — c'est écrire sans étre écrivain. » Die Princesse und ihr Helfers-
helfer Heurtebise werden von den beiden Motorradfahrern des Todes,
der Polizei des Jenseits, verhaftet und der unbekannten Strate zuge-
fuhrt. Den Film in seinem Gehalt zu erfassen, gibt es nur diese Még-
lichkeit: ihn Zug fir Zug, Handlung far Handlung, Wort fiir Wort nach-
zuerzdhlen; auch so bleibt die Gefahr ungebannt, an seinem Mysterium
und seiner legendéren Poesie vorbeizuschreiben und den Eindruck
der Travestie zu erwecken, statt den eines psychologisierten und im
auhern Habitus modernisierten Mythos. Georg Gerster.

35



	Faust und Orpheus : mit happy end

