
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 9 (1949)

Heft: 7

Artikel: Internationale Festwoche des religiösen Films in Wien : vom 24. April
bis 1. Mai 1949

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-964895

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-964895
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wie in moralischer Hinsicht, viel Böses jeglicher Art vorkommt, so kann
es auch die Kunst nicht aus ihrem Repertorium ausschliessen. Das Böse
kann sogar zum wesentlichen Element eines Dramas werden. Wichtig ist
dabei nur, dass es so behandelt wird, wie es sich geziemt, das heisst,
dass es niemals in anziehender und verführerischer Weise
dargestellt und namentlich nicht in irgend einer Form
gebilligt wird. Sympathie und Billigung des Publikums müssen
immer auf das Gute und die Tugend gelenkt werden, dürfen also
niemals dem Bösen und Lasterhaften zugedacht werden. Das Schuldhafte
muss demnach so behandelt werden, dass es beim Zuschauer auf keinen
Fall Bewunderung und infolgedessen den Wunsch zur Nachahmung,
sondern vielmehr Verurteilung und Missbilligung hervorruft.

Um eine derartige Wirkung zu erreichen, ist es keineswegs nötig,
Moral zu predigen oder vom Thema abzuschweifen und so die
Einheitlichkeit, den natürlichen Ablauf und die ästhetische Schönheit der Handlung

zu beeinträchtigen. Wahre Kunst wirkt sittlich, ohne moralisierende
Absichten und Grundsätze offen zu betonen. Die Verherrlichung des
Guten und die Verurteilung des Bösen ergeben sich von selbst aus dem
Gesamtbilde einer harmonisch und natürlich verlaufenden Handlung.
Manchmal genügt ein Wort (ein Ja oder Nein), eine Gebärde, ein
Gegenstand, um einem schlechten Eindruck zuvorzukommen, einem
verletzten Grundsatz wieder Geltung zu verschaffen, eine unrechtmässige
Situation wieder rechtmässig zu gestalten.

Dies ist noch viel leichter möglich, wenn das Delikt im Drama nur eine
sekundäre Rolle spielt. Es kann dann gewissermassen den Schatten
abgeben, der dem Gesamtbilde grösseres Relief verleiht.

(Schluss folgt.)

Internationale Festwoche des religiösen Films in Wien
vom 24. April bis 1. Mai 1949.

Unter dem Ehrenschutr von Kardinal Erzbischot Dr. Theodor Innitzer, Landesbischof

Dr. Gerhard May und Bundesminister Dr. Felix Hurdes veranstaltete die
Katholische Filmkommission für Oesterreich vom 24. April bis
1. Mai im Wiener Konzerthaus eine «Internationale Festwoche des
religiösen Film s», deren durchschlagender Erfolg beim Wiener Publikum den
Mut der Veranstalter lohnte. Wenn der ausländische Gast sich über den österreichischen

Optimismus und den Willen, da neu zu beginnen, wo eine schwere Zeit zum
Abbruch rief, und sich auch in der Zeit schwerer wirtschaftlicher Bedrängnis wieder
ins Völkergespräch einzuschalten, freute und diesen Eindruck der Lebens- und
Zeitbejahung als ein Versprechen nach Hause nahm, dann vielleicht nicht zuletzt
deshalb, weil er an der Durchführung dieser Veranstaltung ablesen konnte, dass man
in Oesterreich bereit ist, alle christlichen Kräfte zu einer Abwehr- und Kampffront
gegen eine andringende entchristlichte Welt zu einen. Am Eröffnungstag — in den
feierlichen Räumen des Schottenstiffes — dankte Landesbischof Dr. Gerhard

May als Sprecher der evangelischen Christen Oesterreichs der katholischen
Filmkommission dafür, dass diese Festwoche einen interkonfessionellen Charakter

31



erhalten habe und dass mit Weitblick auch dem evangelischen Film sowie dem ihm
zugrunde liegenden Sinnen und Denken ein Platz eingeräumt worden sei. Darin
erblickte er ein Zeichen der Zeit: «Die konfessionelle Problematik ist zurückgetreten,
das Christentum steht unter dem Generalangriff einer säkularisierten Welt und die
beiden Konfessionen finden sich zu gemeinsamer Abwehr. Noch wichtiger erscheint
mir aber, dass man einander gefunden hat in einer besseren und tieferen Erkenntnis,
als es seit vierhundert Jahren möglich war. Es gehört zur geistespolitischen Situation,
dass die Kirche aufs neue in ein heroisches Zeitalter eingetreten ist, in dem es
Zeugnis ablegen heisst. Die Kirchen des Christentums sind im Bewusstsein ihrer
missionarischen Verantwortung gegen eine Welt zum Angriff angetreten, wo sie am
goftfernsten ist, und das ist der Film. Hier kämpfen sie mit ihren Waffen, dem
Worte, dem Sakrament und dem Gebete! Wie die Kirchen die Welt aus ihrer
Gottesferne zurückrufen will, davon soll die Festwoche Zeugnis ablegen.» — Zur
Eröffnung konnte der Abf des Schottenstifts, Prälat Dr. Peichl,
in Vertretung des Wiener Oberhirten ein Schreiben aus dem Vatikan verlesen,
in dem es heisst: «Der Heilige Vater erfuhr mit lebhaftem Interesse von der
bevorstehenden Festwoche des religiösen Films in Wien. Er begrüsst und segnet die
lobenswerten Bestrebungen um eine zeitentsprechende Weiterentwicklung des
religiösen Films.»

Im Rahmen der Internationalen Festwoche des religiösen Films wurde nicht nur
durch Filmvorführungen, sondern auch durch Referate namhafter Persönlichkeiten
das Thema des Films, des religiösen Films im besonderen, abgetastef.
Bundesminister Dr. Felix Hurdes sprach am Eröffnungstag über die
«Kulturelle Sendung des Films». Mit nachdrücklicher Gebärde formulierte
er nochmals die Präliminarien jeder Filmarbeit, die nur dann erfolgreich ist, wenn
sie beim einzelnen beginnt, wenn sich der einzelne der Stellung des Filmes im
grossen kulturellen Geschehen unserer Zeit bewusst ist. Das Wort, anfänglich der
Ewige Logos, die Verkündigung, ist im Laufe der Menschheitsgeschichte immer mehr
entwertet, zur Propaganda missbraucht und endlich zur Zwecksprache erniedrigt
worden. Die Vermassung des Volkes im Zeitalter der Technik und der Mechanisierung

hat dem Menschen nicht nur ein anderes Gesicht gegeben, sie setzte seine
Seele auch andern, neuen Einflussmöglichkeiten aus und eine davon ist der Film. —
Dr. Charles Reinert (Zürich), dem Leiter der Katholischen Filmarbeit in der
Schweiz und Vizepräsidenten des Office Catholique International du Cinéma, war
das zentrale Referat der Filmwoche anvertraut: «Die Problematik des
religiösen Film s». Der Redner schied klar die verschiedenen Gattungen, die es
beim religiösen Film zu unterscheiden gilt: den katechetischen Film, den religiösen
Dokumentarfilm, den religiösen Spielfilm und als dessen reinste Auskristallisierung:
das Mysterienspiel. Diese Disfinktionen sollen Klarheit schaffen, wo durch einen
reichlich fahrlässigen und laxen Gebrauch der Bezeichnung «religiöser Film» Unordnung
und Unklarheit entstanden ist. Unter Beiziehung von Beispielen und Aeusserungen
prominenter Filmschaffender, besonders des schwedischen Theologen, Darstellers und
Filmregisseurs Rune Lindstroem, forderte der Redner für den religiösen Film den
religiösen Menschen, charakterliche und personelle Sauberkeif des Filmschöpfers.
An verschiedenen Belegen war auch unschwer zu zeigen, dass es wohl unmöglich
sein wird, einen totalen religiösen Film zu schaffen, wenn der Filmschöpfer
zwischen den unbarmherzigen Rädern einer Grossindusfrie seines freien künstlerischen
Aussagewillens beraubt ist. — Dr. Alphons Plankensteiner (Innnsbruck)
bemühte sich in seinem Vortrag «Der Film in der geistigen Krise
unserer Zeit» um eine fein beobachtende Diagnose unserer modernen Zeit, um
die Wechselbeziehungen zwischen der modernen geistigen Krise und einer immerhin

wesentlichen Kulfurerscheinung dieser Zeit, dem Film. In der Diesseitsgläubigkeif,
in der Sinnlichkeit (im weitesten Sinne), in der Oberflächlichkeit und in dem Massengefühl

zog der Referent den Film der Gegenwarf als Ausdruck unserer Zeit und
ihrer Krankheit heran. Von dem Film der Zukunft forderte er die Therapie und fand
bereits in vielen Filmen, die wir in den letzten Jahren sehen konnten, Ansätze zu

32



einer neuen Wesenheit: die zahlreichen Filmversuche der Gegenwart, die Diesseitigkeit

transparent zu machen, die Wirklichkeit durchsichtig und symbolhaft werden zu
lassen für eine dahinter stehende psychologische oder metaphysische Wirklichkeit;
zahlreiche Filme, die sich um die Darstellung des Gemeinschaftsgefühles mühen und
damit mithelfen, den modernen Kollektivgeist wieder in einen Gemeinschaftsgeist
zurückzuverwandeln. Der Redner verwies in diesem Zusammenhang auf das
erschütternd-tröstliche Wort, das ein Heimkehrer in einem Aufsatz in den Frankfurter
Heften niederlegte: «Wir, die wir Menschen getötet haben, wissen heute, dass wir
Menschen zusammengehören.» — Superintendent Georg Traar äusserte
sich zum Thema «Jugend und Fil m» und stellte gleich einleitend unmissver-
ständlich fest: «Es geht uns nicht um den Film, es geht uns um die Jugend.» In

eindringlichen Worten schilderte er die Gefahren des Films für die Jugend. Jugendreife

— das bedeutet Gestaltung einer verantwortlichen geistigen Persönlichkeit, des

ganzen Menschen. Der junge Mensch, der noch im Werden ist, bedarf irgendwie
einer vorgelebten Wirklichkeit, der Wirklichkeit der Gotteskindschaft und der Jesus-
jüngerschatt. Der Film aber zerstört, oder hindert zumindest durch seine Inflation
der Phantasie ein selbständiges und verantwortliches Denken, zerstört und vernichtet
die Arbeit der Erzieher. Durch das Durcheinander von wirklicher Grösse und
erbärmlicher Kleinheit ist der Film imstande, alles durcheinander zu werfen und die
Wirklichkeit, in die der junge Mensch hineinwachsen soll, zu vergessen, zu
verharmlosen, in den schönen Schein umzulügen.

Den Hauptteil der Veranstaltung bildeten neben diesen Vorträgen und einigen
internösterreichischen Besprechungen die abendlichen Filmvorführungen, denen
jedesmal ein einleitendes Wort erklärend und vorbereifend beigefügt war. Wenn wir
das Programm rückschauend überblicken, müssen wir uns eingestehen, dass diese
Woche des religiösen Films mehrheitlich zeigte, was im strengen Sinne des Wortes
(wie es Dr. Charles Reinert in seinem Vortrag in aller Schärte formulierte) kein
religiöser Film ist. «Boys Town» setzt zwar dem grossartigen Erziehungswerk
eines Priesters, nämlich Father Flanagans, ein rühmliches und einnehmendes Denkmal,

wird aber auf den Titel «Religiöser Film», der ein Ehrentitel sein und bleiben
soll, keinen Anspruch erheben können, solange für einen religiösen Film die
Behandlung von Glaubensgut und religiösem Gedankengut gefordert sind. Ebensowenig

wie die Priestersoufane «Boys Town» machen das Klostermiiieu und die
Schwesfertracht den Film «Les anges du péché» zu einem religiösen, wenn
auch in diesem französischen Film in der Gestalt Annemaries etwas von dem grossen

Gebot der christlichen Nächstenliebe, der wahren Berufung zum Ordensleben
und der persönlichen Aufopferung um des pastorellen Zieles willen sichtbar
gemacht wird. Aehnliches gilt von dem amerikanischen Flim «The Fugitive».
Auf den ersten Blick will er nur als Wildwester und als eine eindringliche, wenn
auch etwas intellektuelle Menschenstudie erscheinen. Tatsächlich hat auch John Ford
die Spielfläche des literarischen Vorwurfs, des berühmten Romans von Graham
Greene, unter dem Gesichtswinkel des Nur-Psychologischen verengt. Doch am Rande
wird immer und immer wieder etwas von dem sichtbar, was die Berufung und den
Beruf des katholischen Priesters ausmacht. Die einzige Erstaufführung der Festwoche,
der Orbis-Film «G uerra alla guerr a», ist eine eindrücklich montierte Demonstration

gegen den Krieg. Er zeigt das Glück des Friedens und das Grauen des
Krieges, die Friedenssehnsucht des gemeinen Mannes und die Friedensbemühungen
der Kirche, ihre Aufrufe, die ungehörf im Aether verhallten, er zeigt die päpstlichen
Hilfswerke während des Krieges (Obdach für Flüchtlinge und Ausgebombte,
Nahrungsmittelspenden, den grossartig ausgebauten Informationsdienst) und die
fortdauernden unentwegten Friedensbemühungen der Kirche. Dennoch können wir uns
gewisser einschränkender Bemerkungen nicht enthalten. Der Film ist einseitig und
vergisst die Hilfswerke vieler anderer Länder und Organisationen (etwa des Inter-

(Fortsetzung auf Seite 35)

33



(Fortsetzung von Seile 33)

nationalen Roten Kreuzes). Er wirkt dadurch — besonders für einen Uebelwolienden
— wie eine peinliche Apologie pro domo. Fernerhin geht er in der Vereinfachung
soweit, dass sie demagogisch wirkt: wir erinnern uns der Gegenüberstellung einer
blühenden Seerose und eines leichenübersäten Schlachtfeldes, die das Schöne des
Friedens und die Schrecken des Krieges ausdrücken soll. Die Frage, ob die
Verhältnisse, aus denen die modernen Kriege letztlich geboren wurden, blühenden
Seerosen glichen, möchten wir nicht beantworten. Der Film wurde, so sagt die
Propaganda, gedreht unter der Mitwirkung seiner Heiligkeit, Papst Pius XII.; genau
besehen handelt es sich aber um eine Montage von Wochenschaubildern, in denen
allerdings neben vielen andern Persönlichkeifen mehrmals auch das kirchliche Oberhaupt

gezeigt wird. Wenn wir bei diesem Film um gewisse Reserven nicht herum
kamen, so war um so reiner die Wiedersehensfreude mit Maurice Cloche's «M o n -
sieur Vincen f». Wir fragten uns einmal, ob dieser hagiographische Film als ein
religiöser Film zu betrachten sei, da doch seine Wirkung auf den Betrachter wesentlich

vom Menschlichen ausgeht, mussten aber bald einsehen, dass in diesem
französischen Werk das Religiöse in dem ursprünglichsten Sinne des Wortes verwirklicht

ist: das Menschliche in seiner Gotteskindschaft und Gottverbundenheit. Der
protestantische Beitrag der Filmwoche, der schwedische Film «Das Himmels-
s p i e I», muss künstlerisch und gedanklich als Gipfelpunkt nicht nur der
österreichischen Veranstaltung, sondern wohl aber bisher gedrehter religiöser Filme
angesehen werden. Der Heilsweg des Menschen ist in dem Weg des Bauernknechtes
Mats zum Himmel versinnbildlicht; die schwierigsten Heilswahrheiten sind in der
grossarfigen photographischen al-fresco-Technik des Spielleiters sinnfällig gemacht.
In dem Gedanken der Erlösung durch die Gnade isf dem Katholiken die Fühlungnahme

mit diesem Film leichter gemacht als mit dem zweiten schwedischen Film
von Lindstroem, dem «Wort».

Es soll hier zum Abschluss noch ein Wort über die Atmosphäre stehen, in
der sich diese Woche des religiösen Films abwickelte. Es herrschte ein Geist, der
für die Zukunft vieles verspricht, eine brüderliche Verbundenheit. An Stelle des
Mondänen, das an gewöhnlichen Filmveranstaltungen jeweils die gähnende Leere
und Langeweile zu überbrücken hat, trat ein freudiges Arbeitsinteresse. Besonders
Oesterreich musste sich von dieser Woche direkte Impulse und Anreize auf die
einheimische Produktion versprechen und darf sich auch der Gewissheit freuen, dass
nicht fruchtlos geredet und diskutiert wurde. Nach den einzelnen Vorträgen wurden

die Möglichkeiten zur Aussprache jeweils rege benützt und manches gute und
fruchtbare Wort den Referaten angefügt. Immer wieder wurde von den Schöpfern
eines religiösen Filmes persönliche, moralische und künstlerische Integrität gefordert;

wenn auch in diesem Postulat, sobald es auf untergeordnete Kräfte angewandt
wird, leicht übers Ziel hinaus geschossen wird, so drückt sich doch in diesen Stimmen

das tiefe Misstrauen gegen alles «Religiöse» aus, das die Filmfabriken der
Welt aus Spekulation auf ein aktuelles Bedürfnis oder als Abwechslung nach einem
Abenteuerfilm liefern: Peinliche Pseudoreligiosität. Auf der andern Seite wurde auch
der Trost nicht vergessen, dass, wenn schon auf religiöse Bedürfnisse spekuliert
würde, ein neu sich anbahnendes religiöses Erleben in den Massen vorhanden sein
müsse und es eigentlich nur gelte, diese Aktivposten zusammenzufassen und von
hier aus entweder die Produktion zu beeinflussen oder aus diesen Sammelpunkten
heraus selber zu einer Eigenproduktion zu kommen.

Zwei Festgottesdienste — im Stephansdom und in der lutherischen
Stadtpfarre — beschlossen die Veranstaltung, die zukünftig jedes zweite Jahr
wiederholt werden wird: eine Bilanz dessen, was erreicht ist, und eine Ueberschau dessen,

was noch zu tun bleibt. Georg Gerster.

(Zu gegebener Zeit werden wir auf einzelne Vortragsthemen und Probleme dieser
Internationalen Festwoche des religiösen Films zurückkommen. D. Red.)

35


	Internationale Festwoche des religiösen Films in Wien : vom 24. April bis 1. Mai 1949

