
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 8 (1948)

Heft: 15

Artikel: Shakespeare im Film : Möglichkeiten und Grenzen der filmischen und
theatralischen Darstellung

Autor: Gerster, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965005

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965005
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


D IE IR S IS ILM IB T iE m

15 Okt. 1948 8Jahrg.

Organ der Filmkommission des Schweizerischen Katholischen Volksvereins
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54-
Administration; Generalsekretariat des Schweizerischen katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12, Tel. 269 12 • Postcheck VII 7495
Abonnements-Preis halbjährlich für private Abonnenten Fr. 4.50, für filmwirt-
schaff liehe Bezüger Fr. 6.— • Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkf, mit
genauer Quellenangabe gestattet

Inhalt Shakespeare im Film 69

Kurzbesprechungen 75

Shakespeare im Film
Möglichkeifen und Grenzen der filmischen und theafralischen Darstellung

Die Frage: Darf Shakespeare verfilmt werden? ist müssig:
man haf es vorab in neuester Zeit mehrfach getan! Die Frage aber, weshalb gerade
Stücke Shakespeares zur Verfilmung gelangten, dürfte wesentlich komplexer sein.
Sie untersuchen heisst die Möglichkeiten und Grenzen des Films und des Theafers
und ihre Berührungen ableuchten. Der Hinweis, nachdem man alle Gefilde der
weltliterarischen Romane und Erzählungen abgegrast habe, vergreife man sich nun auch
an Shakespeare, zeugt von Unsachlichkeif und ist hinfällig: die ersten Shakespeare-
Verfilmunqen datieren, wie noch zu zeigen sein wird, aus frühen Perioden der
Filmgeschichte.

Der Einsichtige kann sich der Feststellung kaum verschlussen, dass es für den
Film einen „Fall Shakespeare" gibt, der nicht nur das Problem der Dramaverfilmung
ausserordentlich intensiv stellt, sondern auch in sich ein abgeschlossener Fragenkreis

darstellt. Einerseits ist Shakespeare so unfilmisch wie nur möglich: er gilt
nicht zu Unrecht als der wortgewaltigste Dramatiker der Weltliteratur. Auf der
andern Seite zeigt er in manchem fesselnde Affinitäten zu dem, was wir das Filmische
heissen. Was der deutsche Sturm und Drang an Shakespeare als wesensqemäss
liebte, das Genialische, die Zertrümmerung der überkommenen drei klassischen
Einheiten, das Explosive des Bildwechsels, nähert ihn den filmischen Gestaltungsgesetzen

an. Es mag hier auf das berühmte Beispiel von „Macbeth" hingewiesen
sein, wo im fünften Akt in einem von nicht ganz dreihundert Versen bezeichneten
Zeitraum fünfmaliger Bildwechsel gefordert ist. Ueberdies: die duftige, schwerelose
Poesie von Shakespeares Lustspielen mit ihren immer wiederkehrenden
Verkleidungsscherzen lässt sich im Film schwebender qesfalten: die irdischste aller Künste
ist in seltenem Masse des Un- und Ueberirdischen befähigt.

Ein kleiner geschichtlicher Aspekt soll ebenfalls nicht unterschlagen werden:
die soziologische Situation des Theaters zur Zeit des englischen Dramatikers und
des Films in unseren Tagen ist nicht einmal so unähnlich; man möchte den Faden
sogar weiterspinnen: dass Shakespeare bei beiden, beim Theater und beim Film

69



kraff seiner Integrität eine Wendung zum Besseren, Nicht-Anrüchigen bezeichne.
Wenn sich heute der Film in ernstem und künstlerisch seriösem Vorsatz Shakespeares

bemächtigt und manches vielleicht beim ersten Anlaut noch nicht zur
Zufriedenheit aller Literaten gelingt, so seien sie daran erinnert, dass in Deutschland
zwei Jahrhunderte vergingen, ehe es und sein Theaterpublikum des reinen Hamlet
würdig war; dieser Rückblick hat darum seine Berechtigung, weil der Film wohl in
weitem Masse Shakespeare an ein neues Publikum heranträgt. Vergessen wir endlich
nicht, dass auch innerhalb der Dramatiker Shakespeare immer eine eigene Welt
war, die expressionistische und futuristische Regisseure (und solche, die sich
darnach gebärdefen) zu den gewagtesten Extravaganzen verlockte, von denen nicht
die schlimmste war, Katharina auf einem Motorrad entführen oder Hamlet in einem
Frack auftreten zu lassen.

Shakespeare im Film? Grundsätzlich ist wohl nichts
einzuwenden, und es zeugt von einem falsch gefassten Aesthetizismus, beim
blossen Gedanken daran eine Ohnmacht in Ehren in Erwägung zu ziehen: das
hiesse den genialen Künstler aufs Piedestal über die Weihrauchpfanne verbannen!
Allerdings ist jene Bemerkung übereifriger Filmfreunde recht fahrlässig: Shakespeare

hätte wohl gegen seine Verfilmung nichts einzuwenden gehabt, da er sich
ja auch zu seinen Lebzeiten und angesichts des Ablebens, wie die unendlichen
verstümmelten Rauhdrucke und die vollständige Negation des dramatischen Werkes

im Testament beweisen, nicht allzusehr um seine Stücke und deren Behandlung
gekümmert habe. Gerade weil er sich nicht darum kümmerte und ihren Wert nicht
zu wissen schien, ist uns die Verwaltung ihrer Wertschätzung als ein verpflichtendes
Erbe überbürdet. Sie verpflichtet uns, auch bei grossartiger filmischer Form (deren
Lob ja gerade heute in einer Zeit des Konfektionsfilms doppelt gesungen wird)
gewisse Uebermarchungen und Uebergriffe zu sehen und sie aufzuzeigen.

Shakespeare hat seine Stücke für das Theater geschrieben;
so muss alles, was gegen das Theater ist, aufs Konto des Problematischen gesetzt
werden. Doch: Was nicht des Theaters ist, ist keineswegs gegen das Theater. Dem
Film ist es gegeben, dank grundsätzlich anderer Gestalfungsgesetze Möglichkeiten
des Theafers, die nur schlummerten und wegen technischer oder künstlerischer
Andersgeartetheit unausgenützt bleiben mussten, auszubauen und auszuweiten.
Solcher Versuch ist durchaus legitim und bewegt sich in Räumen, die das Theater
im Laufe seiner jahrfausendalfen Geschichte immer und immer wieder selber
auszuschreiten versuchte. Von einer Sünde aber, der der Film im Bereiche der
Verfilmung selten entgeht, ja vielleicht nie entgehen kann, der Sünde am Wort, werden

wir ausführlich noch zu sprechen haben.
Dieser Aufsatz entstand in der Auseinandersetzung mit dem „Hamlet"-

Film von Laurence Olivier. Wir werden bei unseren grundsätzlichen
Betrachtungen immer wieder auf dieses konkrete Beispiel zurückkommen: dem
Leser, der gegenwärtig Gelegenheit hat, diesen Film zu sehen sowie ihn in manchen

Fällen mit jüngst stattgehabten Theateraufführungen zu vergleichen, ist damit
die Handhabe der praktischen Anwendung qeboten. Beim „Hamlet", den Shakespeare

in der pessimistischsten und verzweifeltesten Periode seiner Schaffenszeit
schrieb, mag besondere Ehrfurcht ein Gebot der Liebe und Bewunderung sein:
ihm verdankt das abendländische Theater fruchtbarste Impulse und mit ihm ist der
abendländische Geist trotz heissem Fragen und Suchen bis auf unsere Tage nie zu
Rande gekommen.

Die Position der heutigen S h a k e s p e a r e - V e r f i I m u n g („Hamlet",

„Macbeth", Henry V.") zu bestimmen, fällt verhältnismässig leicht. Selbstverständlich

handelt es sich nicht um dreiste Adaptation, wie wir sie von hunderfen
und mehr von Broadway-Stücken her kennen. Solches geht bei Shakespeare nicht
an und wäre mit Blasphemie verwandt. (Wenn wir fortan von Theaferverfilmung
sprechen, schliessen wir den Fall der (ilmgerechfen Adaptation vollständig aus).
Dennoch ist kein Zweifel darüber, dass diese drei neuen angezogenen Shakespeare-
Filme anders und filmischer sind als die früheren, bei denen die Kamera gewisser-
massen als ein „Gründling im Parterre" gefesselt die Vorgänge auf der Bühne

70



verfolgte. Uns scheint sich hier eine Differenzierung der Terminologie aufzudrängen:
was früher war, nennen wir ge-filmtes, was heute ist, ver-filmtes Theater. Und
damit ist keinesfalls eine Skala der Wertschätzung aufgestellt. Es mag aber darin
angedeutet sein, dass ungeheure Fortschritte zu verzeichnen sind und trotz dieser
Fortschritte das Zentralproblem jeder Theaterverfilmung nicht aus der Welt
geschafft ist: das Problem des Wortes.

Die Problematik der vordringlichen Existenz des Wortes in einem Kunstwerk,

das sich dem Bild verschrieben hat und verschreiben muss, um Kunstwerk zu
sein, muss jede Theaterverfilmung auf sich nehmen. So sind wir mit dieser Problematik,
um die letztlich alles Pro und Contra kreist, rasch zu Ende gekommen: sie bleibt!
Ihre sichtbarsten Klippen sind die Monologe, die filmisch kaum zu bewältigen sind
— eben weil ihr ganzer Schwingungsraum in das Wort, in die Sprache verlegt ist.
Olivier hat sie im „Hamlet", einem glücklichen und durchaus zu verantwortenden
Einlall folgend, in Dialoge aufgelöst, in Zwiegespräche, zwischen der inneren
Stimme des Dänenprinzen und seiner artikulierenden Rede, die überall zur Anwendung

kommen, wo die Dringlichkeit des Gesagten gewissermassen zum Selbstgespräch
drängt.

Wenn, wie wir ausgeführt haben, die Problematik in jeder
Theaterverfilmung existenziell ist, so hat doch der Regisseur vollauf Mittel
und Gelegenheit, sie zurückzudrängen und sie durch seine Gestaltungsmittel
unaufdringlich so weit zu verwischen, dass sie nurmehr ein Streitobjekt der Theoretiker
scheint. Zu solchen Mitteln gehört in erster Linie die Kamera, — und Laurence
Olivier hat sie in einem Ausmasse, in einer Flüssigkeit und Bewegung verwendet,
die seinem Filme schon in dieser Richtung innerhalb der Filmgeschichte
unbestreitbare Klassizität sichern. Man hüte sich, die Kameraführung als ein technisch
Ding zu etikettieren, man hüte sich aber auch, von berechtigter Filmbegeisterung
sich mit Blindheit schlagen zu lassen. Vollends hüte man sich, die Schöpfertrage
aufzuwerfen: wenn sie beim gewöhnlichen Film von den streitenden Parteien dem
Regisseur oder dem Autor als ein Erisaptel zugeworfen wird, so lassen bei einem
Shakespeare-Film die Literaten nicht mit sich mäkeln, — und mit vollem, begründetem

Recht!
Die Kamera! Sie ist das Filmwunder in Oliviers „Hamlet". Sie kann den

Raum, der im Theater festumrissen ist und in dan Verhältnissen zwischen
Zuschauer und Bühnengeschehen ein unveränderliches Mass besitzt, völlig aufheben,
auflösen oder ins Unendliche weifen. Die zwischen diesen beiden Extremen liegenden

Möglichkeifen bedeuten ihr und dem für sia verantwortlichen Künstler eine
Klaviatur, der die mannigfachsten und bedeutendsten Klänge zu entlocken sind.
Ihr Distanzwechsel zwischen Erlebendem und filmischem Geschehen, der auf der
Skala von der Totalen bis zur Grossaufnahme spielt, vermag eine Dramatisierung
und eine Ausdeutung des Raumes zu vollbringen, die dem Theater nie gegeben
sind. Sie befördert in allen diesen Anwendungsarten eine vollkommene .Illusion.
Und die .Illusion ist doch seit altersher und gewiss zu Shakespeares Zeiten das
erste Anliegen des Theaters. Wilders, Frischs und Ghéons Anti-Jllusionstheater ist
nur der moderne künstlerische Protest gegen alles Ueberkommene und, dieser
Hinweis mag gestattet sein, erzeugt im Grunde genommen doch auch nur .Illusion
von der Jilusionslosigkeit, auf die sich der moderne Mensch so viel einbildet.

Von der Kamera und dem Bild haben wir zu sprechen, vorerst vom
Negativen, dem Verrat am Wort. Im Bühnen-„Hamlet" erzählt der Geist, wie
er durch Einträufeln giftigen Bilsenkrautes schmählich von seinem Bruder umgebracht

wurde. Im Film sehen wir den Mord wie eine Pantomime des Todes, von
Worten des Lebens begleitet. Im Bühnen-„Hamlet" berichtet Ophelia Polonius, wie
Hamlet zu ihr gekommen sei. Im Film sehen wir zu den Worten eines unsichtbaren
Sprechers das Kommen des Prinzen. Ebenso sehen wir den Ueberfall von Piraten
auf hoher See, während ihn Horatio in einem Brief Hamlets liest. Und endlich die
Erzählung der Königin von Ophelias Tod hat auch ihre bildliche Gestaltung
gefunden. Hierzu ist das böse Wort von der konfektionierten Phantasie gefallen. Und
tatsächlich: die edelste künstlerische Ausführung, die nichts auf der Plattheit des

71



Optischen kreuzigen will, jene grossartigen Bildszenen, wie sie im „Hamlet"-Film
vorliegen, dürfen und können uns nicht darüber hinwegtäuschen, was hier Shakespeare

an den Film geben musste.
Das Argument, dass Shakespeare nur um der technischen Unmöglichkeiten willen

diese Szenen nicht auf die Bühne gebracht habe, mag bei einem Ueberblick,
besonders auf seine frühen Königsdramen, manches für sich haben; dennoch ist
jedes Werweisen müssig und übertlüssig, da wir ausserhalb des Werkes, wie es uns
einmal vorliegt, doch keine klare Antwort finden werden. Und welche Worte werden

hier ans Bild vergeben! Wenn wir nur die Schrodersche Bearbeitung, in der
der „Hamlet" bis weir ins 19. Jahrhundert hinein auf den deutschen Bühnen
dargestellt ward, kannten, hätten wir gegen ihre Verfilmung kaum etwas einzuwenden.
In dieser Sprache, in der, wie kurzlich ein Literaturhisioriker sagte, das Herz still
steht, beginnt der berühmte Bericht der Königin über Ophelias Wassertod: „Es ist
hinter dem Palast am Ufer ein Weidenbaum; diesen wollte sie hinanklettern, um
ihre Strohkränze auf die herabhängenden Zweige zu hängen. Ein Ast brach, und
sie fiel mit ihren Kränzen in der Hand in das Wasser." Wie anders und erfüllt
iiiessen die originalen Verse Shakespeares, voll einer müden Süsse und dunkler
Trauer um Unbegreifliches und Unsagbares: „Es neigt ein Weidenbaum sich übern
Bach / Und zeigt im klaren Strom sein graues Laub, / Mit welchem sie phantastisch
Kränze wand / Von Hahnfuss, Nesseln, Masslieb, Kuckucksblumen, / Die lose Schäfer

gröblicher benennen, / Doch zucht'ge Mädchen sagen Totenfinger. / Dort, als
sie autklomm, um ihr Laubgewinne / An den gesenkten Aesten aufzuhängen, /
Zerbrach ein falscher Zweig, und nieder fielen / Die rankenden Trophäen und sie
selbst / Ins weinende Gewässer..." An der Spanne zwischen der Schröderschen
Zeiiungsprosa und der legitimen Wiedergabe des klanglichen Zaubers in der Ueber-
setzung August Wilhelm Bchlegels mag der Leser ermessen, wo die bildliche
Nachgestaltung ein Oebot und wo sie eine Profanation sein muss.

Was die Kamera an Positivstem zu leisten vermag, hat aber gerade auch der
„Hamlet"-Pilm mii überwältigender Beweiskraft vor Augen geführt. Wir denken ihre
Autgabe dreifach: als eine Intensivierung und Dramatisierung, als
eine Weifung des Bühnenraums (zusammen mit dem Dekor) und als

eine Deutung oder Erklärung. Für die Intensivierung, für die
Vertiefung der Stimmung und des Gesprochenen sind im
besprochenen Film zahlreiche Beispiele zu finden. Da Ophelia, von Hamlet nach der
arrangierten Aussprache in der ersten Szene des dritten Aktes zuruckgestossen,
voller Verzweiflung und in konvulsivischem Schluchzen auf den I reppenstuten liegt,
veriasst sie die Kamera, fährt die Wendeltreppe hinauf, immer höher. Das Gemäuer
schiebt sich vor den Anblick der Weinenden. Und dann: nochmals von weilher
sehen wir sie — ein letztas Mal. Diese Szene ist erfüllt von einem Pathos der
Verzweiflung, der Verlassenheit und des unsäglichen Schmerzes, wie es in Worten
nicht oder nur abgeschmackt auszudrücken ist.

Die Aufgabe der Dramatisierung ergab sich in jener Szene, da der
brudermörderische König im Theater seine Untat dargestellt sieht und von Grauen
und Ahnung gepackt aufspringt: „Leuchtet mir, fort." Aul der Bühne: Getümmel
von überstürztem Aufbruch. Im Film: eine brennende Fackel bannt für Sekunden
das Kameraauge und dramatisiert das ganze Geschehen. Wunder des Films!
Wunder der Grossaufnahme!

Die Weitung des Bühnenraums ist nicht nur eine Angelegenheit
des Dekors, der einen richtigen Thronsaal in riesigen Dimensionen baut, sondern
ebenso sehr der Kamera, mit der wir durch das Schloss fahren, die uns die grossen

Durchblicke schenkt von dem Trakt, wo Hamlet wohnt, zu jenem, wo Ophelia
mit ihrem Vater lebt; und wenn im Theater, da Hamlet zu einer Unterredung mit
seiner Mutter entboten ist, der Dänenprinz dreimal „Mutter" hinter der Szene
spricht, begleiten wir mit ihr im Film den Prinzen, wie er die Wendeltreppe
hinaufsteigt zum Ehegemach, seine Stirne und Gedanken umdüstert und „Mother...
mother... mother" flüsternd. Wir werden eins mit der Kamera: Wo der König mit
dem jungen Laertes das Verderben Hamlets bgschliesst und den Mordplan be-

72



spricht, nähert sich die Kamera und fährt immer wieder zurück, erschrocken ob so
viel bodenloser Gemeinheit, um sich immer wieder zu nähern, widerwillig das
Schreckliche zu hören.

Worauf wir unser besonderes Augenmerk richten sind jene Stellen, da sich die
Kamera in einer Erklärung oder in einer Deutung versucht. Sie sind
zahlreich, doch teilweise nicht ganz legitim. Manchem ist es vielleicht so ergangen wie
uns: er wusste nicht, weshalb in der Schluss-Fechtszene Hamlet beim dritten Gang
plötzlich die Rapiere mit Laertes wechselt. In den Regieanweisungen (die aber
nicht von Shakespeare stammen) pflegt zu stehen: „In der Hitze des Getechts. ."
Der Film weiss eine andere und plausiblere Erklärung. Nach jener verhängnisvollen
Touche hält Hamlet kurz inne. Eine Grossaufnahme zeigt seinen aufgeschlitzten
Aermel und einen schmalen Riss in der Haut. Mit seiner Hand fährt er prüfend
über die Stelle. Dann wird er plötzlich energisch und bringt mit einigen Schlägen
Laerte's Rapier in seine Gewalt, mit dem er ihn nun seinerseits tödlich verwundet.
Und wir wissen: Hamlet hat an seiner Wunde gesehen, dass Laertes entgegen der
Abmachung mit ungestumpftem Rapier ficht und das Folgende ist aus dieser
Erkenntnis (die uns das Theater ohne Worte nicht sichtbar machen könnte) leicht zu
verstehen.

Eine andere Deutung, die wir herausgegriffen, ist gefährlich, aber immerhin
erwägenswert: Während Hamlet den zweiten Gang ausficht, steht der Lakai mit dem
Giftbecher unmittelbar neben der Königin. Immer wieder kehrt die Kamera zu
diesem Becher zurück, so dass er in Grossaufnahme aufgleisst. Die Königin ist
zerstreut und gefesselt durch den Anblick des Bechers. Nach Beendigung des Ganges
trinkt sie ihn — den Giftbecher, von dem sie ja nichts wusste. Doch der Film weist
auf ein ahnungsvolles Wissen hin und damit wirkt der Tod der Königin wie ein
Sühnetod, um Hamlet zu retten. Diese Auffassung ist aus dem Text nicht nachzuweisen,

entbehrt aber nach dem Mutferbild, das Shakespeare gezeichnet hat, nicht jeder
Wahrscheinlichkeit. Immerhin: Vorsicht ist am Platze, im besonderen wenn man
weiss, wie oft der Film die Bösewichter wenigstens in einer Hinsicht sühnen lässf.

Da die volle Verfilmung der Tragödie zu viel Zeit beansprucht hätte, hat man
sich gewisse Kürzungen erlaubt. Auch die Bühne erlaubt es sich in grösserem oder
kleinerem Masse. Doch muss sich der Streichende klar sein, dass ein poetischer
Substanzverlust unvermeidlich ist und sogar S I r u ktu rwa ndl u n-
gen in der Grundkonzeption der Tragödie eintreten können, bei
grösseren Strichen unvermeidlich sind. Es mag hier daran erinnert sein, dass der
„Hamlet" seinen Weg auf dem europäischen Kontinent in einer Form begonnen hat,
wie sie das breite Publikum des 17. Jahrhunderts verstehen konnte: als Haupt- und
Staatsaktion. Die erste deutsche Bearbeitung hiess bezeichnenderweise: „Der
bestrafte Brudermord". Im „Hamlet"-Film sind durch recht rigurose Striche folgende
Personen herausgefallen: Rosenkranz und Güldenstern, Cornelius, Reinhold, Volti-
mand, der zweite Totengräber und Fortinbras. Der Strich von Fortinbras ist wohl der
Gefährlichste.

Für den Goefheschen Hamlet, den edeln, moralischen Menschen, der aber zu
schwach, zu moralisch, zu edel ist, um ein Held zu sein, ist Fortinbras die
unveräusserliche Kontrastfigur: der Mensch, der nicht grübelt, sondern handelt. Auch in
der modernsten Auffassung von Hamlet, in dem sich Intuition und Reflexion
misstrauen, ist Fortinbras unabkömmlich: der Mensch, der nicht von des „Gedankens
Biässe angekränkelt" ist.

Doch Olivier spielt den klassischen englischen Hamlet, den „valiant" Hamlet, den
Kühnen, in dem der Geist der englischen Turnierplätze weht. Von ihm glaubt man,
„er hätte, wär' er hinaufgelangt, unfehlbar sich höchst königlich bewährt". Gerade
seine ursprüngliche, leidenschaftliche Kühnheit wirft ihn auf eine Bahn, die er meiden
wollte, da sie ihm wesensinnerst zuwider ist. So dart von diesem Gesichtspunkt aus
Fortinbras wegfallen, wenn auch sein Fehlen den Schluss der Tragödie, der
verfeinerte Haupt- und Staatsaktion wird, mehr ins Individuelle und Privat-Persönliche
zieht und ihn damit — scheuen wir nur das ein wenig harte Wort nicht —
verfälscht.

73



Problematischer sind noch die Umstellungen im Text, die Olivier
vorgenommen hat. Hier droht weniger Substanzverlust als unvermeidliche Verfälschung.
Ein Beispiel: Im Originaltext steht der berühmte Monolog „Sein oder nicht sein..."
vor dem Gespräch mit Ophelia. Der Film hat die Reihenfolge umgekehrt. Und wenn
nun der Prinz zu oberst auf den Burgzinnen, unter ihm das rauschende Meer und die
donnernde Brandung, mit einem Dolch in der Hand spielend, „sein oder nicht
sein ." spricht, werden metaphysische und exisfenzielle Bezüge vernichtet und es
taucht der ganz leise Schimmer einer banalen Liebesgeschichte auf, die nach einem
Zerwürfnis mit dem Freitod spielt. Das ist für etwas, was wenige überhaupt bemerken
werden, grob, sehr grob gesagt, dennoch glauben wir diese Bemerkung nicht
unterdrücken zu dürfen, da auch andernorts Olivier durch Einfälle, die im Text nicht
legalisiert sind, zeigen will, welche Rolle Ophelia in den Gedanken Hamlets spielt.

In der Frage des Tempos wird der Film dem Theater immer überlegen sein.
Wie jüngst eine Theateraufführung des „Hamlet" zeigte, ist es nutzlos, in den Szenen
ein atemloses Tempo vorzulegen, da es durch die halbe Minute, die der Vorgang
niedergehen muss, vernichtet wird. Der Film — und dies zeigt „Hamlet" grossartig
— erreicht sein Tempo im Zeithaben. — Da Verse verfilmt werden, muss der Film
seines gewohnten Naturalismus entraten. (Schon der literarische Naturalismus wusste
das und wählte statt der Verse die Prosa.) So gelingt es dem Film, das Dargestellte
von jeder Profanation zu befreien.

Die Stilisierung als konsequentes Stilmittel ist eine ungeheuerliche
Regieaufgabe: wie wenig sie eine reine Dekorfrage ist, zeigt beim „Hamlet"-Film die
grossartige Schauspielerführung in den Opheliaszenen. Die Stilisierung ist ausserdem
eine Angelegenheit von Licht und Schatten und, wie „Henry V." bewies, der Farben.
Olivier gibt in der Szene vom Ertrinken Ophelias diese Stilisierung bewusst auf: er
zeichnet in natürlichen, unruhigen Bildern (doppelt unruhig nach dem übrigen
Bildstile) das Zerrüttete an Ophelias Geisteszustand. Da ist er unseres Lobes gewiss.
Doch wenn er Osrick die Treppe hinunterstürzen lässt, din Vorgang, dem die Banalität
aus trüben Augen schaut, heisst das: auch Olivier ist die Treppe künstlerischer
Seriosität hinuntergefallen. Es ist übrigens für die übrigen Qualitäten des Films
bezeichnend, dass das Publikum an dieser Stelle nicht Lachlust, sondern nur das Gefühl

von Peinlichkeit überfällt. Dasselbe gilt von der durchstochenen Brust des
Königs, die man einen Sekundenbruchteil lang in Blut gebadet sehen kann.

Dem Regisseur stehen bei seiner Aufgabe auch die Mittel einer deutenden
und dramatisierenden Musik zur Verfügung. Dennoch kann ihm kein
Rezept in die Hand gelegt und kein Kreditbrief auf einen zukünftigen Erfolg
ausgestellt werden, solange er nicht jenes Feingefühl besitzt, das in Sachen der Kunst
allein zählt. Olivier besitzt es in seltenem Masse: man sehe sich die seriöse und
doch stückgemäss gestaltete Geist- und Totengräberszene an, in der kleinere Geister
sich in filmischen Mätzchen und Spielereien vergeudet hätten.

Man gestatte uns noch einen Blick auf die verschiedenen
Shakespeare-Filme, die bisher gewagt wurden. In den frühen Zwanzigerjahren

wurde „Hamlet" verfilmt: in der Hauptrolle — Asta Nielsen. Kaum kann man
sich vorstellen, dass eine Frau allen Ernstes die Rolle des Dänenprinzen übernehmen
durfte. Doch geschah dies schon in der Theafergaschichte mehrfach, und die
Stammutter aller deutschen Hamlefdarstellerinnen, Felicitas Abt, bestieg 1779 die
Gothaer Bühne. Doch ein Chronist berichtet uns, dass sie hinter den Kulissen in
Ohnmacht gesunken sei, und er fügt spitz hinzu: „Weibheif kann nicht Mannheit
werden" — ein lustiges Ausrufzeichen zum Shakespeareschen „Schwachheit, dein
Nam ist Weib!" Mit Werner Krauss gab es einen „Othello", mit Mary Pickford „Der
Widerspenstigen Zähmung". Berühmt ist Max Reinhardts Inszenierung des „Som-
mernachfstraumes", dem damals Mickey Rooney als Puck assistierte. George Cukor
ist verantwortlich für einen Film „Romeo und Julia" und Elisabeth Bergner drehte
vor etwas über zehn Jahren „Wie es euch gefällt". Neusten Datums sind „Henry
V." (in Farben) und „Hamlet", beide von Laurence Olivier, beide trotz mancher
Problematik künstlerische Grosserfolge, und „Macbeth" von Orson Welles, der sich

74



zu sehe im Experiment vertut und trotz grösserer Treue zum Original mit „Hamlet"
nicht verglichen werden darf.

Bei aller unserer grundsätzlichen Bejahung der
Shakespeare-Verfilmung, einer Verfilmung klassischer Stücke
überhaupt, möchten wir dem Film diesen Zukunftsweg nicht
wünschen. Ais wesentlich epische Kunst könnte er sich so in einer Sackgasse verfahren
und ständig an Wesenheit verlieren — gerade wenn ihm nicht die Stütze eines so
wortgewaltigen und erregenden Dramatikers wie Shakespeares zur Verfügung stände
und er aus ihm in durchaus legitimer Weise unendliche Faszination zu beziehen
wüsste. Georg Gersfer.

Kurzbesprechungen
II. Für alle.

Western approaches (Atlantic). Eos. E. Englischer Dokumentarfilm vom Kampf
einiger Schiffbrüchiger um ihr Leben. Filmisch hervorragend; dagegen stört die
antideutsche Tendenz heute nicht wenig. (II)

Cuore (Schicksal). Columbus. Ital. Feinsinniger, stiller Film von der Zeit um die
Jahrhundertwende. Ausgezeichnete Kinderszenen. Von Vittorio de Sica und
Maria Mercader hervorragend gespielt. Empfehlenswerte, erzieherisch, wertvolle

Unterhaltung für alle. cf. Bespr. Nr. 15, 1948. (II)

II-III. Für Erwachsene und reifere Jugend.
B. F.'s Daughter (Die Widerspenstige). MGM. E. Amerikanische Romanverfilmung
von beträchtlichem Niveau, gepflegte Regie und gute Darsteller (Coburn, Heflin).
Der Schluss dagegen fällt stark ab, ohne aber die Gesamtwirkung wesentlich
zu beeinträchtigen. (II-III)
Oliver Twist. Victor-Film. E. Englische Verfilmung von Charles Dicken's Roman.
In Darstellung, Milieuzeichnung ein ausserordentliches Werk, das die mitleidvolle

Liebe des grossen englischen Romancier für alle Unterdrückten auch im
Film sichtbar werden lässt. Empfehlenswert, cf. Bespr. Nr.14, 1948. (II-III)

III. Für Erwachsene.

Captain from Castile (Hauptmann von Castilien). Fox. E. Abenteuerfilm aus der
Zeit der spanischen Enfdeckungsfeldzüge nach Zentralamerika. Recht kommerziell.

Das schleppende Tempo lässt bisweilen etwas Langeweile aufkommen,
Farbgebung gedämpft. Gut gespielt, cf. Bespr. Nr. 15, 1948. (III)

Desire me (Leidenschaft). MGM. E. Sauberer Film um die Geschichte einer Frau,
die ihren Mann im Krieg gefallen glaubt und die sich einer neuen Liebe
zuwendet. Künstlerisch mittelmässig, doch in Gesinnung und Lösung untadelig.
(III)
I've always loved you (Concerto). Monopol-Film. E. Dumme, konventionell
gefilmte, zu Anfang schlecht gelspielte Geschichte in Technicolor. Wenn
bemerkenswert, dann durch einige Stücke klassischer Musik, die Arthur Rubinstein

mit gewohnter Meisterschaft spielt. (III)

Key Largo. Warner Bros. E. Filmisch bemerkenswerter Kriminalsfreifen mit
gutem psychologischem Fundament. Gute Kameraführung und Darstellung. (III)

Misérables, Les. Seli. Span. Mexikanische Neuverfilmung des wiederholt
gedrehten Romans von Victor Hugo. Der Kampf um Gerechtigkeit spielt sich in
zeitfremdem Milieu und Rahmen ab und lässt uns das Thema als antiquiert

75


	Shakespeare im Film : Möglichkeiten und Grenzen der filmischen und theatralischen Darstellung

