
Zeitschrift: Der Filmberater

Herausgeber: Schweizerischer katholischer Volksverein

Band: 8 (1948)

Heft: 11

Artikel: Film und Moral [Fortsetzung]

Autor: Civardi, Luigi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-965001

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-965001
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


c-7 11L44 IIB C HRAT iE IHR
9 ftj

9' 9/ Organ der Filmkommission des Schweizerischen Katholischen Volksvereins
Redaktion: Dr. Ch. Reinert, Auf der Mauer 13, Zürich (Telephon 28 54 54-
Administration; Generalsekretariat des Schweizerischen katholischen
Volksvereins (Abt. Film), Luzern, St. Karliquai 12, Tel. 269 12 • Postcheck VII 7495
Abonnements-Preis halbjährlich für private Abonnenten Fr. 4.50, für filmwirt-
schaftliche Bezüger Fr. 6.— • Nachdruck, wenn nichts anderes vermerkt, mit ge-

11 Juli 1948 8. Jahrg. nauer Quellenangabe gestattet

Inhalf unc* Moral (Fortsetzung) 41

Kriterien einer sachlichen Filmbewertung (8. Fortsetzung) 47
Dritter Internationaler Film-Festival in Locarno 49
Nachrichten 54
Kurzbesprechungen 54

Film und Morai (Fortsetzung)

nach „Cinema e morale" von Mgr. Luigi Civardi.

Moral und Kunst.

Das Kino als allgemeine Bildungsstätte.
Die moralische Seite des Lichtspieltheaters fällt um so mehr ins

Gewicht und verdient um so mehr unsere Aufmerksamkeit, als der Film
nicht nur ein volkstümliches, sondern geradezu ein universales
Belehrungsmittel geworden ist. Um dies zu erkennen, brauchen wir
uns nur die Frage zu stellen: Auf wen und auf wie viele übt er seine
psychologische Bannkraft aus? Die Antwort liegt auf der Hand und ist
auch im Rundschreiben „Vigilanti cura" deutlich gegeben- „Unter den
modernen Unferhaitungsmitteln hat der Film in den letzten Jahren eine
Stelle von universaler Bedeutung eingenommen. Er ist zum
volkstümlichsten Zerstreuungsmittel geworden, das in Stunden der Musse und
Erholung nicht nur den Reichen, sondern allen Klassen der Gesellschaft

zur Verfügung steht." In der Tat strömt heute, mit ganz wenigen
Ausnahmen, alles dem Kino zu: Arme und Reiche, Männer und Frauen,
Jugendliche und Erwachsene, Studenten und Handarbeiter. Es ist dies
übrigens weder überraschend noch befremdend, wenn man sich die
leichte Zugänglichkeit und die grosse Anziehungskraft dieser neuen
Schauspielart vor Augen führt. Ihr Einfluss erklärt ohne weiteres den
mächtigen Zufluss des Publikums; beide Erscheinungen verhalten sich
wie Ursache und Wirkung.

41



In der Tat hat das leuchtende und anziehende Antlitz des Kinos vom
ersten Augenblick seines Erscheinens an auf den Geist der Massen,
namentlich aber auf die wissensdurstige und zerstreuungssüchtige
Jugend, einen unwiderstehlichen Zauber ausgeübt. Zerstreuung ist
eben für jeden Menschen, welchen Standes und welchen Alters er auch
sei, besonders aber für den jugendlichen, ein psychologisches
Bedürfnis. In einer Ansprache an die katholische Jugend Roms (4. März
1928) hat deshalb Papst Pius XI. gesagt: „Es ist nicht nötig, sich von Zeit
zu Zeit beim Uebergang von einer Tätigkeit zur anderen zu entspannen;
denn allzu straff gespannt, zerbricht der Bogen, wie wir alle wissen.
Man braucht Zerstreuung. Sich zerstreuen heisst aber, die Fähigkeiten
nicht nur des Geisfes, sondern auch des Körpers, einer anderen Richtung
zuwenden, in der Arbeit innehalten, um einen Augenblick auszuruhen
und so unserer Denkfähigkeit, wie auch den Nerven unseres Körpers,
etwas Erholung zu gewähren. Es ist dies ein Gesetz und eine
gerechte Forderung der Natur." Nun ist aber gerade der Film ein
leichtes und allen zugängliches Mittel, um der Natur diese Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen, ganz abgesehen davon, dass die Befriedigung,

die er gewährt, eine der vollständigsten und daher auch eine der
begehrtesten ist.

Der beste Beweis dafür ist die Tatsache, dass die Kinoindustrie von der
wirtschaftlichen Krise am wenigsten betroffen worden ist. Die Kinosäle
verzeichnen immer und überall einen mächtigen Zustrom, so dass man
meinen könnte, es herrschten überall und ununterbrochen die blühendsten

Verhältnisse. In Wirklichkeit ist dies jedoch gar nicht der Fall. Aber
der Besuch des Kinos ist für viele Leute ein derartiges Bedürfnis geworden,

dass sie sich dazu verleiten lassen, lieber einige off wesentliche
Posten ihres Haushaltsbudgets zu streichen, als auf die Unkosten für
Kino zu verzichten. Die wirtschaftliche Blüte der Lichtspieltheater hat
deshalb auch in der Kriegszeit keine Einbusse erlitten, sondern scheint
sogar durch die Kriegsverhältnisse einen neuen Impuls und einen noch
kräftigeren Auftrieb erfahren zu haben.

Man darf also mit Recht behaupten, dass der Film seine mächtige
Anziehungskraft auf ein ungeheures Strahlungsfeld ausübt und alle
Schichten der Gesellschaft, vornehmlich aber die unteren, in seinen Bann
zieht, und dass er, da er ohne Schwierigkeit belehrt, nicht nur den Titel
einer volkstümlichen, sondern auch, da er alle unterrichtet, den
einer universalen Schule verdient. Somit bewahrheiten sich mit
immer grösserer Aktualität die Worte, die Pius XII. vor anderthalb
Jahrzehnten, als er noch Kardinal-Staatssekretär war, schrieb: „Es gibt
heutzutage kein geeigneteres Mittel, um einen Einfluss auf die Massen
auszuüben, als der Film. Er steht im Begriffe, das grösste und
wirksamste B e e i n f I u s s u n g s i n s t r um e n t zu werden und in dieser
Hinsicht die Presse zu überflügeln." (Schreiben vom 27. April 1934 an den
Vorsitzenden des Internationalen Katholischen Filminstitutes.)

42



Angesichts einer so ausgedehnten und so intensiven Strahlungskraft
des Films stellt sich die Frage nach seinem moralischen Wert von
selbst; und da es sich hier um ein Kunstwerk handelt, müssen vorerst
die Beziehungen zwischen Moral und Kunst erörtert werden.

Das Gute und das Schöne.
Der Katholik steht der rein künstlerischen Seite des Films keineswegs

gleichgültig gegenüber. Im Gegenteil. Das Rundschreiben „Vigilanti
cura" fordert ja selber eine künstlerische Hebung des Filmes, und es
ist allgemein bekannt, dass die Kirche von jeher eine grosszügige
Förderin der Künste gewesen ist.

Die Kunst hat ja das Schöne zum Gegenstand, das ein Abglanz der
Vollkommenheit Gottes, ein Strahl seiner majestätischen Herrlichkeit ist,
so dass Dante mit Recht sagen konnte, die Kunst sei „sozusagen Gottes
Enkelkind".

Die Moral hat dagegen das Gute zum Gegenstand, das ein
Ausdruck des Willens Gottes und seiner universalen Herrschergewalt ist.

Das Schöne wird uns von Gott als ein Geschenk seiner Freigebigkeit
gewährt; während das Gute uns als Pflicht und Lebensforderung von
ihm befohlen wird.

Das Schöne gewährt Gott dem Menschen zu seinem Vergnügen und
als Trost inmitten der Mühen seiner irdischen Reise; während er ihm
das Gute befiehlt als Bedingung zur Erreichung seines höchsten Zieles,
das im Besitze der ewigen Glückseligkeit besteht.

Daraus ist ohne weiteres ersichtlich, dass in der Rangordnung der
menschlichen Werte das Gute höher sfeht als das Schöne; infolgedessen
besitzt der moralische Werf immer den Primat, den
Vorrang, gegenüber dem künstlerischen Wert. Dies erklärt uns
auch, weshalb die Kirche, deren Aufgabe es ist, die Menschen zur
ewigen Glückseligkeit zu führen, sich in erster Linie um den moralischen
Wert eines Kunstwerkes bekümmert, ohne indessen seinen ästhetischen
Wert, den sie dem moralischen unterordnet, zu unterschätzen.

Die Verbindung von Gut und Schön.
Aus dem Gesagten ergibt sich, dass das Schöne nie vom Guten

getrennt werden darf; eine Wahrheit, die dem Verstände an und für sich
schon einleuchfet, die aber auch eine Forderung des Gewissens ist.
Schon die griechische Philosophie hatte das Prinzip als unantastbar
betrachtet, dass ein Ding nur dann vollkommen ist, wenn es zu
gleicher Zeit schön und gut ist.

Für uns handelt es sich somit hier nicht um die umstrittene ontolo-
gische Frage, ob man wirklich etwas schön nennen kann, was nicht
zugleich gut ist; mit andern Worten, ob es überhaupt eine wirkliche Kunst
geben kann, welche die Moral unberücksichtigt lässt; sondern es genügt
uns zu wissen, dass jede Aeusserung der Kunst auch sittlich sein muss.

43



Denn als Mensch darf der Künstler sich den Vorschriften des
Sittengesetzes, das jede menschliche Tätigkeif regelt, nicht entziehen. Und
ais Künstler, d. h. insofern er anderen seine Gedanken und Empfindungen

übermittelt, hat er die Pflicht, keinen vom Wege des Guten, der
allein den Menschen zum letzten Ziele führt, für das er erschaffen worden

ist, abzulenken; vielmehr hat er die Pflicht, ihm diesen rauhen Weg
zu ebnen.

In seinem Vorwort zur Metaphysik des Aristoteles beweist Thomas
von Aquin einleuchtend, dass „alle Wissenschaften und Künste
auf ein einziges Ziel, nämlich die Vervollkommnung des
Menschen, ausgerichtet sind." Die Unsittlichkeit, die diesem Ziele
entgegengesetzt ist, kann also in keinem Falle gerechtfertigt werden.

Dass die Kunst für das Schöne da sei, ist ein Axion, das niemand
bestreitet. Aber ebenso wenig kann bestritten werden, dass das Schöne
im Dienste des Wahren und Guten steht. Logischerweise müssen also
das Schöne, das Wahre und das Gute — alle drei als Abglanz ein und
derselben Gottheit — sich in einem Kunstwerk zu harmonischer Einheit
verbinden, um so mehr als das Wahre und Gute dem Schönen immer
noch, als dessen Vollendung und Krönung, ihren eigenen Glanz
verleihen.

Der Primat der Moral.
Es ist somit unerlässlich, dass nicht nur die Filmkünstler jeden Grades

— also die Jünger der siebten Kunst —, sondern auch die Filmbewerter,
Schriftsteller und Filmkritiker sich diese Grundsätze vor Augen halten,

was leider nicht immer der Fall ist.
Der katholische Kritiker wird das Schöne immer anerkennen, wann

und wo immer es sich ihm auch darbieten mag, selbst wenn es
bedauerlicherweise nicht mit dem Guten verbunden ist. Infolgedessen wird
auch er seinen Beitrag zur künstlerischen Hebung des Lichtspieles leisten.
Er wird aber niemals dem moralischen Moment eine untergeordnete
Rolle zuweisen, um dem künstlerischen Moment den Vorzug zu geben.
Dies wäre indessen der Fall, wenn er z. B. angesichts eines Werkes von
unbestreitbar hohem künstlerischem Werfe, aber mit moralisch anstös-
sigem Inhalte, vom Glänze des Schönen geblendet, der künstlerischen
Seite des Filmes einen langen und begeisterten Bericht widmen würde,
dem am Schlüsse nur ein scheuer und flüchtiger Vorbehalt hinsichtlich
der moralischen Bewertung folgen würde. Denn dieser Vorbehalt würde
natürlich auf den, von Bewunderung für das Kunstwerk bereits stark
ergriffenen Leser keinen grossen Eindruck mehr machen.

Es liegt auf der Hand, dass ein derartiger Aesthetizismus, eine
derartige Ueberbetonung des Aestheti schen, auf indirekte Weise,
wenn auch gegen den Willen des Kritikers, das Schlechte begünstigt
und verbreitet, während doch nur das restlos Gute — bonum ex intégra
causa — unsere Begeisterung und Förderung verdient. Es ist infolge-

44



dessen unerlässlich, dass der Vorrang des moralischen gegenüber dem
künstlerischen Werte sowohl im Inhalt wie in der Form der Rezension,
ja sogar im Verhältnis der einzelnen Teile derselben, zum Ausdruck
kommt, um jedes reklamenhatte Eintreten für Dinge, die den Seelen zum
Schaden gereichen können, zu vermeiden.

Das Unsittliche in der Kunst.
Es stellt sich somit hier unwillkürlich die Frage: Was müssen wir

in der Kunst, speziell in der Filmkunst, als Unsittlich
bezeichnen?

Im allgemeinen ist jede, einem Gesetz zuwiderlaufende Handlung als
unsittlich zu bezeichnen. Dazu kommt noch, dass gewisse unsittliche
Handlungen an sich schon eine Art Ansteckungskraft besitzen, indem sie
andere Personen zu ähnlichen Handlungen verleiten können. Dies ist
z. B. der Fall beim Aergernis, das seinem Wesen nach eine schlechte
Handlung ist, die anderen Personen Anlass zur Nachahmung gibt und
infolgedessen mit doppelter Bosheit behattet ist. „Das ist der Fluch der
bösen Tat, dass sie fortzeugend Böses muss gebären." (Schiller: „Die
Piccolomini".) Dasselbe ist auch der Fall bei unsittlicher Kunst, da sie,
wenn sie ein Gesetz verletzt, beinahe immer Anlass zu anderen,
unzähligen Verletzungen gibt. Man muss jedoch zwischen Gesetz und
Gesetz und folglich auch im Begriffe „Unsittlichkeit in der Kunst"
notgedrungen einen Unterschied machen.

Im weiteren Sinne ist alles unmoralisch, was auf irgendeine Weise
die anderen dazu verleitet, irgendein Gesetz, irgendein göttliches oder
menschliches, natürliches oder positives Gebot zu verletzen. Unmoralisch
ist demnach ein Film, der, wenn auch nur indirekt, eine Rechtfertigung
des Diebstahles, des Raubes, des Mordes usw. enthält; ferner ein Film,
der die Autorität der Kinder oder des Staates untergräbt, oder auch
anarchistischen, revolutionären und klassenkämpferischen Ideen
Vorschub leistet, oder endlich die Institutionen der Kirche und des
Vaterlandes in Verruf bringt.

In engerem Sinne — und dieser ist meistens gemeint — nennt
man das unsittlich, was dem Gebot der Schamhaftigkeit zuwiderläuft,
was also das sechste und neunte Gebot des Dekaloges verletzt und
geeignet ist, durch sinnliche Erregung zur inneren oder äusseren Sünde
der Unzucht aufzureizen.

Ohne Zweifel ist gerade das Letztere der häufigste Fall von
Unsittlichkeit in der Kunst. Er ist auch der verhängnisvollste, da er die
schwächste und verwundbarste Stelle der durch die Erbsünde verdorbenen

menschlichen Natur angreift.
Es bleibt noch übrig, dem bisher Gesagten hinzuzufügen, dass wir bei

einem Kunstwerk zwei Arten von Unsittlichkeit zu unterscheiden
haben, eine absolute und eine relative. Dieser Unterschied ist so
wichtig, dass er in einem besonderen Kapitel behandelt werden muss.

45



Absolute und relative Unsittlichkeit

Definition.
Unter absoluter Unsittlichkeit verstehen wir die fehlerhatte

Eigenschaft eines Kunstwerkes, das einem moralischen
oder pädagogischen Grundsatz, einem göttlichen oder
menschlichen Gebote widerspricht.

Wir nennen diese Unsittlichkeit absolut, weil wir sie an und für
sich betrachten, also unabhängig vom schlechten Einfluss, den sie auf
den Menschen ausüben kann. Denn dieser Einfluss kann ja stattfinden
oder nicht und, je nach den Umständen, in grösserem oder kleinerem
Masse. Absolut unmoralisch ist z. B. ein Film, der gemeine Formen
geschlechtlicher Beziehungen oder herausfordernde Nuditäten zur Darstellung

bringt, der die Fertigkeit des Diebstahls lehrt, der den Ehebruch in

gefälligem Lichte zeigt, oder Duell und Selbstmord als etwas Heldenhaftes

verherrlicht. Das Mass der Unsittlichkeit wird bestimmt durch den
Grad, in welchem die moralischen Grundsätze verletzt werden, sowie
durch die Wichtigkeit der Stellung, welche diese Grundsätze in der
Lebensgestaltung des Individuums, der Familie und der Gesellschaft
einnehmen.

Die relative Unsittlichkeit eines Kunstwerkes hingegen beruht
auf seiner Fähigkeit, seelischen Schaden zuzufügen, d. h.
den Menschen zu sittlicher Schuld zu verführen; und sie wird gemessen
an dem Grade der Suggestionskratt des Kunstwerkes in unsittlicher
Beziehung.

Die absolute Unsittlichkeit ist unveränderlich,
die relative veränderlich.

Es ist leicht einzusehen, dass die als absolut bezeichnete
Unsittlichkeit eines Kunstwerkes unveränderlich ist; denn sie ist ja
vollständig unabhängig von allen Umständen der Person, des Alters, des
Ortes und der Zeit.

Ein Bild, ein Buch oder ein Film, die eine obszöne Handlung lebhaft
darstellen, sind absolut unsittlich, und zwar entsprechend der Obszönität
der dargestellten Handlung und unabhängig vom verderblichen
Einfluss, den sie auf das Gemüt der Zuschauer oder Leser ausüben können.
Sie sind es, auch in dem — rein hypothetischen — Falle, dass sie nicht
die geringste Schuld verursachen und in keinem der, unserer Voraussetzung

nach abgehärteten und moralisch unverwundbaren Leser oder
Zuschauer irgend eine verderbliche Empfindung wachrufen. Sie sind es,
auch in dem — ebenfalls rein hypothetischen Falle — dass sie
überhaupt keinen verderblichen Einfluss ausüben können, weil sie in irgend
einer Schublade unter Verschluss bleiben; genau so wie ein Gift eben

46



Gift bleibt, auch wenn es, weil gut verwahrt, keines Menschen Körper
zu zerstören vermag.

Die relative Unsittlichkeit hingegen, d.h. die Fähigkeit zu schaden,
ändert sich infolge einer ganzen Reihe von Umständen. Es ist in der
Tat auch einleuchtend, dass die Schädlichkeit eines Kunstwerkes
also seine Gefährlichkeit, immer in Beziehung steht zum Masse, in
welchem die Leute darauf reagieren. Und ebenso einleuchtend ist es,
dass diese Reaktion selber wieder ganz verschieden ausfällt je nach
Alter, Geschlecht, Temperament, Erziehung, Beruf und eigenem
Verantwortungsgefühl des Einzelnen. So z. B. wird ein und dieselbe bildliche
Darstellung einer Nudität ganz verschiedene Reaktionen auslösen, je
nachdem sie einem Erwachsenen oder einem Minderjährigen, einem
Arzt oder einem Juristen, einem Genussmenschen oder einem Keuschen,
einem Weltmanne oder einem Internatsschüler, einem Städter oder
einem Landbewohner gezeigt wird. (Fortsetzung folgt.)

Kriterien einer sachlichen Filmbewertung
(8. Fortsetzung, cf. VII. Jahrgang Nr. 5, 9, 18; VIII. Jahrgang Nr. 1, 5, 7.)

Der Cutter ist der „Mann mit der Schere", der Schnittmeister, der
für die Montage des Films verantwortlich ist. Es gab eine Zeit (in der
Blüteperiode des russischen Revolufionsfilms), da der Cutter als die
wichtigste Persönlichkeit im Herstellungsprozess des Films bezeichnet
wurde. Besonders der berühmte Eisenstein (Panzerkreuzer Potemkin,
Streik, Oktober, Generallinie) und natürlich noch in vermehrtem Masse
alle seine vielen Nachbeter betrachteten die Montage als das wichtigste
künstlerische Gestaltungsmittel. Und tatsächlich scheint in diesen
Revolutionsfilmen Eisenstein die Montage selbst über die Einstellung zu
triumphieren. In seinen späteren Jahren schwenkte jedoch Eisenstein
zusehends von seiner Prioritätstheorie der Montage ab und bekannte
sich schliesslich in ebenso extremer Weise zu der Auffassung, dass ein
Film schon vor dem Drehen in jedem geringsten Detail geplant sein
müsse, wobei natürlich für eine schöpferische Montage kein Platz mehr
übrigbleibt.

Um uns über die Begriffe „Montage" und „Schnitt" klar zu werden,
zitieren wir wiederum die beiden betreffenden Abschnitte aus dem
„Kleinen Filmlexikon":

Schnitt: 1) Die letzte Etappe in der Gestaltung eines Films. Das
belichtete und gut befundene Filmmaterial (Arbeitskopie) wird in die
einzelnen Einstellungen zerschnitten, die dann nach der von der
Synchronklappe bezeichneten Markierungen in der Reihenfolge des
Drehbuches zusammengefügt (montiert) werden (Rohschnitt). Bild- und Ton-

47


	Film und Moral [Fortsetzung]

